STUDIJE I OGLEDI

Arhe XXII, 43/2025
UDK 1 Empedocles
1 Aristoteles

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.43.69-87
Originalni nau¢ni rad
Original Scientific Article

ZELJKO KALUPEROVIC!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (I SESTI) ELEMENT

Sazetak: Autor u radu analizira celinu Empedoklove filozofije, a razmatra je iz
perspektive Aristotelove kauzalne shematike. Mislilac iz Akraganta je prvi filozof
kome se, po Stagiraninu, moze pripisati prepoznavanje sva cetiri uzroka. Voda,
vazduh, vatra i zemlja, kao reprezenti materijalnog uzroka, jednakog su ontoloskog
ranga i1 zamiSljeni su od strane Empedokla kao nenastali, neunistivi, kvalitativno
nepromenljivi i svuda homogeni. U njegovim fragmentima pronalaze se i naznake
formalne uzrocnosti, odnosno teza da stvari nisu nasumic¢na kombinacija elemenata
ve¢ da mora postojati odgovarajuca proporcija u njihovom spajanju, svojevrsni logos.
Autor je, na Aristotelovom tragu, utvrdio da je Empedokle ne samo prvi ustanovio Cetiri
varijante materijalnog uzroka, nego je prvi i eficijentni uzrok postavio kao dvostruk,
podelivsi ga na dve opreéne sile Ljubav i Mrznju. Njegova Philia koja sakuplja sve u
jedno takode je i neko dobro, tj. finalni uzrok. Osobeno poimanje Ljubavi priblizilo je
Empedokla, uz Anaksagoru, najvise od svih presokratovaca otkrivanju teleologicnosti
kosmosa, 1 to je ono §to je Aristotel posebno cenio kod ,,sicilske muze”.

Kljuéne reéi: Empedokle, ,koreni svega”, Ljubav, Mrznja, dobro, zlo, logos
mesavine, uzroci

U pokusaju ,,spasavanja pojava” (cwleiv Ta @atvoueva) nakon elejaca
bila su moguéa dva puta:

1. Prvi hodos je put progresivnog ,.komadanja” Parmenidove ideje bica,
iako su njegova (misli se na ,,bi¢e”’) svojstva bila zadrzana, a njegova
sustastvenost uveliko nepromenjena, da bi se, nekako, uvelo mnostvo i
ucinilo moguc¢im kretanje, ali i reSili drugi problemi koji su se nametali.

I E-mail adresa autora: zeljko.kaludjerovic@ff.uns.ac.rs

69



70 ARHE XXII, 43/2025

U ovu grupu spadaju Empedokle, Anaksagora i atomisti, od kojih ¢e filo-
zof sa Sicilije biti podrobnije razmatran u ovom ¢lanku.

2. Drugi hodos, koji ¢e biti manje potenciran u tekstu, vodio je do stepeno-
vanja zbiljnosti. Priznavalo se postojanje bitku koji je bio vecan, nepro-
menljiv i uman, kao §to je i Parmenid govorio, ali jednako tako i promen-
ljivom svetu cula koji se mogao dokuciti jedino mnenjem. Premda nije
zavredivao ime bitka ovaj svet, svet ¢ula, nije bio ni potpuno nepostojeci,
nego je konstituisao, od elejskog filozofa neprepoznati, svet nastajanja
koji je lezao negde izmedu bitka i nebitka. Na ovaj nacin izbegnuta par-
menidovska dilema bila je osnov kasnijeg Platonovog misljenja.2

Empedokle je bio mislilac koji je, u napisanih oko 5000 stihova
svojih poema O prirodi (IIEPI ®TZEQZX)? i Ocis¢enja (KAGAPMOI)
(DL,VII1,77),4 od kojih je danas sa¢uvano ne vise od 450, prvi pokusao da
posreduje izmedu elejskog bica i stvarnog sveta cula tj. apstraktno receno
izmedu jednog i mnostva. Filozof iz Akraganta je, takode, sa svoja Cetiri
tvarna nacela, nacinio i logicki medukorak izmedu jednog nacela prvih
filozofa i neograni¢eno (mnogo) nacela Anaksagore i atomista.

2 Delovi ovog rada objavljeni su prethodnih godina u nekoliko kraéih ili duzih obrada i in-
terpretacija. Izmene sadrzinskog i stilskog karaktera vrSene su radi sazimanja teksta, rasterece-
nja od povremenih digresija i neophodnih preciziranja uzrokovanih naknadnim uvidima, zbog
dostupne dodatne literature i sopstvenih prevodilackih reSenja referentnih pasaza, filozofskih
termina i pojmova, kao i poradi preglednijeg i te¢nijeg izlaganja.

3 Za relativno nedavna otkri¢a vezana za poemu ,,0 prirodi”, uporediti: R. Janko, ,,Empe-
docles, On Nature 1 233-364: A New Reconstruction of P. Strasb. gr. Inv. 1665-6.”, pp. 1-26,
u: Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 150 (2004). Znameniti Strasbourg Papyrus,
materijal koji donosi nove uvide u izuc¢avanju Empedokla, moze se pronaci zajedno s prevo-
dom drugih Akragancaninovih fragmenata od strane Mekkirahana (R. D. McKirahan) u: P.
Curd (ed.), A Presocratic Reader, Hackett Publishing Company, Inc., Indianapolis/Cambridge
2011, pp. 75-99.

4 O mogucoj relaciji izmedu dve poeme odnosno spoju Akraganéanina kao fisiologa i
teologa” videti: E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational, University of California Press,
Berkeley and Los Angeles 1951, pp. 145-146, 173-174; E. Rode, PSYCHE, 1zdavacka knjizar-
nica Zorana Stojanovica, Sremski Karlovci ¢ Novi Sad 1991, str. 294, 299-300; C. Osborne,
,Empedocles Recycled”, pp. 24-50, u: The Classical Quarterly, New Series, Vol. 37, No. 1.
(1987); W. Jaeger, The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford University Press,
Oxford 1967, p. 130 i dalje. Uporediti i: S. T. Newmyer, ,,Animal Emotions in the Presocra-
tics”, p. 19, u: VICHIANA rassegna internazionale di studi filologici e storici (LX) (1)
(2023).



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (I SESTI) ELEMENT 71

Kako je Empedokle uopste doSao do svog ucenja o elementima?’
Jednostavnim uvidom u nazive elemenata (voda, vazduh, vatra, zemlja)
uocava se da, iako primarno stoji u italskoj tradiciji, Empedokle prilicno
duguje i pogledu na miletsku shematiku. Cetiri elementa su ponekad tretirana
i kao Anaksimandrove opreke, dakako bez ameigov-a kao podlezeceg, pa
je Rajnhart (K. Reinhardt)® tvrdio da cetiri ,,korena” predstavljaju samo
razvijanje ve¢ postojece teze o Cetiri prvobitne opreke — toplom i hladnom,
vlaznom i suvom, odnosno produzetak tzv. medicinske teorije, pre svega
Alkmeonove.”

Gomperc (T. Gomperz) je smatrao da se doktrina o Cetiri elementa
pojavljuje ne samo kod Grka, nego i u verovanju drugih naroda poput
Indijaca i Persijanaca. Namera mu je bila da pokaze da je ovo ucenje niSta
drugo do jedan univerzalni opsteCovecanski pogled na svet, a ne nekakva
osobenost Empedokla ili nekog drugog mislioca.8

Misljenje autora je da su u Akragan¢aninovom usvajanju ovakve
klasifikacije nacela svoju ulogu pored MileCana odigrale i apostrofirane
zapadne medicinske teorije. Za Empedokla se, osim da je pronaSao retoriku
(emToguxny  evgetv) (DL,VIIL57), govorilo i da je osnivaé sicilijanske
medicinske $kole (tako tvrdi Galen (DK31A3).9 Ne sme se smetnuti s uma ni
Empedoklova potreba da se adekvatno odgovori Parmenidu, kao ni njegova
vlastita mo¢ razmatranja pomenutog problema.

Ako je suditi po Aristotelovim beleskama Akragancanin je bio prvi koji
je govorio o Cetiri tvarna elementa, pa se, uz sve prethodne uticaje na njega,

5 Za koje Rajtova (M. R. Wright) pise da je (prev. Z. Kaluderovi¢) ,, njegovo najuticajnije
otkrice u istoriji nauke” ("his most influential discovery in the history of science”). M. R.
Wright, ,,Empedocles”, p. 164, u: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge History of Philosophy Vol-
ume 1. From the Beginning to Plato, Taylor & Francis e-Library, London and New York 2005.
6 K. Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, Verlag von
Friedrich Cohen, Bonn 1916, s. 227.

7 Konsultovati: Z. Kaluderovi¢, ,,Rudimenti episteme-logie, physiologie i psyche-
logie u fragmentima exercitatus-a iz Krotona”, u: Zborniku radova: Znanje kao univerzalna
vrijednost — eticki i moralni aspekti, Akademija nauka i umjetnosti Bosne i Hercegovine,
Sarajevo, Bosna i Hercegovina, 2024, str. 153-169.

8 T. Gomperz, Griechische Denker I, Velt, Leipzig 1911, s. 443. Da ucenje o Cetiri elemen-
ta, ipak, nije bilo jedino takve vrste, kao i da nije bilo opsteprihvaceno, govori podatak da su
drevni Kinezi verovali da se sve sastoji od pet elemenata: drveta, vatre, zemlje, metala i vode.
9 O dilemama da li je lekar (iaToos ili mozda iates-wavtis (,,lekar-iscelitelj (prorok)”) iz
Akraganta (DK31B112.10-12) zaista utemeljio medicinsku skolu ili ne, kao i o pokusaju
da se medicina fundira na filozofskim postulatima, uporediti: J. Longrigg, «Philosophy and
Medicine: Some Early Interactions», pp. 147-175, u: Harvard Studies in Classical Philology,
Vol. 67, (1963).



72 ARHE XXII, 43/2025

treba smatrati za filozofa koji je uveo ovakvu raspodelu.l® Sa Empedoklom
desava se jo$ nesto dotad nezabelezeno: sva Cetiri elementa zauzimaju polo-
zaj izvornih nacela, nijedan nije pre drugoga niti ima nesto drugo Sto bi bilo
fundamentalnije od svih njih. Posto su prethodni pokusaji dovedeni u pitanje
Parmenidovom tvrdnjom da iz jednog ne moZze nastati mnostvo, Sicilijancu
se ucinilo ispravnim da utvrdi da jedino mnostvo jednakih i krajnjih archai ili
elemenata moze doprineti prevladavanju elejske teze.

Iako je Empedokle govorio o &etiri ,,korena svega”!! (mavtwv gilouata)
a ne o Cetiri ,,elementa” (oToixeiov), ne znaci da je Aristotel, koji je pre-
kvalifikovao ,.korene” u ,elemente”, napravio gresku. Sam grcki termin
aroixeiov (koji osim znacenja ,.kazaljka” i ,,slovo alfabeta”, znaci i ,,senka
kazaljke na suncevom satu”, ,pocetak”, ,,zvezde”, ,nacelo”), kao pojam
,element” verovatno je prvi upotrebio Platon.!2 Cini se i da Stagiranin tvrdi
(Met.1087b13-15) da je re¢ u ovom smislu bila u uobicajenoj upotrebi kod
platonista. Ztoiyeiov je, u stvari, samo podelio sudbinu mnogih drugih grckih
reci 1 fraza, i preSao put od svog konvencionalnog znacenja do filozofskog
pojma. Kod Aristotela je on u upotrebi i kao slovo,!? i kao element,!4 i kao
nacelo i kao uzrok. Stagiranin dobro pogada ,,metu” kada za Empedoklove
,korene” kaze da su oni bili u isto vreme segmenti novih spojeva i celine,
ali i ono S$to je potom od samog utemeljitelja Likeja nazvano materijalnim
uzrokom.

U postuliranju Cetiri tvarne varijante istog uzroka voda, vazduh, vatra i
zemlja imali su, kao $to je navedeno, jednak ontoloski status. Kod Aristotela

10 Videti i: Z. Kaluderovié, ,,der kao arche”, str. 9-28, u: ARHE, god. XVIII, br. 36, Novi
Sad 2021.

11 Nazivaju¢i ih (DK31B6): ,, Zevs svetli, Hera Zivotonosna i Aidonej i Nestis” (Zevs aoyng
“Hon e @eoéoBioc 90" Adwyele Nijoric I). Prev. Z. Kaluderovi¢. H. Diels, Predsokratovci
fragmenti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 284, B6. Nem. izd. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente
der Vorsokratiker I, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 312, B6. Uporediti: D. Furley,
The Greek cosmologists I, Cambridge University Press, New York 2006, pp. 79-83.

12U Teetetu (OEAITHTOY (7 meoi ématqurs, metpaotixss) 201e element je upotrebljen
kao oznaka necega Sto je sastojak bilo koje slozene celine. Konsultovati i: B. Pavlovi¢,
Filozofija prirode, PLATQ, Beograd 2006, str. 176-177.

13 Kako izgleda prelaz od oroiyziov-a kao ,,slova” ka oroiyeiov-u kao ,.elementu” vidi se
iz Met.985b17-19. Na slede¢im mestima u Stagiraninovom korpusu aroigziov se upotrebljava
u znacenju ,.elementa”: Phys.187a26, Phys.204b33; GC328b31, GC329a26; Meteor.339b5;
PA646a13; GA736b31.

14U ,filozofskom re¢niku” odnosno u A knjizi Metafizike Aristotel piSe (1014a26-27):
,, Elementom se naziva [ono] od cega se nesto sastoji [kao] [od] prvog unutar prebivajuceg
i nedeljivog po vrsti na neku drugu vrstu” (atoiygeiov Aéyetar é§ ol alyxeitar mowToU évu-
ThoyovTos GdiaigéTou TH eider eig Eregov £idog). Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel, Metafizika,
PAIDEIA, Beograd 2007, str. 176, 1014a26-27.



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (1 SESTI) ELEMENT

73

se mogu, ipak, pronaci dva izuzetka od ovog pravila (Met.985a31-985b2;
G(C330b19-21). Najpre mesto iz Metafizike (Meta, ta, guaixa):

Osim toga, (Empedokle, prim. Z. K.)
Jje prvi govorio o Cetiri takozvana elementa
[Roja] su tvarnog oblika (ali se ne Roristi
Cetirima, nego Rao da su samo dva, vatra
naime [samaj po sebi, a njoj oprecne zemlja
i vazduh i voda Rao jedna priroda.!>

ET1 0 Ta w¢ v UAmc eidel Aeyoue-
Vo, OTOIXEIA TETTAEA TQWDTOS EITEY”
ol uMy yeNTal e TETTAEOW, AAN
w¢ Ouaily olaot wovoig, upl ey xad
alTo, Toic 0 GUTIXEIUEVOIS WS WIG
UoEl, 1] Te xal atol xal UVOaTI.

Kada u Met.985b1 pise o vatri kao o neCemu §to je postavljeno ,,po sebi”
(#aY aiTo), Aristotel je verovatno imao na umu delove Empedoklovog 62.
fragmenta (DK31B62),!¢ gde se govori o specifi¢noj ulozi vatre u nastanku
zivog sveta. Mimo ovog mesta nema drugih saCuvanih fragmenata ,,sicilske
Muze” (ZixeAai ... Motoat)!’ koji bi dodatno potvrdili verodostojnost ova-
kvih Stagiraninovih navoda. Osim ako nije u pitanju Aristotelovo, i potom
Teofrastovo, imputiranje Empedoklu vlastitog davanja velikog znacaja aktiv-
nosti vatre i toplote nasuprot pasivne uloge ostalih oblika tvari.!®

U spisu O nastajanju i propadanju (Iegi yevéaews xai ¢dopas) (330b19-
21) Stagiranin, zatim, pise:

15 Prev. Z. Kaluderovié¢. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 16, 985a31-
985b2.

16 Nakon §to izloZi da je vatra, kada se izdvojila, tamom skrivene izdanke izdigla (évvugioug
oemMxas aviyaye xeiouevoy Thg), i pomene ,,celovite prirode ... oblike” (obhoguels ... Timor)
sa udelom vode i toplote (Udatég e xai eldeog), filozof iz Meyaln ‘EAAds u poslednja tri reda
ovog fragmenta dodaje: ,, Koje je vatra poslala gore hoteci da dode do sebi slicnog. Nisu jos
mogli drazesni oblik [udova] pokazati, ni glas niti organ svojstven muskarcu” (tovs uev mig
avémeune Séhov meog ouoioy ixéadat, olte TI Tw weAéwy épaTov démas éupaivovtas ot évomny
ofov T Emyiotov avdedat yuiov). Prev. Z. Kaluderovi¢. H. Diels, Predsokratovci fragmenti
1, Naprijed, Zagreb 1983, str. 298, B62. Nem. izd. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der
Vorsokratiker I, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 335, B62.

17 Kako je Platon nazvao Empedokla u Sofistu (SOQIZTHE 4 megl ToU 6vTog, Aoyixos)
(242d-243a). U delu O prirodi stvari (De Rerum Natura) (I, 714-715; 726-732), rimski
pesnik i filozof epikurejske provenijencije Tit Lukrecije Kar, na sli¢an nacin, slavi mislioca iz
Akraganta kao prvog ,,med njima”, ,,najdivnijeg”, ,,udesnog” i ,,svetog” reprezenta raskosnog
sicilijanskog podneblja.

18 Meteor.379al15-16. O isticanju posebnog polozaja vatre kod prethodnika ,,zaustavljaca
vetrova” (aAefavéuag, xwtvoavéuas) (DK31A13, DK31A14) sa Sicilije detaljnije videti u: Z.
Kaluderovié, ,.Hen, polla, archai i aitiai”, str. 243-265, u: ARHE, god. XXI, br. 41, Novi Sad
2024; 7. Kaluderovié, ,,Pyr — perzistentni supstrat svega”, str. 185-207, u: ARHE, god. XX, br.
39, Novi Sad 2023.



74

ARHE XXII, 43/2025

Neki pak odmah govore [da] [if] [je] Cetiri,
kao EmpedoRle, ali if i on svodi na dva jer
vatri sve ostale nasuprot stavija.’®

” b 3 \ ’ ’ T

gviol 07 eUdU¢ TETTapa Aéyouaiy, ofov
, - , o .
EumedoxAijc. ouvayer 0 xal olTog
b \ ’ ~ \ \ 5 ’

elc Ta OVo* T) yap mupl TAA G TavTa

avTITIIMa Y.

Jo$ jedan citat iz Metafizike (984b5-8) u vezi navedene problematike

treba spomenuti:

Oni, dakle, Roji postavijaju vise [nacela],
kao $to su toplo i hladno ili vatra i zemlja,
mogu pre [o] [tome] govoriti, jer se vatrom
sluze kao da ima poRretalRu prirodu, a
vodom i zemljom i slicnima [Rao] [necim]
tome oprecnim.?

Toig 0 0 mAeiw motolot warlov
s , - - .
gvdeyxeTal Aévewy, olov Toic Seguov
xal Yuypov %) mlo xal Yy xedvTl
Va4 WS XWNTIXNY E(OVTI TG TUEl
™Y QUay, U0aTl 0t xal ¥f xal Toig
To10UTOIS ToUvaVyTiov.

Kada je u autorovom tekstu ,,Hen, polla, archai i aitiai” komentarisano
ovo mesto?! reeno je, na Aleksandrovom i Bonicovom tragu, da se ono
moze razumeti kao nagovestaj eficijentnog i materijalnog uzroka na ,,putu
mnenja” Parmenidove poeme O prirodi (Tlepi pHoemg).22

Drugo, tada nagovesSteno, moguée tumacenje ovog pasusa, koje se
nadovezuje na prethodno pomenute navode iz Metafizike (985a31-985b2) i
knjige O nastajanju i propadanju (330b19-21), moze se razumeti kao govor
o Empedoklu?3 i vatri koja ima vode¢u ulogu u Sicilijan¢evom prikazu na-
stanka sveta i u njegovoj biologiji. Slede¢i Rosa (W. D. Ross), ispada da je
Aristotel pripisao eficijentnu kauzalnost?* jednom od tvarnih nacela (vatri), a

19 Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel, O postajanju i propadanju, u: O nebu. O postajanju i
propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009, str. 315, 330b19-21.

20 Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 14, 984b5-8.

21 7. Kaluderovié, ,,Hen, polla, archai i aitiai”, str. 254, u: ARHE, god. XXI, br. 41, Novi
Sad 2024.

22 Konsultovati: A. Miljevic, 7. Kaluderovi¢, ,,Filozofski osnov Parmenidovog stiha”, u:
Filozofska istraZivanja, 147, god. 37, sv. 3, Zagreb 2017, str. 597-613.

23 Ladan u svom komentaru ovog mesta iz Metafizike (984b 5-8) kaze: ,, Moguce je da tu
Aristotel misli na Empedokla”. Aristotel, Metafizika, Liber, Zagreb 1988, str. 13, fusnota br.
53.
24 Sam causa efficiens Stagiranin u 3. glavi I knjige Metafizike (984a19-27) odreduje ovako:
,,Jer, ako bas svako nastajanje i propadanje jeste iz necega jednog ili pak iz vise njih, zasto se
to dogada i Sta je uzrok [tome]? Naime, ono podlezece samo dakako ne c¢ini da se ono samo
menja. Kazem na primer kako ni drvo ni bronza nisu uzrocnik sopstvene promene, pa niti drvo
tvori postelju niti bronza statuu, nego je nesto drugo uzrok promene. Traziti to [drugo] znaci
traziti [neko] drugo nacelo, odnosno kako bismo rekli, odakle je nacéelo kretanja” (ef yag 671
waioTa Taca eS00a xol YEVedis Ex TIvog évos 4 xal TAEIOvwY é0Tiv, dia, TI ToUTo cuuBaivel



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (1 SESTI) ELEMENT 75

materijalnu kauzalnost je ostavio za preostala tri tvarna nacela (vodu, zemlju
i vazduh). Da sve ovo ne bi bilo u suprotnosti sa, potom, viSe puta izre¢enom
Stagiraninovom tvrdnjom da je Empedokle eficijentnu aktivnost vezivao za
Ljubav i Mrznju, moglo bi se dodati svojevrsno ,,solomonsko” reSenje da je
sicilijanski filozof pripisivao tvoracku delatnost kako vatri, tako i Ljubavi i
Mrznji. Empedokle bi tako bio poslednji mislilac koji je eficijentna svojstva
pridavao vatri, ali istovremeno i prvi vesnik novog doba koji je uveo dve
nove sile, Ljubav i Mrznju.2

Posmatrajuci celinu Aristotelove interpretacije Empedokla, kao i same
fragmente Akraganc¢anina, mnogo je realnije pomisliti da voda, vazduh, vatra
i zemlja (DK31B17.27): ,,0ni su jednaki svi i [svi] su jednake dobi’26 (taiTa
yag ioa Te mavta xal Hhxa yévwav zact) (DK31B17.27). Sa stanovista
Stagiraninovog ucenja o uzrocima njihova jednakost manifestovana je na taj
nacin §to su sva Cetiri elementa bila ,,tvarnog oblika” (év UAng eidzr).

Da Aristotelove zabeleske o presokratovcima ne nude uvek konzistentnu
sliku o pojedinim filozofima i njihovim idejama poznata je stvar, a kada je
Empedokle u pitanju postoji, sem pomenutih, jos nekoliko mesta.2’ General-
nu tezu o Sicilijancu kao autoru koji je podrzavao pluralizam tvarnih nacela
Stagiranin izlaze u vise prilika, a ovde ¢e biti naznaceni samo najpoznatiji
pasazi: Cael.301a15-20; Phys.184b19-20, Phys.188al17-18, Phys.189a14-16,
Phys.193a22-23, Phys.203a18-19; GC314all1-12, GC314al6-17,
Met.984a8-9, Met.984b5-8, Met.985a31-33, Met.987a4-9, Met.988a27-28,
Met.989a20-21, Met.998a30-32. Postoje mesta na kojima se Empedo-

xal Ti TO aiTiov; ol yag 0n TO ye UToxeiuevoy alTo Toiel weTaPBalely éavto: Aéyw 0 oioy olite
70 ElAov olite 0 yaAxog aiTiog Tol wetaBarlety éxaTtegoy alTdy, 0U0E molel To wev EUAoy xAivmy
0 08 waAxog avdgiavta, AN ETegov TI THs meTaBoAfs aitiov. To 0¢ TotTo {yTelv éoTi TO THY
Etéoay doxny GnTely, wg Gy Muelc painuey, 6%y 7 doxy) THs xvioews). Preveo i naglasio Z.
Kaluderovié. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 13, 984a19-27.

25 Uporediti: F. Solmsen, ,,Love and Strife in Empedocles’ Cosmology”, pp. 221-264, u: D.
J. Furley, R. E. Allen, Studies in Presocratic Philosophy II, Routledge & Kegan Paul, London
1977.

26 Prev. Z. Kaluderovié. H. Diels, Predsokratovci fragmenti I, Naprijed, Zagreb 1983, str.
286, B17.27. Nem. izd. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 317, B17.27.

27 O slojevitosti Stagiraninovog poimanja ¢lais-a iz Sicilijanéevog 8. fragmenta (DK31B8)
(Prev. Z. Kaluderovi¢): (,, Nesto ¢u ti drugo kazati: od svega Sto jeste smrtno niti se §ta rada
(eUaig) niti se zavrsava u pogubnoj smrti, nego je samo mesanje i razdvajanje pomesanog,
Jer radanje (ouaig) je ime koje su dali ljudi za to” (GAdo 8¢ Tor égéw* @Uaig oUdevog ZaTiy
amavTwy SvnTdY, 0Udé TIg ollowévou SavaToto Teheutn), alAa wovoy wikis Te diaAdabis Te
wiyévtwy EoTi, euais 0 émi Tois ovopaleTar dvdewmoiary), autor je pisao u odeljku ,,Istori¢ar
filozofije” u poglavlju PROLEGOMENA u drugom tomu svoje Istorije helenske filozofije. Z.
Kaluderovi¢, Istorija helenske filozofije 1I, Akademska knjiga, Novi Sad 2024, str. 19-20.



76 ARHE XXII, 43/2025

kle tretira i kao pluralista i kao monista: Phys.187a21-23; GC315a4-10,
G(C315a19-25. Ima i delova, konac¢no, iz kojih se vidi da Aristotel mislio-
ca iz Akraganta obraduje kao monistu: Phys.187a20-26; GC315al17-18;
Met.996a8, Met.1001a12-15, Met.1053b15-16, Met.1069b21-23.

Ako bi se, recimo, usvojilo stanoviste o Empedoklu kao monisti to bi
automatski podrazumevalo ponovno tumacenje svega dosad izre¢enog i na-
vedenog. Na primeru vode, vazduha, vatre 1 zemlje situacija bi bila sledeca:
prihvatanje postavke da je Ljubav ili Sfera ono jedno podleze¢e u kome su
opreke sadrzane samo potencijalno, ali ne i aktualno, derogira ulogu Cetiri
tvarna elementa do nivoa na kome oni vise ne mogu biti razmatrani kao ma-
terijalni uzroci. Stavise, posto ne bi bili ono poslednje elementi vise ne bi bili
ni uzroci uopste, a to je zakljucak koji, ovaj autor ne moze da prihvati.

Akragan¢aninovi elementi su nema sumnje bili zamisljeni kao nenastali,
neunistivi, kvalitativno nepromenljivi i svuda homogeni. Ovako predstavljeni
doista su izgledali kao multiplikovano Parmenidovo bice. I pored toga, kao i
pored Empedoklovog prihvatanja elejskog pobijanja postojanja praznine, on
nije negirao samo kretanje. Ovu naizgled protivre¢nost, Sicilijanac je resio
tako Sto Cetiri elementa mogu zauzimati mesta jedan drugog, te se dakle i
kretati, a da im pri tom ne treba praznina u kojoj bi se kretali. Ovaj postupak
zauzimanja mesta Aristotel je nazvao ,,uzajamno premestanje” (avrimegioTa-
oig).28

Uz pomo¢ ,,uzajamnog premestanja” Empedoklova ,,bi¢a” dobijaju dve
karakteristike koje ih razlikuju od Parmenida, a koje omogucavaju nastajanje
kosmosa. Te dve karakteristike su kretanje (yiveadar, yeyovevar) i deljivost
(wogia, Soalouata, wipsaaty).2

Mnostvo koje je uvedeno u Parmenidovo bice i ,,razdrobilo” ga na Cetiri
elementa joS uvek nije bilo dovoljno da bi se objasnilo kretanje s tacke gle-
dista bitka. Ontologija kretanja, ako bi se na dosad izrecenom zadrzalo, jos$
uvek ne bi bila moguca, a nereflektovani hilozoizam prethodnika, pri tom,

28 Phys.267al5-19. Kretanje poznato kao dvmimegioracis (doslovno ,,uzajamno ulaZenje”),
potom je poblize odredio novoplatonicar iz V i VI veka nase ere Simplikije (Phys.1350.32.)
u svom komentaru ovde pomenutog mesta iz Aristotelove Fizike (Quaixns axgoacews),
dokazuju¢i ga primerom riba koje se krecu kroz vodu. Uporediti peto poglavlje Barnsove (J.
Barnes) knjige ("The Logic of Locomotion™ (Empedocles and antiperistasis): J. Barnes, The
Presocratic Philosophers 11, Routledge & Kegan Paul, London, Henley and Boston 1979, pp.
95-100.

29 Konsultovati: GC334a26-31; DK31A34, DK31A43, DK31B22.1-2.



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (1 SESTI) ELEMENT 77

vi$e nije bio dovoljan. Zato je Empedokle uveo Ljubav i Mrznju (®idia xai
Nelxog).30

Aristotel prilikom uvodenja eficijentnog uzroka u naznakama govori o
tome da je ve¢ i Hesiod tragao za njim, a potom i Parmenid, mada se iz teksta
u prvoj knjizi Metafizike (984b32-985a10) moze zakljuciti da ova dvojica
sluze kao neka vrsta uvoda u temeljnije razmatranje tzv. tvorne kauzalnosti.
Tek je Akragancanin onaj autor kome se, po Stagiraninu, moze pripisati pre-
poznavanje eficijentnog uzroka. Premda je Aristotel Empedoklu priznavao da
se vise sluzi uzrocima od Anaksagore, on nije bio osobito odusevljen naci-
nom tog sluzenja. Stagiranin zamera sicilijanskom filozofu da nije bio do-
voljno jasan i razgovetan u svojim stihovima, a ni dosledan u svom pristupu
u vezi uloge Ljubavi i MrZnje kao oprecnih nacela. Nedoslednost se ogledala
u tome da Ljubav ¢esto ne samo S$to spaja nego i razdvaja, dok Mrznja pored
svoje ,,uobic¢ajene” funkcije razdvajanja, ume i da spaja. Jer Ljubav spajajuci
elemente u jednu Sferu (Zpaipos) razdvaja istovremeno segmente svakog od
njih, a Mrznja razdvajajuci Sferu na elemente spaja delove svakog u jednu
vodu, vazduh, vatru i zemlju.

Od Aristotela pa nadalje Empedoklu je jos prigovarano da je ne mogav-
$i da odredi uzroke delovanja Ljubavi i Mrznje, ,,prokrijumcario” dodatne
uzroke, na primer Nuzdu (Avayxn) (DK31B115, DK31A32, DK31A45;
Met.1000b12-17;  Phys.252a5-10) ili Slucaj (Tvygm) (Phys.196al1-24;
G(C334al-5; PA640a19-25). Kada je re¢ o mestu Nuzde u Empedoklovom
sistemu Simplikije nudi dve moguce verzije. Po prvoj, Nuzda je prosto na-
brojana kao tre¢i tvoracki uzrok. Po drugoj, Empedoklu se pripisuje jedna
piramidalna shema na ¢ijem dnu se nalaze dva para opreka (toplo-hladno,

30 Ovo, dakako, nisu jedine oznake za Ljubav i Mrznju koje se mogu pronaéi kod
Empedokla. Jeger tvrdi da su Ljubav i Mrznja oblici koji su preuzeti iz Hesiodove Teogo-
nije (@zoyovia) (stih. 224-225), gde su oznaleni kao ®iréTyns i "Borg (videti: W. Jaeger, The
Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford University Press, Oxford 1967, pp.
235-236). Premda smo veixog preneli kao ,,mrznja” a @iAia kao ,.ljubav”, pre svega sledeci
vlastitu zelju da se ovaj pojmovni par $to jasnije kontrastira, gréki original nudi i drugacije
mogucénosti prevodenja. Imenica srednjeg roda veixos oznacava najpre ,,svadu”, ,,prepiranje”,
»zavadu”, potom ,grdnju”, ,psovku”, ,boj”, ,bitku”, ,borbu”, ,povod svadi”, ,uzrok
tuzbama”, dok imenica zenskog roda @idia znadi i ,,prijateljstvo”, ,,predanost”, ,,sklonost”,
»savez”, ,gostoljubivost”. Neikos se, stoga, moze legitimno prevesti kao ,svada” i kao
»zavada”, a philia i kao ,,prijateljstvo”. Ros u svom prevodu za neikos upotrebljava termin
«strife» (iako se u engleskom prevodu kod drugih autora pojavljuje i izraz «hate»), a za philia
termin «friendship» (kod drugih i «love»). Bonic (H. Bonitz) na nemacki neikos prevodi sa
«der Streit» (isti termin upotrebljava i Dils prilikom prevoda Empedoklovog 17. fragmenta
(DK31B17), a philia sa «die Freundschaft» (Dils sem ovog termina upotrebljava i termin «die
Liebe»).



78 ARHE XXII, 43/2025

suvo-vlazno) predocena elementima. Ova dva para su subsumirana pod jedan
visi par Ljubav-Mrznja, a svi oni stoje pod jednom Ananke.3!

Empedokle je, ipak, nacinio veliki misaoni pomak tvrde¢i da su elementi
neunistivi i nepromenljivi, da je kosmos oformljen od mesavine ovih ,.ko-
rena” u razliitim proporcijama, i da kretanje potrebno da proizvede ovu
meSavinu (wi€ig)3? nije, kao kod Mile¢ana, rezultat samopromene nacela,33
ve¢ odgovarajucih sila koje deluju na njih. Ovo ne znaci da je Sicilijanac
svoja Cetiri elementa razmatrao iskljucivo kao trajnu, inertnu masu tvari koja
je sama nesposobna za kretanje, pa im je onda pridodao potpuno odvojena
dva netvarna univerzalna pokretaca koja deluju na njih. Da stvari ne stoje
tako ,.kartezijanski” vidi se iz Met.1075b1-4:

Neprikladno tu [govori] Empedokle jer|grimwe ¢ xal Bumedoxiic: Tny vae
tvori od ljubavi dobro, a ona je nacelo| pihiay moiel T0 dyadov. atry & dox)
i kao ono Sto pokrece (jer sakuplja) i Rao| xai ¢ xivoloa (cuvayer yao) xal ¢
tvar, posto je deo meSavine.>* UM wogtoy yap Tol wiyuaTos.

31 Konsultovati malo¢as navedene Simplikijeve komentare Aristotelove Fizike, preciznije
sledece stranice i redove: Simpl. Phys.465.12,197.10.

32 Tako Hegel (G. W. F. Hegel) kaze da je znacajno to $to je Empedokle jedinstvo elemenata
predstavio kao neku meSavinu, on dodaje: ,, U tom sintetickom spoju — povrsnom, bespojmov-
nom odnosu koji je delom povezanost delom nepovezanost — nuzno se javlja ta protivrecnost
Sto se s jedne strane stavlja jedinstvo elemenata, a s druge strane isto tako njihova odvojenost:
— ne opste jedinstvo u kojem se oni nalaze kao momenti, koji su u samoj svojoj razlicnosti
neposredno jedno isto i u svome jedinstvu neposredno razlicni; ve¢ oba ta momenta, jedinstvo
i razlicnost, padaju jedan izvan drugog. Ujedinjavanje i razdvajanje jesu potpuno neodredeni
odnosi” (,,In dieser synthetischen Verbindung — oberflichliche, begrifflose Beziehung, zum
Teil Bezogen-, zum Teil auch Nichtbezogensein — kommt nun notwendig der Widerspruch
vor, daf3 einmal die Einheit der Elemente gesetzt ist, das andere Mal ebenso ihre Trennung,
— nicht die allgemeine Einheit, worin sie als Momente sind, in ihrer Verschiedenheit selbst
unmittelbar eins und in ihrer Einheit unmittelbar verschieden, sondern diese beiden Momente,
Einheit und Verschiedenheit, fallen auseinander. Vereinigung und Scheidung sind die ganz un-
bestimmten Verhdltnisse”). Prev. N. M. Popovi¢. G. V. F. Hegel, Istorija filozofije I, Kultura,
Beograd 1970, str. 266-267. Original Istorije filozofije I (Vorlesungen iiber die Geschichte der
Philosophie) preuzet je sa Internet adrese:
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Hegel,+Georg+Wilhelm+Friedrich/Vorlesungen+%C3%
BCber+diet+Geschichtet+der+Philosophie/Erster+Teil%3 A+Griechische+Philosophie/Erster+
Abschnitt.+Von+Thales+bis+Aristoteles/Erstes+Kapitel.+Von+Thales+bis+ Anaxagoras/E.+E
mpedokles,+Leukipp+und+Demokrit/1.+Empedokles.

3 Videti: Z. Kaluderovié, ,,Zacetak ,,grékog &uda”, str. 219-240, u: ARHE, god. XVII, br.
34, Novi Sad 2020.

34 Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 436, 1075b1-4.



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (1 SESTI) ELEMENT 79

Aristotel govori da je Ljubav, osim §to je eficijentni uzrok jer sakuplja
sve u jedno, istovremeno i materijalni uzrok, budu¢i da je i deo mesavine.
Stagiraninu ovo Akraganc¢aninovo ,brkanje” uzroka nije ni malo bilo po
volji.3> Kao opravdanje Sicilijanca, moze se reci da je on ziveo u vremenu
kada nije bilo moguce zamisliti bilo koji oblik egzistencije bez prostorne
rasprostrtosti, a rasprostrtost se, zatim, mogla dovoditi u vezu sa tvari. Kako
Empedokle belezi, barem na jednom mestu (DK31B17.19-20),3¢ jezikom
koji asocira na rasprostrtost, Aristotel je na osnovu toga mogao zakljuciti da
je njegova Ljubav bila tvarna. Ne treba smetnuti s uma da kod ovog epskog
pesnika (¢momoiog) (DK31A2) i ¢udotvorca (wavtiv) (DK31A1), Ljubav nije
mogla delovati bez izvesnog fizikalnog dodira, a da je on sam bio jo$ prilicno
daleko od potpunog distingviranja podru¢ja fenomenalnog i noumenalnog
koje ¢e se, kao S§to je poznato, dogoditi tek sa Platonom.

Aristotel u GC314al6-1737 govori o Cetiri tvarna elementa (vodi,
vazduhu, vatri i zemlji) ali i o dva eficijentna elementa (Ljubavi i Mrznji).
U Met.1091b10-1238 Stagiranin ponovo Akraganc¢aninovu Ljubav naziva
elementom (otoiyeiov) dok, za razliku od nje, Anaksagorin Nous naziva
nacelom (aoym). Zasto Aristotel pravi ovakvu distinkciju izmedu Ljubavi i
Nousa? Izgleda da Aristotelov razlog da Ljubav (valjda i Mrznju?) nazove
elementom radije nego nacelom, ne lezi u tome §to je on, eventualno, smatrao
da je ona iste prirode kao i voda, vazduh, vatra i zemlja, premda se razlozi
za takvu tvrdnju mogu pronaci u navodu iz spisa O nastajanju i propadanju

35 U stvari, po$to je Empedokle doveo u vezu ljubav i sa dobrim (ayaSdv) (Met.1075b2), on
je, moze se zakljuciti na osnovu ovog pasusa, ,,pomesao” u pojmu Ljubavi finalni, eficijentni i
materijalni uzrok.

36 A mrinja pogubna daleko od njih, [koja] jednako tezi svuda, i l[jubav u njima, isto i duga
i Siroka” (Neixog T o0Aduevoy diga T@Y, dTaravtoy amavtn, xal PiAdTys év Tola, iom uiixos
1e mhdtog Te). Prev. Z. Kaluderovi¢. H. Diels, Predsokratovci fragmenti I, Naprijed, Zagreb
1983, str. 286, B17.19-20. Nem. izd. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker I,
Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 316-317, B17.19-20. Konsultovati: M. R. Wright,
Empedocles The Extant Fragments, Hackett Publishing Company, Inc., Indianapolis: 1995,
pp. 169-170.

37 Empedokle, naime, [postavlja] Cetiri telesna, a svih (elemenata, prim. 7. K.), sa
pokretackim, Sest [je] po broju” (BumedoxAis uev vag Ta Wwey COUATIXNG TETTAQL, TO OF
ThvTa weTh TV xvolvtoy £E Tov dedudy). Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel, O postajanju i
propadanju, u: O nebu. O postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009, str. 249-250,
314al6-17.

38 Te [neki] od kasnijih mudraca, kao Empedokle i Anaksagora: jedan je od ljubavi na-
cinio element, a drugi od uma nacelo” (xai T@v VoTéewy 02 doedy, oiov BumedoxAis Te xal
Avalaydoas, 6 udv Ty eihiay oToEiov, 6 0% ToV voiv doyny momjras). Prev. Z. Kaluderovié.
Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 507, 1091b10-12.



80 ARHE XXII, 43/2025

sa pocetka ovog pasusa ali i kod samog Empedokla, ve¢ zbog toga Sto kao
eficijentni uzrok, u poredenju sa Umom (Nodg), Ljubav nije u osnovi toliko
netvarna kao $to je to Nous.3?

Empedokle je ne samo prvi ustanovio Cetiri varijante materijalnog uzro-
ka, nego je bio prvi jo§ u neCemu, on je prvi eficijentni uzrok postavio kao
dvostruk (Met.985a29-31):

Empedokle je, dakle, prvi, nasuprot|’Eumedoxhiic mév ody maes Tolg

prethodnicima, uveo razdeobu toga|meiTegoy medTOS TAUTMY TNV aiTiay

uzrokg, i pritom nije postavio jedno na-| Qiepwy eigqveyxrey, ol wiay ToMTAs

celo kretanja, nego razlicita i oprecna.?’ | oy 1iic nivmoews doxny AN ETépac
Te xal évavTiac.

Zasto je filozof sa Sicilije eficijentni uzrok podelio na dve oprecne sile?
Ako je prosto zeleo da restauriSe zbiljnost koju bi sadinjavali fizikalni svet i
odgovarajuéi mu proces, i da je spasi od parmenidovskog poricanja kretanja
i mnos$tva, onda su jedan uzrok i jedan proces bili sasvim dovoljni, kada je
ve¢ mno$tvo vrac¢eno unutar prvobitnog ustrojstva tvari. Takav je slucaj kod
Anaksagore: postoje¢em mnostvu kvalitativno razlicitih elementarnih ,,seme-
na” jedino je Nous bio potreban da ih pokrene. Prikladan odgovor koji bi
se mogao dati je da je za Empedokla ,,moralni” i religijski poredak jednako
bio vazan kao i onaj fizikalni,*! te je on zahtevao i odgovarajuce objasnjenje.
Otud je Akragantski mudrac (CAxgayavtivos dopos) (DK31B134) postavio
Ljubav, koja je jos od Hesioda i orfickih pisaca, preko Parmenidovog ,,puta
mnenja”, bila prepoznata kao kosmogonijska ali i kao ,,moralna” sila. Budu¢i

39 Tli je manje netvarna nego $to je to Nous. Rosovo objasnjenje je drugadije. Ljubav je, po
njemu, jedan od Sest tvarnih elemenata, dok je Um za Anaksagoru bio pokretacko nacelo koje
je bilo postavljeno iznad svega drugog, a ne elemenat. W. D. Ross, Aristotle s Metaphysics 11,
Oxford University Press, Oxford 1997, p. 488.

40 Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 16, 985a29-31.
O ,razdeobi toga uzroka” (tattny Tav aitiav diehwv) (Met.985a30) Aristotel govori nesto
ranije (Met.985a2-3), kada kaZe ,,Zbog toga je neki drugi uveo ljubav i mrznju” (ottws aAlog
Ti¢ @iMlay eloveyxe xal veixog). Prev. Z. Kaluderovi¢. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beo-
grad 2007, str. 15, 985a2-3. Taj drugi je, naravno, Empedokle.

41 Da potpuna prevlast Ljubavi ili Mrznje nije bila, po Empedoklu, najbolje moguce resenje
moze se uociti i iz fragmenata njegove poeme O prirodi (DK31B17, DK31B21, DK31B27,
DK31B28, DK31B29, DK31B30, DK31B35), u kojima se govori o viziji ciklicnog zbivanja
koje se odvija u Cetiri medusobno razli¢ita stadijuma. Tu se vidi da su jedino dva prelazna
stadijuma, drugi (,,prodiranje Mrznje”) i Cetvrti (,,prodiranje Ljubavi”), u kojima postoji izve-
sna labava ravnoteza izmedu Ljubavi i Mrznje, periodi u kojima je kosmos doista mogu¢. Po
Aristotelovom razumevanju Empedokla (GC334a5-7), ljudski rod se sada nalazi u drugom
stadijumu (,,prodiranje Mrznje”).



. CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (I SESTI) ELEMENT 81

da se pokazalo da su u prirodi prisutne i opreke redu, lepoti i onom dobrom,
naime nered i ruZznoca, morala je postojati i neka sila koja bi delovala u
pravcu dezintegracije i zla a to je, naravno, bila Mrznja. Ljubav je, stoga, bila
uzrok dobra a Mrznja uzrok zla.42

Aristotel u Metafizici 984b20-22 belezi:

Dakle, oni Roji su na ovaj nacin shvatali
[istovremeno] su postavili i uzrok, lepote
kao nacelo bica, i Rao ono odakle je bicima

< \ ic3 4 € 14

ol wev olv oUTw¢ UmoAauBavovTes
aua ToU xaADS THY alTiay agymy
elval TOV OVvTwy Edeoav, xal Ty

Kretanje.* TolaUTYY OFey %) XHIVNOTIS UTAQYEl TOIS

olaty.

Na ovom mestu, i jo$ opSirnije u Met.988b6-16, Aristotel otkriva da je
Empedokle (i Anaksagora) postavljaju¢i Ljubav (tj. Um) kao neko dobro,
u isti mah postavio i Ljubav kao finalni uzrok. Ovo je prvi put da Aristotel
priznaje nekom od presokratovaca da je prepoznao causa finalis. No, odmah
nakon pocetnog odusevljenja usledilo je snazno razocCarenje za Stagiranina.
Uprkos njegove ,religiozne” perspektive i izbora Afrodite, izvora sklada i
dobrote, kao jedne od pokretackih sila, Empedokle, kao ni Jonjani, na Aristo-
telovu zalost, nije razmatrao fizikalni svet na teleoloski nacin. Tako da je na-
stalu konfuziju izmedu finalnog i eficijentnog uzroka filozof sa Sicilije reSio
na Stetu prvopomenutog. Stagiranin to kaze slede¢im re¢ima (Met.988b8-11):

Jer oni Roji govore o umu ili o l[jubavi
postavijaju te uzroke Rao dobro, ali, ipak,
ne tako da zbog toga neka od bica bivaju
ili nastaju, nego [samo] Razu da od ovih
[uzroka] bicima [dolazi] Rretanje.*

o -5 N ,
ol Wev yap volv Aéyovtes M @Aiay
WS ayaSoy wEy TI TAUTAS TaS aiTias
TISéaTy, 00 UMY WS EVEXa Ve TOUTWY
EANEAY kA 14 14 ~ " b b
7 0V N YIYVOWEVOY TI TOV OVTWY, AAA
WS ATO TOUTWY TaS XIVNOES 0Uoas

Aéyovay.

Aristotel nesto dalje u 7. glavi I knjige Metafizike (988b15-16), prigovara
Empedoklu da finalni uzrok pominje u odredenoj meri ali ne i kao takav,

42 Met.984b32-985a10. Evo samo jedne recenice iz ovog pasusa (Met.985a4-7): ,,Jer, ako

neko sledi i prihvati ono §to Empedokle govori prema misljenju (Siavoiav), a ne prema onom
[S§to] muca, otkri¢e da je ljubav uzrok dobrih a mrinja zlih bica” (si yae Tis axolovdoin xal
hauBavor moog Ty diavoiay xai wy meos a YeAhifetar Aéywy BumedoxAis, elonoer Ty wev
eiMay aitiay odoay T@Y dyaddy, T0 02 veixos T@v xaxd@v). Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel,
Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 15, 985a4-7.

4 Prev. Z. Kaluderovié. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 14, 984b20-22.
44 Prev. Z. Kaluderovi¢. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str. 24-25, 988b8-
11. Ovde je, naravno, re¢ i o Anaksagori, ¢im se spominje njegov Um (vodv) (Met.988b8).



82 ARHE XXII, 43/2025

ili, drugacije re¢eno, dobro mu nije uzrok ,,uopste” (amAdg) nego samo ,,po
pridolazenju” (xata guuBeBnxog).

Jo$ po neCemu je specificno Stagiraninovo razmatranje ,,neodlucnije
Muze” (Mova@y ... walaxwteoat) (Soph.242¢). Empedokle je prvi preso-
kratovac koga Aristotel, uza sve ograde, uzima u obzir prilikom analiziranja
svakog od cetiri moguca uzroka. Ve¢ je istrazeno kako to ¢ini u sluc¢aju ma-
terijalnog, eficijentnog i finalnog, a sada preostaje analiza kako ga ispituje u

vezi formalnog uzroka (Met.993a17-22):

Naime, Empedokle kaze da kost na
osnovu razloga postoji, a to je ono
Sto bejase biti i bivstvo stvari. Al
slicno je nuzno i da meso i [sve] drugo
pojedinacno postoji na osnovu razloga,
ili nijedno; jer zbog toga i meso i Rost Ce
postojati i [sve] drugo pojedinacno, a ne
zbog tvari Roju on naziva vatra i zemlja i
voda i vazduh.*

b 1 Al ~ b4 ~ ~
ermer xal Bumedoljc ooroly T@
Adpw onory eivar, ToiTo 0 éori 10
7 7y elvar xal 7y oloia ToU modjua-
106, GANG UMY oUolws avayxaiov xal
Tapxos xal TWY AAWY ExacTou eival
\ 14 N 14 \ ~ \

Tov Aoyov, N umdevos: dia TolTo yap
xal oagf xal ooToly EoTal xal TV
" e’ \ b \ \ er

arwy ExaoTov, xai oU Oia TNV UANY,
My éxelvos Aéyel mlo xal Yy xal

U0wo xal atga.

Ovaj citat iz Metafizike ima veze sa pasusom iz spisa O dusi (Ilegi Yuyis)
(410a1-6), gde se govori da stvari nisu nasumi¢na kombinacija elemenata,
ve¢ da mora postojati odgovarajuca proporcija (Aoyos) u tom spajanju. U
konkretnom slucaju kost se sastoji od ukupno osam delova od kojih Cetiri
dela ¢ini vatra, dva voda i dva zemlja.4¢

45 Preveo i naglasio 7. Kaluderovié¢. Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007, str.

38-39, 993al7-22. Stagiranin pod onim ,,naime, Empedokle kaze” (énei xai 'BumedoxAds ...
enaiv) (Met.993al7), misli na prva tri stiha Sicilijan¢evog 96. fragmenta (DK31B96): ,,Lju-
bazna zemlja primila je u prostrane svoje kanale dva od osam delova od blistave Nestis, a
Cetiri od Hefesta; i kosti su bele nastale” () 0¢ yxSwv émimgos év elatéguols yoavoiat T dvo
TOVY onTw wegéwy Aaye Notidos aiyhns, Téaaaga 0 ‘HeaioTolo® Ta 0 dotéa Asuxa yévovTo).
Prev. Z. Kaluderovi¢. H. Diels, Predsokratovci fragmenti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 303,
B96. Nem. izd. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann, Ziirich .
Hildesheim 1985, s. 346, B96. Kao §to su za Simplikija Ljubav i Mrznja (prev. Z. Kalude-
rovié) ,,nacela u poglavitom smislu” (tas 0¢ xupiwg agxas) (DK31A28), tako i Aristotel u
Met.993a20-22 daje ontoloski primat formalnom uzroku u odnosu na materijalni, pokazujuci
tako jo$ jednom peripateticko uverenje da je formalno-eficijentni (i, dakako, finalni) uzrok
viSe nacelo nego §to je to tvar. Sli¢no o Sicilijancu kao onom ko je ,,dotaknuo” formalni uzrok
Stagiranin pise i u Phys.194a20-21; P4642a17-22.

46 Tako tvrdi Aetije (DK31A78). Simplikije (De an.68) i Teofrast (DK31A86.23) govore o
tome da se kosti moraju sastojati od svih elemenata. Simplikije pretpostavlja da Nestis u 96.



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (1 SESTI) ELEMENT 83

Sto zbog odsustva samih Empedoklovih regi, §to zbog njegovog neade-
kvatnog i nejasnog na¢ina izrazavanja, ima nedoumica da li ovaj (prev. Z. Ka-
luderovic) ,,logos njihove meSavine” (Aoyov s wibews altav) (PA642a22)
pretenduje na univerzalno vazenje,*’ ili, kao §to je Kornford (F. M. Cornford)
na svojim predavanjima tvrdio,*® da odredena numericka proporcija eleme-
nata, u stvari, razgranicava ziva stvorenja i njihove delove od neorganske
materije. I Aristotel, u citiranom pasusu (Met.993a17-22), optuzuje Empedo-
kla za nekonzistentnost tj. da svoju proporciju, causa formalis, ne primenjuje
na sve slucajeve. Sicilijanac je govorio o odnosu meSavine elemenata svega
nekoliko organskih tvorevina, poput ve¢ pominjanih kosti, ili eventualno krvi
(1:1:1:1, DK31B98), i naglasavao da bas te razmere pruzaju specificna svoj-
stva pomenutim tvorevinama, ali je u sluc¢aju vecine drugih stvari bio voljan
da imenuje samo njihove elemente. Premda da je, aristotelovski kazano, neko
sve ovo do kraja Empedoklu razlozio, on bi se sigurno saglasio da specifi¢na
svojstva svih ostalih stvari takode zavise od /ogosa u kojima se njihovi ele-
menti pojavljuju (Met.993a22-24). Ovo je ocigledno, jer u protivnom ne bi
bilo mogucée proizvesti mnostvo varijacija prirode od samo cetiri elementa.

U reakciji na Kornfordovu primedbu, moze se re¢i da se ¢ini da Akraga-
néaninova ,,pitagorejska” vera u bliskost i srodnost cele prirode ne bi dozvo-
lila da on razmatra nezivi svet kao da je sacinjen na potpuno drugoj osnovi
od zivog.4? Da postoji opstost primene formalnog uzroka smatra i Simplikije
koji, u uvodu u 96. fragment (DK31B96), govori da Empedokle pravi meso i
kosti ali i sve ostalo sa odgovaraju¢om proporcijom.

Postoji, sem navedenih, jo§ znatan broj pitanja koje u vezi ove teme
Aristotel upucuje Empedoklu. Da li je, na primer, Ljubav uzrok bilo kog
mesSanja ili meSanja po proporciji? Da li je Ljubav proporcija ili nesto izvan

fragmentu (DK31B96) pokriva i vazduh i vodu, te predlaze proporciju 4:2:1:1. Cetiri dela bi
¢inila vatra, dva zemlja, i po jedan vazduh i voda.

47 Videti: J. Burnet, Greek Philosophy Thales to Plato, Macmillan and Co. Ltd., London
1953, p. 74.

48 Prema Gatriju (W. K. C. Guthrie). Konsultovati: W. K. C. Guthrie, 4 History of Greek
Philosophy II, Cambridge University Press, Cambridge 1965, p. 213.

49 Detaljnije videti u: Z. Kaluderovié, Bioeticki kaleidoskop, Pergamena, Znanstveni cen-
tar izvrsnosti za integrativnu bioetiku, Zagreb, Hrvatska, 2021, str. 27-31; 7. Kaluderovi¢,
,,Empedocles on Ensouled Beings”, u: Conatus — Journal of Philosophy, Volume 8, Issue 1,
Athens, Hellenic Republic, 2023, str. 167-183.



84 ARHE XXII, 43/2025

proporcije? Sta je, zatim, uzrok proporcije? Ali i frekventno ponavljano, a
u radu o Pitagori i pitagorejcima pominjano,5° pitanje $ta je to $to uzrokuje
da ¢ovek rada Coveka (avdowmos ... avdewmov yevvg)?5! Sva ova i sliéna
pitanja postavljana su iz Aristotelove vlastite teleoloske pozicije koja pravi
sustinsku razliku izmedu slu¢aja (tixm) i logosa (Aoyog). Poslednji pojam
sa svojim dvostrukim znacenjem ,,proporcije” i ,,formalno-finalnog uzroka”
najverovatnije je Stagiraninova konstrukcija, jer se u tom obliku ne pojav-
ljuje u sacuvanim fragmentima proucavaoca ili filozofa prirode (¢uaixog;
euaiohoyov) (DK31A14; DK31A22; DK31B61; DK31B66; DK31B72) iz
Akraganta. Ali to jos uvek ne znaci da je Aristotel u¢itao nesto nepostojece
u nedovoljno precizni izricaj Empedokla. On samo nalazi tragove formalnog
uzroka s ,,mucanjem” izrecene, i naglaSava nuznost postojanja causa forma-
lisa (GC333b13-14): ,,Jer to jeste bivstvo svake [stvari]”>2 (totto & éoTiv %
oUgia, 1) eXa.0TOV).

LITERATURA

Aristotel, Fizika, PAIDEIA, Beograd 2006.

Aristotel, Metafizika, Liber, Zagreb 1988.

Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007.

Aristotel, O delovima Zivotinja. O kretanju Zivotinja. O hodu Zivotinja, PAIDEIA,
Beograd 2011.

Aristotel, O nebu. O postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009.

Aristotel, O radanju Zivotinja, PAIDEIA, Beograd 2011.

Aristotel, O dusi. Parva naturalia, PAIDEIA, Beograd 2012.

Aristotelis Opera, ex. rec. Immanuelis Bekkeri, ed. Acad. Regia Borrusica, I-V, Berlin
1831-1870. Novo izdanje pripremio je O. Gigon, Berlin 1970-1987. Svi
Aristotelovi navodi sravnjivani su prema ovom izdanju.

Aristotle, Meteorology, u: J. Barnes (ed.), The Complete Works of Aristotle I, Princeton
University Press, Princeton 1991.

Barnes, J., The Presocratic Philosophers II, Routledge & Kegan Paul, London,
Henley and Boston 1979.

Burnet, J., Greek Philosophy Thales to Plato, Macmillan and Co. Ltd., London 1953.

Curd, P. (ed.), 4 Presocratic Reader, Hackett Publishing Company, Inc., Indianapolis/
Cambridge: 2011.

50 Konsultovati: Z. Kaluderovi¢, ,,Ontologizacija brojeva”, str. 221-244, u: ARHE, god.
XIX, br. 37, Novi Sad 2022.

S Videti: Met.1032a25, Met.1070a8, Met.1070a28; Phys.193b8; De an.408a20-23;
G(C333b3-20.

52 Prev. Z. Kaluderovi¢. Aristotel, O postajanju i propadanju, w: O nebu. O postajanju i
propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009, str. 324, 333b13-14.



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (1 SESTI) ELEMENT 85

Diels, H., Kranz, W., Die Fragmente der Vorsokratiker I-III, Weidmann, Ziirich .
Hildesheim 1985-1987.

Diels, H., Predsokratovci fragmenti I-1I, Naprijed, Zagreb 1983.

Doods, E. R., The Greeks and the Irrational, University of California Press, Berkeley
and Los Angeles 1951.

Furley, D., The Greek Cosmologist I, Cambridge University Press, New York 2006.

Gomperz, T., Griechische Denker I, Velt, Leipzig 1911.

Guthrie, W. K. C., 4 History of Greek Philosophy II, Cambridge University Press,
Cambridge 1965.

Hegel, G. V. F., Istorija filozofije I, Kultura, Beograd 1970. Original Vorlesungen tiber
die Geschichte der Philosophie preuzet je sa Internet adrese:

http://www.zeno.org/Philosophie/M/Hegel,+Georg+Wilhelm+Friedrich/
Vorlesungen+%C3%BCber+die+Geschichte+der+Philosophie/
Erster+Teil%3 A+Griechische+Philosophie.

Hesiod, Postanak bogova. Homerove himne, »Veselin MasleSa«, Sarajevo 1975.

Jaeger, W., The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford University Press,
Oxford 1967.

Janko, R., ,,Empedocles, On Nature 1 233-364: A New Reconstruction of P. Strasb.
gr Inv. 1665-6.”, u: Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 150 (2004).

Kaluderovié, Z., ,,Aer kao arche”, u: ARHE, god. XVIIIL, br. 36, Novi Sad 2021.

Kaluderovié, Z., Bioeticki kaleidoskop, Pergamena, Znanstveni centar izvrsnosti za
integrativnu bioetiku, Zagreb, Hrvatska, 2021.

Kaluderovi¢, Z., ,Empedocles on Ensouled Beings”, u: Conatus - Journal of
Philosophy, Volume 8, Issue 1, Athens, Hellenic Republic, 2023.

Kaluderovié, Z., ,,Hen, polla, archai i aitiai”, u: ARHE, god. XXI, br. 41, Novi Sad
2024.

Kaluderovi¢, Z., Istorija helenske filozofije II, Akademska knjiga, Novi Sad 2024.

Kaluderovi¢, Z., ,,Ontologizacija brojeva”, u: ARHE, god. XIX, br. 37, Novi Sad 2022.

Kaluderovi¢, Z., ,,Pyr - perzistentni supstrat svega”, u: ARHE, god. XX, br. 39, Novi
Sad 2023.

Kaluderovi¢, Z., ,,Rudimenti episteme-logie, physiologie i psyche-logie u fragmentima
exercitatus-a iz Krotona”, u: Zborniku radova: Znanje kao univerzalna
vrijednost — eticki i moralni aspekti, Akademija nauka i umjetnosti Bosne i
Hercegovine, Sarajevo, Bosna i Hercegovina, 2024,

Kaluderovi¢, Z., ,,Zacetak ,,grékog ¢uda”, u: ARHE, god. X VII, br. 34, Novi Sad 2020.

Laertije, D., Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ, Beograd 1973.

Longrigg, J., «Philosophy and Medicine: Some Early Interactions», u: Harvard
Studies in Classical Philology, Vol. 67, (1963).

Lukrecije, O prirodi stvari, Prosveta, Beograd 1951.

Miljevié, A., Kaluderovi¢, Z., ,,Filozofski osnov Parmenidovog stiha”, u: Filozofska
istrazivanja, 147, god. 37, sv. 3, Zagreb 2017.

Newmyer, S. T., ,,Animal Emotions in the Presocratics”, u: VICHIANA rassegna
internazionale di studi filologici e storici (LX) (1) (2023).

Osborne, C., ,,Empedocles Recycled”, u: The Classical Quarterly, New Series, Vol.
37, No. 1, 1987.

Pavlovi¢, B., Filozofija prirode, PLATQ, Beograd 2006.

Platon, Kratil. Teetet. Sofist. Drzavnik, ITIAATQ, Beograd 2000.



86 ARHE XXII, 43/2025

Reinhardt, K., Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, Verlag
von Friedrich Cohen, Bonn 1916.

Rode, E., PSYCHE, 1zdavacka knjizarnica Zorana Stojanovica, Sremski Karlovci ¢
Novi Sad 1991.

Ross, W. D., 4ristotle s Metaphysics 11, Oxford University Press, Oxford 1997.

Solmsen, F., ,,Love and Strife in Empedocles’ Cosmology”, u: R. E. Allen, D. J.
Furley, Studies in Presocratic Philosophy II, Routledge & Kegan Paul,
London 1977.

Wright, M. R, ,,Empedocles”, u: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge History of Philosophy
Volume 1. From the Beginning to Plato, Taylor & Francis e-Library, London
and New York 2005.

Wright, M. R., Empedocles The Extant Fragments, Hackett Publishing Company,
Inc., Indianapolis 1995.



CETIRI RHIZOMATA 1 PETI (1 SESTI) ELEMENT 87

ZELJKO KALUDPEROVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

FOUR RHIZOMATA AND THE FIFTH (AND
SIXTH) ELEMENT

Abstract: In this paper, the author analyses Empedocles’ philosophy as a whole,
considering it from the perspective of Aristotle’s causal schematism. The Acragantian
thinker is the first philosopher who, according to Stagirites, can be seen as the one
who recognized all four causes. Water, air, fire and earth, as representatives of material
cause are of equal ontological rank and conceived by Empedocles as uncreated,
indestructible, qualitatively unchangeable and homogenous everywhere. There are
indications of formal causality in his fragments, i.c. he expresses the thesis that
things are not a random combination of elements, but that there has to be appropriate
proportion in their amalgamation, i.e. /ogos. Following Aristotle’s insights, the author
has found that Empedocles had not only established four variants of material cause,
but he had also recognized the first efficient cause as two-folded, dividing it into
two opposite forces Love and Strife. His Philia gathering all in one is a good, that
is final cause. This particular understating of Love had brought Empedocles, along
with Anaxagoras, closer than all pre-Socratic philosophers to the discovery of the
teleological feature of the cosmos. This is what Aristotle especially appreciated in the
,.Sicilian muse”.

Keywords: Empedocles, ,,the roots of all things”, Love, Strife, good, evil, logos of
the mixture, causes

Primljeno: 1.3.2025.
Prihvaceno: 30.4.2025.





