Arhe XXII, 43/2025
UDK 581.5: 1

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.43.89-112
Originalni nau¢ni rad
Original Scientific Article

PREDRAG KRSTIC!
Univerzitet u Beogradu, Institut za filozofiju i drustvenu teoriju

BILJKE I FILOZOFIJE?

Sazetak: U prvom delu ovog rada izlaze se status biljaka u filozofskoj tradiciji
Zapada. Od Sokrata, preko Platona, Aristotela, Plotina, Dekarta, Dalambera, pa sve do
Hegela, ilustruje se animozitet koji su filozofi imali prema ,,pukoj vegetaciji” — ipak je
istovremeno koriste¢i kao model ili slikovno potkrepljenje svoje argumentacije. Drugi
deo rada posvecen je izvesnoj korekciji ogreSenja intelekta o biljke, koju su preduzeli
Ruso, Zak Derida, teoreti¢ari komunitarizma i Zivotne sredine. U tre¢em delu rada,
kroz dela Liz Irigarej, prikazuje se kako je moguce u potpunosti rehabilitovati Zivot
biljaka i proglasiti ga cak uzorom i za drzanje ljudi. Zavrsni deo rada signalizira da
se na pitanju razumevanja biljaka, mozda izrazitije nego na nekim drugim, moze
prosudivati o statusu uma i dometima filozofske racionalnosti.

Kljuéne redi: biljke, vegetacija, rast, um, autonomija, logos

NEBESKA BOTANIKA

Moglo bi se re¢i da Platon (ITAdtwv) postavlja jedno merilo kada je rec¢
o diskurzivnom odnosu Coveka i biljke, coveka prema biljci, jednu formu-
lu koju ¢e naslediti bezmalo sva misao koja ¢e uslediti: covek je ,,nebeska
biljka”. S jedne strane, prisutna je izvesna identifikacija ili afinitet ljudi
i biljaka; ljudi su StaviSe vrsta biljaka. Biljke smo, ali nebeske biljke koje
uznosi bozanski deo duse prema nebu, gde se prirdruzuju svojoj istinskoj
porodici, kako u Platonovom Timaju Sokrat (Xwkpdtng) opisuje ¢oveka:
»~hajispravnije govoreéi, nismo zemaljsko ve¢ nebesko bice. Jer je bozanstvo
sa onog mesta odakle se zacelo prvobitno nastajanje duse okacilo glavu koja

I E-mail adresa autora: predrag krsti¢@ifdt.bg.ac.rs

2 Ovaj ¢lanak realizovan je uz podr§$ku Ministarstva nauke, tehnoloskog razvoja i inovacija
Republike Srbije prema Ugovoru o realizaciji i finansiranju nauc¢noistrazivackog rada broj
451-03-136/2025-03/ 200025.

89



90 ARHE XXII, 43/2025

je u stvari na§ koren pa zatim uspravilo i celokupno telo.”? Prema ovoj viziji,
ljudi su odredbeno ukorenjeni u beskraju univerzuma, a ne u svom polisu ili
u posebnom istorijskom trenutku. Ili je to makar normativni ideal, za koji su
uzor, naravno, filozofi. U Teajtetu Sokrat, naime, izrekom suprotstavlja lik
filozofa, ukorenjenog u viSoj i nebeskoj stvarnosti, liku retora koji se smuca
uskim javnim prostorima polisa. Za razliku od retora, naime, filozof posma-
tra svet sa osmatracnice koja obuhvata celinu vremena i prostora.*

S druge strane, naglasava se kontrast izmedu zemaljskih i nebeskih
biljaka, nizih i visih vidova ,,vegetacije”, ali tako da je ono ,,duhovno” u toj
meri viSe od biljke da se Citav sistem vertikalnih prostornih koordinata pre-
okrece 1 otkriva jednu odvojenu stvarnost. lako nasa tela mogu imati udela u
materijalu od kojeg su saCinjena druga stvorenja, supstanca racionalne duse
proishodi iz potpuno druge oblasti: iz ejdetske sfere. Ta uz-visena oblast hra-
ni nasu dusu nevidljivim korenima. Jer, kod zemnih biljaka koren je najnizi
deo, uronjen u vlagu mrac¢ne zemlje. Ali kod nas kao nebeskih biljaka koren
je sada najviSa tacka i najlucidniji deo nase telesne konstitucije: glava, ono
najblize idejama. Isto kao Sto se vegetacija drzi zemlje da bi se prehranila
i rasla, tako se nebeska biljka drzi uspravno i raste utoliko vise ukoliko je
vezanija za svoje vlastito etericno tle i usidrena u njemu. ,,Mi smo, takore¢i,
naopake biljke, ukorenjene glavom u ejdetskoj dusi iznad nas. [...] Samo
ukorenjujuci se u idejama, samo prihvataju¢i da Covek visi kao nebeska
biljka, mozemo se nadati ucescu u stabilnosti koju one obecavaju.”> Kao
nebeske biljke, nevidljivim korenima vezani za sferu ideja koja je skopcana
sa naSim glavama, rukovodi nas racionalni demon.

Kada, potom, Aristotel (Apiototédng) kaze ,,Vidljivo je naime da biljke
zive ne sudelujuéi (u kretanju niti) u opazanju”,® on umnogome ponavlja
Platonovo zapazanje da bi se ,,sve $to ima udela u Zivotu s pravom moglo
nazvati zivim bi¢em [zoon] u punom smislu te re¢i”,’ da je sve zivo srodno
po toj moéi, ali da su biljke, ¢ija vitalnost se iscrpljuje u rastu i reprodukciji,
posebne po tome $to su nesposobne za kretanje i opazanje. One naime pose-
duju samo ,,pozudnu” dusu, samo su bi¢a pozude ili, Platonovim recima, istu
onu dusu koja se kod ljudi nalazi ,,izmedu pupka i stomaka, a ne pripada joj

3 Platon, Timaj, prevela Marjanca Pakiz, Mladost, Beograd 1981, str. 137 (90a-b).

4 Daniel Markovich, Promoting a New Kind of Education: Greek and Roman Philosophical
Protreptic, Brill, Leiden 2022, str. 258.

5 Michael Marder, The Philosopher’s Plant: An Intellectual Herbarium, Columbia Univer-
sity Press, New York 2014, str. 39-40.

6 Aristotel, O dusi / Nagovor na filozofiju, preveo Darko Novakovi¢, Naprijed, Zagreb
1987, str. 26 (410b).

7 Platon, Timaj, navedeno delo, str. 122 (77a-b).



BILJKE I FILOZOFIJE 91

nista od verovanja ni od rasudivanja ni od uma”.® Razlog se odmah pronalazi
u njenoj izvornoj konstituciji, koja je onemoguéava ,,da posmatra prirodu
sopstvenih osecaja i da ih prosuduje”: ,,Tako, dakle, [biljka] Zivi i nije niSta
drugo do zivo bice, ali nepokretno, buduc¢i korenom vezano za zemlju”.?

Na taj nacin definisane, Platonove biljke su zaista potpuno ,,hedoni-
sticke”: nemaju drugih sposobnosti duse koje bi nametnule granicu njihovim
sklonostima. Kod ljudi, kod kojih je ta pozudna dusa smestena ugrubo u sto-
mak ili oko njega, to je ona najniza fizicka oblast koja je omedena produho-
vljenom duSom, dusom koja prebiva blizu srca, kao i racionalnom psyche
koja odgovara glavi. Covek harmoni¢no funkcionise, isto kao i drzava, upra-
vo zato Sto su zelje podredene zakonu uma. Takvo kategorizovanje biljaka
i strukturiranje coveka postace ,,zastitni znak sve (ili gotovo sve) zapadne
filozofije koja ¢e uslediti”: ,,Nebeske biljke su kodirane kao prostorno i kon-
ceptualno suprotstavljene zemnoj vegetaciji, sa kojom se presecamo samo
na najnizim, najneurednijim i fizi¢ki najzavisnijim oblastima naseg bica.”!0
Ali obezvredujuci stvarne biljke i nizinu u kojoj su ukorenjene, Platon je i
ozakonio ideju biljke kao klju¢ naseg samorazumevanja: obrnute smo biljke,
okrenute naopacke, ukorenjene u nebeskim visinama.

Biljke su kod Aristotela daleko ¢ak i od Zivotinja.!! Pretpostavljajuéi da
su njihove vitalne funkcije krajnje jednostavne — ,,tamo gde su funkcije tek
malobrojne, malo je i organa koji su potrebni da bi ih izvr$ili” — tvrdi se da
biljke nemaju ,,veliku raznovrsnost svojih heterogenih delova” kao Zzivot-
inje,!2 e da bi mogle tvoriti organizam, koherentnu celinu sa distinktivnim
i meduzavisnim delovima. Kod Zivotinja vlada neki unutrasnji poredak, dok
kod biljaka Aristotel opaza samo ,,vegetativnu anarhiju” delova koji nastu-
paju u ulozi celina i celine koje su zamenjive sa delovima: biljke koje rastu

8 Platon, Timaj, navedeno delo, str. 122 (77b).

9 Platon, Timaj, navedeno delo, str. 122 (77b).

10 Michael Marder, The Philosophers Plant, navedeno delo, str. 49.

11U Delovima zivotinja Aristotel se ¢udi $to biljke nemaju ekvivalent crevima kod Zivotin-
ja. One su ,,bez ikakvog dela za ispustanje otpada™: ,,hrana koju apsorbuju iz zemlje vec je
pripravljena, a one daju kao njen ekvivalent svoja semena i plodove” (Aristotle, Parts of Ani-
mals / Movements of Animals / Progression of Animals, Harvard University Press, Cambridge,
Mass. 1937, str. 168, 170 [655b]). Drugim re¢ima, Marderovim (Marder), ,,biljke mogu samo
da jedu (svojim korenima koji funkcioni$u kao podzemna usta) i seru (sa plodom kao ekviva-
lentom otpada)”: ,,ako bismo psihoanalizovali Aristotela, zakljucili bismo, u duhu Frojda, da
je njegova teorija zivota biljke sublimacija sranja” (Michael Marder, The Philosopher s Plant,
navedeno delo, str. 75).

12 Aristotle, Parts of Animals / Movements of Animals / Progression of Animals, navedeno
delo, str. 172-173 (656a).



92 ARHE XXII, 43/2025

na drugim biljkama!3 i odseCene grane koje ,,zive i postizu savrSenu formu
celine”.!4 I zaista, ,,0d svojih sistematskih pocetaka nadalje filozofija vidi u
biljkama uzasavajucu refleksiju haosa za koji veruje da ga je isterala skupa sa
mitom.”13

Ali Aristotel uvodi u igru biljke i tamo gde se to nije moglo ocekivati,
u Politici, kao svojevrsnu politiCku antropobotaniku. Naime, on osuduje ti-
ransku prirodu demokratije koja je opsednuta formalnom jednakoséu i — u
alegoriji u kojoj nestaje razlika izmedu ljudi i biljaka — prepri¢ava kako su
se razumeli tiranin sa Korinta, Perijandar, i tiranin iz Mileta, Trasibul: ,,Prica
se, naime, da Perijandar poslatom glasniku nije niSta rekao o savetu ve¢ da
je, uklanjajuci klasje koje $trc¢i, izjednacio usev na njivi. Glasnik, mada nije
razumeo smisao toga postupka, javi Trasibulu $ta se dogodilo, a Trasibul je
iz toga razumeo da treba da ukloni istaknute ljude. Jer to ne koristi samo
tiranima niti samo tirani tako postupaju vec¢ se isto tako radi u oligarhijama
i demokratijama. Ostrakizam, naime, ima otprilike isto dejstvo jer sprecava i
progoni ljude koji se odvec istiCu. Oni u ¢ijim je rukama mo¢ postupaju isto
tako i s drzavama i s narodima.”!6 Tzuzetni gradani su, dakle, u ovoj meta-
fori, poistoveceni sa najviSim stabljikama zitarice, a vrlina ljudi sa visinom
biljke. Aristotel pritom krijumcari jedno dodatno nivelisanje, ali ne vise ljudi
i biljaka, nego politickih razlika izmedu tiranije, oligarhije i demokratije. On
ukazuje na njihovu srodnost po nepoverenju prema najboljim gradanima, koji
se moraju ukloniti da bi se osigurala homogenost i poslusnost politickog tela.
Uzoran rezim je aristokratija u kojoj se najvise biljke, oni najbolji, neguju i
podsti¢u da upravljaju ostalima. U svakom slucaju, ovo je jedan od retkih
primera, usputan, prekoracivanja kategorijalne granice biljaka i ljudi.

Kod Plotina (ITAwtivog), vegetacija proviruje ili nahrupljuje i tamo
gde bi najvise da se unizi. Svet je kod njega prozet ,,duSom celine” koja je
predstavljena alegorijom jednog divovskog drveta. Sva stvorenja, kao i sve
neorganske stvari, njegovi su izdanci, grane, grancice i lis¢e. To drvo-svet ne
pripada nijednom prepoznatljivom rodu ili vrsti, ve¢ je prikaz onog Jednog
koje se ne moze klasifikovati, a iz koga se granaju sve klase. Plotin zamislja
njegov najnizi deo kao ,,dusu koja se nalazi u velikoj biljci kojom bez napora
i tiho upravlja; a nizi (deo duse celine) koji pripada nama, to je kao kad se u

13 Aristotle, Parts of Animals / Movements of Animals / Progression of Animals, navedeno
delo, str. 332 (681a).

14 Aristotle, Parts of Animals / Movements of Animals / Progression of Animals, navedeno
delo, str. 344 (682b).

15 Michael Marder, The Philosophers Plant, navedeno delo, str. 83-84.

16 Aristotel, Politika, prevela Dr Ljiljana Stanojevi¢-Crepajac, BIGZ, Beograd 1975, str. 99
(1284a).



BILJKE I FILOZOFIJE 93

trulom delu biljke radaju crvi”. Drugi deo nase duse, nastavlja odmah Plotin,
»istovrstan je s gornjim delom duse celine, to je kao ratar koji se, pazeéi crve
koji su u biljci, brine i za samu biljku.”!7 Taj ratar ima pred o¢ima dusu u
njenom cistom stanju, nepomesanu sa koruptivnom telesnom dimenzijom
postojanja. On se stara oko preformirane svetske biljke, i to spontano, bez
napora, ne bi li ona rasla ka vlastitoj Cistoti, koliko god je moguce zasti¢ena
od smrtonosnog dejstva crva, simbola samozaborava duse u telu. Drugacije
receno, Cista dusa brine se za otelovljenu dusu da bi svela njenu zavisnost od
telesnosti na najmanju mogucu meru i odbranila je od ,,zla”, od ,,prirode tela,
ukoliko uéestvuje u materiji”.18 Ratar je predstavljen i kao seljak koji, ,.kad
poseje ili posadi (biljke) uvek popravlja ono §to su upropastile zimske kise,
trajni mrazevi ili jaki vetrovi”.1 Zbog toga §to je neSto ozivljeno, kultivator
je odgovoran da ostane kultivisano: kao §to zemljodelac bez predaha izvrSava
zadatak ,,popravljanja” rasta useva koji ugrozavaju oluje, tako se dusa brine
za ozivljeno telo: spasava ga od utapanja u materiju i podstice blagostanje u
svetu —ne bi li se on povratio u najbolje moguce stanje, u Jedno.

Plotin zamislja to Jedno kao ,,zivot koji je ¢itav prozeo veliku biljku, dok
nacelo miruje nerasprSeno u celini posto je tako rec¢i ucvrséeno u korenu”:
»Dakle ono je dalo sav mnostveni Zivot biljci a samo je ostalo nemnostveno
ve¢ nacelo mnogostranog (zivota).”20 U ,,mnogostranosti zivota” obi¢no ne
vidimo ono $to bi trebalo: uvek isti izvor, koren zivota, na koji raznorodnost
onoga $to zivi ne uti¢e. Kao ve¢no Zzivi koren koji se ne deli na Mnogo, Je-
dno ozivljava sve konacne zivote a da ni u najmanjoj meri na njega ne utice
njihova promenljivost 1 konacnost. [zuzetnost ovog korena je u tome Sto on
ne raste ve¢ ostaje sebi identian kao neprikosnoveno univerzalno poreklo:
,»Jer, zaista, nacelo rasta [t6 phytikon] ne raste onda kada telo raste niti jaca
onda kada telo jaGa niti se uopste krece onim kretanjem kojim pokrece.”2!
Ono je, takode merilo vrednosti svega onoga mnostvenog koje sainjava
svet: §to je grana blize korenu to je ¢vrsc¢i njen dodir sa onim iz ¢ega upija
nacelo rasta. A na vrhovima, grane, lis¢e i plodovi toliko su udaljeni od ko-
rena da previdaju ,,sliku” koju inace nose u sebi i, ,,rascvetale u podeljeno

17 Plotin, Eneade 1V, preveo Slobodan Blagojevi¢, Knjizevne novine, Beograd 1984, str.19
(IV. 3. 4,27-33).

18- Plotin, Eneade I-11, preveo Slobodan Blagojevi¢, KnjiZzevne novine, Beograd 1984, str. 73
(1. 8.4, 1-2).

19 Plotin, Eneade I-11, str. 113 (1. 3. 16, 34-36).

20 Plotin, Eneade 111, preveo Slobodan Blagojevi¢, Knjizevne novine, Beograd 1984, str.
126 (II1. 8. 10, 5-15).

21 Plotin, Eneade 111, str. 75 (II1. 6. 4, 38-41).



94 ARHE XXII, 43/2025

mnostvo”, zude da i same budu ,,malena drve¢a”.?2 Ta Zudnja je i razlog $to
se tamo gde u principu jedinstvo i mir treba da vladaju rasplamsavaju sporovi
i sukobi. Drvo koje je svet se tako opire naporima ratara da orezuje i uredi
bastu. Ali i tada, ono Jedno ostaje zajednicki koren iz koga izviru stvari i bica
pre nego Sto se potéine formativnim naporima univerzalne duse ili se pobune
protiv nje.

Plotin priznaje da je univerzalno nacelo rasta svuda isprepleteno sa
prokazanom telesnos¢u, osim u dva slucaja. Ta dva izuzetka su seme i koren.
U svom jedinstvu, seme sadrzi sve apstraktne mogucénosti rasta, a da jos nije
iza§lo iz sebe i mislilo sebe do svoje ,,velikosti” — 1 utoliko je u skladu sa
dusom celine pre nego $to je proizvela svet ¢ula. Ali, posle klijanja, seme
postaje ek-stati¢no; ono izlazi i stoji izvan sebe, poput duse celine koja stice
materijalnu egzistenciju. Plotin lamentira nad ovom neumoljivom disperzi-
jom duse i semena u rastu: ,,umesto da poseduje jedinstvo u sebi on [pojam]
van sebe trati to jedinstvo [to hén]”.23 Jedinstvo je u semenu, jednost je u
korenu, ali njima se tek valja vratiti. Dusa je ono $to je u svojoj sustini jedino
pre rodenja i posle smrti tela, u Cistoti svog semena i u svom korenu: jedno-
stavno jedinstvo koje se ne rasipa izvan sebe, ne rasipa se na konacna tela. A
u meduvremenu...

Plotin podstice ljude da iScupaju korenje i pobegnu od biljke u sebi, od
svega Sto imamo zajedni¢ko sa njom, da se StaviSe ukloni biljka u sebi. Na-
slede vegetacije jeste ugradeno (i) u nasu telesnost, ali Plotin upozorava da se
ono ne sme pomesati sa sustinom ljudi, da se tragovi svetske duSe ne smeju
pobrkati sa aktivno$¢u rasta — za koju se ispostavlja da je strana sila koja
operiSe u nama: ,.kad bismo bili nasa vegetativna stvarnost, mi bismo bili
aktualni. No, ovako, mi nismo to, ve¢ smo stvarnost misaonog/duhovnog,
tako da delamo kad dela ono.”24 Covek raste, hrani se, potrebit je, prokreira
se, ali ta telesnost nije ono §to ga odreduje. Naprotiv, idealno bi bilo da se
odvojimo, koliko god je moguce, od ove stranosti iznutra: ,,treba da bezimo
odavde i da se odvajamo od onoga $to nam je pridodato, i da ne budemo to
sastavljeno, to uduseno telo u kome preovladuje priroda tela”,2> da iskoreni-
mo biljku u nama i, svedo¢e¢i njenom odumiranju, radujemo se jednostav-
nom jedinstvu razumne duse koja preostaje. Sve dok zivimo u materijalnom
svetu, medutim, zbrka biljke i ¢oveka u nama je neizbezna. Ali je na nama
da damo prednost jednom modusu Zivota nad drugim i shvatimo, u teoriji

22 Plotin, Eneade 111, str. 48 (II1. 3. 7, 10-20).

23 Plotin, Eneade 111, str. 109 (IIL. 7. 11, 26-27).

24 Plotin, Eneade I-11, str. 49 (1. 4. 9, 28-30).

25 Plotin, Eneade I-11, str. 106-107 (IL. 3. 9, 21-22).



BILJKE I FILOZOFIJE 95

kao i u praksi, Sta je susStinsko za ono $to smo i §ta se moze odbaciti bez
osecaja nepopravljivog gubitka. Oslanjajuci se na sokratovsku izreku da se
dobrom ¢oveku ne moze nauditi, Plotin tvrdi da uzoran ¢ovek ne zavisi od
hirova telesne stvarnosti jer, ,,I odvajanje od tela i prezir takozvanih telesnih
dobara, svedoce da covek, a najvise dobar covek nije sloZzen od duse i tela”.26
Rec¢ ,,nije” u ovom iskazu, verovatno je suvisno reci, nije deskriptivna nego
normativna.

Put do samoostvarenja duse bez tela je asketizam: moramo se odreci lazn-
ih dobara tela, odnosno dovesti se do ,,slabljenja i uniZzenja tog Sto je telesno,
¢ da bi se pokazao ovaj ¢ovek koji je razli¢it od tog $to je spolja”.27 Redukci-
ja telesnosti je protivteza nacelu rasta biljke. Bilo da je re¢ o svakodnevnoj
formi dijete ili o hris¢anskoj praksi umrtvljivanja tela, nezavisnost duse od
tela oznacava lako¢u onoga $to viSe nije okovano za zemlju. ,,Slabljenje i
unizenje” tela iskorenjuje vegetativno naslede u nama, isporucuje nas nama
samima, $to e reci: istinskoj ljudskoj stvarnosti u pobuni protiv svih ,,spolj-
nih delova”. Povlacenje iz tela zapravo znaci aktivnu borbu sa koruptivnim
uticajem biljnog nacela, znaci oporavak dusSe tako da je viSe ne ogranicava
materijalna forma, ve¢ postaje upravo ,,neogranicena”, postaje ,,istinsko svet-
lo [...] koje je neizmerno svuda jer veée je od svake mere i jace od svake
koli¢ine”.28 Redukcija nase materijalne dimenzije tako pokrece ekspanziju
duse ka uzvisenoj obestelovljenosti.

U Avgustinovim (Augustinus) Ispovestima potom, Plotinovo ,,Jedno”
sasvim skladno ¢e zameniti ,,Bog”: u njemu se sada dusa okuplja iz svoje
svetovne rasejanosti i ometenosti.2? Bog ve¢no okon¢ava zemnu prolaznost,
daje dusi trajni predah, oslobadaju¢i je od nizanja proslih, sadasnjih i buduéih
trenutaka. Dusa je pobegla od svoje puko vegetativne ,,senke”, od tela,30 u re-
alnost Boga Jedinoga. Ali ne samo da je on Jedini nego je i sve. Avgustinova
filozofija, kao i pre njega Plotinova, filozofija je ,,imanencije”: ni¢eg nema
izvan totaliteta svega, nema transcendentnog Jednog ili Boga. Oformljena
materija predstavlja tek nabore tog uzornog Jed(i)nog. U podtekstu, medutim,
kao da stoji, nasuprot nameri, upravo logika onoga Sto se najnize vrednuje:
logika vegetativnog zivota periodi¢nog cvetanja i uvenuca, Sirenja u potpuno
izraslo drvo i kontrakcije na si¢usno seme svega, osim onog Jednog ili Boga,

26 Plotin, Eneade I-11, str. 51 (1. 4. 14, 1-3).

27 Plotin, Eneade I-11, str. 51 (1. 4. 14, 13-14).

28 Plotin, Eneade I-11, str. 66 (1. 6. 9, 21-23).

29 Augustin, sv. Aurelije, Ispovijesti, preveo Stjepan Hosu, Kr$¢anska sadasnjost,
Zagreb 1973.

30 Plotin, Eneade TV, str. 65 (IV.4.18, 5-10).



96 ARHE XXII, 43/2025

koji preticu i bez sveta i posle njega.3! U zelji da se pobegne od podela onog
izvornoga ne bi li se ponovo okupilo u sebi, sam beg mora da se smesti unu-
tar njega koji je sve, u ,,dijalektiku” jednog i mnostva koja se koleba izmedu
naizmeni¢nih perioda rasta i reprodukcije 1 uvenuca i sazimanja. Vegetacija
se sveti: ,,upravo kada se ucini da je biljka bila potpuno iskorenjena, ona
iznova raste sa viSe upornosti nego ranije — tamo gde misao odbacuje sam
princip rasta”.32

Tako je Citava filozofija poput stabla ¢iji su koreni metafizika, deblo fizika,
a grane koje izrastaju su sve ostale nauke, koje se mogu svesti na tri glavne,
naime medicinu, mehaniku i moral.

Tako Dekart (Descartes) u ,,Pismu autora” pise Klodu Pikou (Claude Pi-
cot), koji je preveo na francuski njegove Principia Philosophiae, i ukljucuje
to pismo kao predgovor u prevedeno izdanje.33 Ni Dalamberova (d’Alem-
bert) Uvodna rasprava u Enciklopediju ne moze da izbegne tu sliku drveta,
kada se objasnjava kako ona prvo treba da izlozi opste principe, redosled i
povezanost ljudskih znanja,34 a potom, bududi da je re¢ o Recniku nauka,
umetnost i zanata, da ,,obrazuje jedno geneolosko ili enciklopedijsko stablo
koje ih sjedinjuje na osnovu jedinstvenog gledista u cilju da pokaze njihovo
poreklo i medusobnu povezanost”,35 ne bi li se uobli¢io jedinstven i temeljan
sistem znanja za svako buduce izucavanje. Pri tom Dalamber ima u vidu i
jedva modifikovano usvaja jo§ jedno ,,drvo”, naime Bekonovo (Bacon)
Sematsko ,,drvo saznanja”, koje ima tri glavne grane: sposobnosti pamcenje,
razuma i maste.36 Pa ni Seling (Schelling) ne moze bez sli¢ne predstave.
Govoreci o ,,bezuslovnoj kulturi nauke”, o zamisli nauke oslobodene ,,svih
politi¢kih, religioznih, ali i merkantilnih veza i obaveza”, o ,,istrazivatkom
radu prepustenom vlastitoj logici koji ne mora da se obazire ni na §ta”, u
predavanju ,,O metodi akademskog studija” iz 1802. godine on univerzitet

31 Zasto tada nije i ovde sve bivstvo? Zato $to je tamo sve jedno, a ovde postoji razlika
[...], kao $to je i u semenu sve zajedno i svako pojedino je sve.” (Plotin, Eneade I-11, str. 139
[II. 6. 1, 8-12])

32 Michael Marder, The Philosopher’s Plant, str. 113.

33 René Descartes, Les principes de la philosophie, preveo Claude Picot, Henry Le
Gras, Paris 1647:, str. 14 (9B:14). https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8600298z/f10.double.
r=12.2.2025.

34 Zan Dalamber, Uvodna rasprava u Enciklopediju, preveo Dragan M. Jeremié, Kultura,
Beograd 1955, str. 4.

35 Zan Dalamber, Uvodna rasprava u Enciklopediju, str. 26.

36 Piter Dzimak, ,.Francusko prosvetiteljstvo II: deizam, moralnost i politika”, preveo
Predrag Milidrag, u Britanska filozofija i doba prosvetiteljstva (priredio Stjuart Braun), Plato
Books, Beograd 2008, str. 256.



BILJKE I FILOZOFIJE 97

kreditira kao mesto ostvarenja ,,ideje bezuslovnog znanja samog po sebi koje
je kao takvo jedno i u kojem je svekoliko znanje samo jedno, onog praznanja
koje se, samo se granajuci na razli¢itim stupnjevima pojavnosti idealnog sve-
ta, $iri u celo neizmerno stablo saznanja”.37

Vrhunac te tradicije omraze na puku vegetaciju, i naporednog Svercovanja
njene figure u svojim izvodenjima, verovatno ¢e predstavljati Hegel (Hegel).
I on doznacuje skroman status biljkama u svom sistemu: one su manjkave
za duh, unutrasnjost, subjektivnost, slobodu, mo¢ samonegacije, zapravo
za sve do Cega je Hegelu stalo. Ali i kod njega ,,duh”, pre svog pomirenja s
materijalnom stvarnosc¢u, pocinje da prisvaja svet isto onako kao $to se biljke
Sire povrSinom zemlje, osvajajuci neorgansku oblast: ,,Najpre tek nasluc¢ujuci
se u stvarnosti ili znajuci za stvarnost samo kao za nesto §to njemu uopste
pripada, um koraca ka opStem sticanju svojine koja mu je obezbedena: na
svim visinama i u svim dolinama zasaduje znak svoje suverenosti.”38 Ti zna-
kovi koje duh ,,sadi” zajme sliku veoma visoke biljke vrlo dubokog korena.
Dubine koje iskusava koren, naime, ilustruju razumevanje, koje nije svrha po
sebi, ve¢ uslov neprestanog rasta duha: ,,um pretrazuje svu nutrinu stvari i
otvara svaku njihovu venu, kako bi mogao da iz njih istekne” — ispod maske
onog svog antiteti¢énog drugog: prirode.3?

Hegelova dijalekticka filozofija prepuna je, zaCudo, takvih biljnih
metafora i alegorija, od kojih je mozda najamblematic¢nija jo$ jedna iz Fe-
nomenologije duha, kada on mapira Citav istorijski razvoj filozofije prema
reproduktivnim stupnjevima drveta koje nosi plodove. Razli¢ite filozofije
tu su epizode postepenog sazrevanja (istine) duha i Cas se predstavljaju kao
pupoljak, ¢as kao cvet ili plod. Uobicajeno mnjenje, piSe Hegel, ,,ne shvata
razliku izmedu filozofskih sistema toliko kao neprekidno razvijanje istine,
koliko u toj razlici vidi samo protivre¢nost”, do¢im je filozofija vise nalik
biljci koja se preobrazava kako raste: ,,Pupoljak i§¢ezava u izbijanju cveta,
te bi se moglo reé¢i da cvet opovrgava pupoljak; isto tako plod oglasava cvet
za neko lazno postojanje biljke, te kao istina biljke nastupa plod namesto
cveta.”40

37 Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling, Werke. Auswahl in drei Bdnden, Bd. 1, F.
Eckardt, Leipzig 1907, str. 545.

38 G. W. F. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, G. W. F. Hegel: Werke, Bd. 3, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1970, str. 186.

39 G. W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, str. 186.

40 G. W. F Hegel, Phinomenologie des Geistes, 1970, str. 12. Majklu Marderu (Michael
Marder) se odavde nameée jedna, sam priznaje, ,,skandalozna hipoteza”: ,.dijalektika kao
celina je vegetativna” (Michael Marder, The Philosophers Plant, str. 293). Argumentacija za
tu (hipo)tezu bi se zasnivala na nalazu da ,,princip” egzistencije biljaka — preobrazaj, meta-



98 ARHE XXII, 43/2025

U predavanjima o Filozofiji istorije Hegel mozda jo§ nedvosmislenije
povezuje duh sa biljkom. ,,Duh je u sustini rezultat vlastite aktivnosti; nje-
gova aktivnost je izlazenje iz okvira neposrednosti; negiranje neposrednosti
i povratak u sebe. Mozemo da ga uporedimo sa semenom; jer, sa semenom
pocinje biljka, ali je seme i rezultat Citavog zivota biljke. Ali slaba strana
zivota ogleda se u tome $to su pocetak i rezultat razdvojeni jedno od drugog.
Tako je i u zivotu pojedinaca i naroda.”*! T duh i biljka zapoc€inju sa kona¢n-
im rezultatom svojih neposrednih Zivota, sa semenom. Rastu biljke manjka
autorefleksivni povratak sebi — manjak koji je Hegel ve¢ i svuda osudio. Ali
isto vazi i za postignuca kulture, kada duh proizvodi sebe, po definiciji, na
uzviSenijoj dijalektickoj ravni. ,,Tako je i u Zivotu pojedinaca i naroda” znaci
da postoji vreme kada seme odredene kulture daje svoje plodove, ali i vreme
kada zastareva i gubi onaj zivotni impuls koji ga je animirao, da bi se na
kraju i seme i plod raspali i otpali za racun novog semena...

PRIZEMLIJENIJE

Ali sta ako uopste nema ,,ploda”, rezultata, ishoda; Sta ako ni ne treba
da ga ima ili ne treba da se ocekuje? Ni u filozofiji ni inace. Knjizevna ko-
munikacija nije u sluzbi prenoSenja informacija, gde semena smisla klijaju
na taCan nacin na koji je nameravano; poruka ne dospeva, uprkos onome
Sto izgleda kao uspesno prispece — to je zapravo poruka Deridine (Derrida)
Razglednice. Poveriti (vlastito) ime nepredvidljivim turbulencijama i mahi-
nacijama jezika, zakopati ga u semanticko tlo, znaci rizikovati, bez ikakve
garancije prinosa, a nekmoli vaskrsenja. ,,Saditi semena ‘rasprSivanjem’ bez
i najmanje preostale nade da ¢e dospeti na ciljeve”.42 Mozda je dopusteno jo$
jedino melanholi¢na nada da ¢e ime ,,autora”, njegovo seme ili njegovi spisi
biti ,,biorazgradivi”,* rastvoreni u kulturnom tlu, izgubivsi svoj prepoznat-

morfoza — podstice dijalekticki nemir. Stavise, Hegel, videli smo, ima na umu biljku upravo
kada govori o filozofiji. Sistemi misli su raznoliki, ali filozofija raste i razvija se uniformno,
s obzirom na duh kao jedinstvo njegove forme, sasvim poput onog ociglednijeg jedinstva
vegetacije u njenim preobrazajima: srednjovekovnu filozofiju smenjuje moderna, kao $to cvet
smenjuje plod, ali se transformise ista biljka — duh. (up. Michael Marder, The Philosopher's
Plant, str. 294)

41 Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, G. W. F. Hegel: Wer-
ke, Bd. 12, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1970, str. 104.

42 Jacques Derrida, The Postcard: From Socrates to Freud and Beyond, preveo Alan Bass,
University of Chicago Press, Chicago 1987, str. 239.

43 Jacques Derrida, ,,Biodegradables: Seven Diary Fragments”, prevela Peggy Kamuf, Criti-
cal Inquiry 15 (1989): 812-873.



BILJKE I FILOZOFIJE 99

ljivi identitet i, zakopani u to tlo i kao to tlo, hraniti budué¢nost misljenja i
pisanja.

Oboruzani transcendentalnim jemstvima, Platon i Hegel, svako na svoj
nacin, upustali su se u proracunato rasprsivanje semena. ,,Platon Zeli da emi-
tuje. Seme, vestacki, tehnicki... . Da poseje ¢itavu zemlju, da posalje svima
istu fertilnu kartu.”#4 Platonovo seme je poruka univerzalnosti istine, koja
boravi u besmrtnom carstvu ideja. Platon skriva sebe i svoje seme iza Sokra-
ta, koji ¢e izloziti ovaj ¢in univerzalnog sejanja onog univerzalnog. On se
prikriva da bi se nasao svuda, u svakome —,,Sam, on [...] Zeli da poseje Citav
svet, a najbolja poluga pri ruci je, gle, S”#5 — da bi povratio seme ili rascvetao
ga u svima drugima. Tako, prema Deridi, i Hegel rasejava seme samo da bi
sakupio ono §to ée iz njega proizaéi: ,,Zivot pojma je nuznost koja ukljucuje
raspr§ivanje semena koje radi za profit Ideje 1 na taj nacin iskljucuje sve
gubitke i svu nasumi¢nu produktivnost”.4¢ U dijalektickom kretanju identi-
tet stvari se privremeno gubi: posle pocetne negacije, obnavlja se na visem
nivou. Razlika je uvek uracunata pod sveobuhvatni kiSobran istosti — seme se
obnavlja u zreloj biljci. Znacenje je oplodeno duhom koji se odvija u istoriji,
a nije rasprseno u gubitak smisla ili u nepredvidljive semanticke efekte.

Derida suprotstavlja tom platonovsko-hegelovskom osemenjivanju
znacenja njegovu ,,diseminaciju”.4” Na kocki je razlika izmedu dve vrste he-
liotropa: metafizicki suncokret i postmetafizicki otpad solarne, bioticke, ljud-
ske ili druge vrste energije.*® Suncokret koji prati sunce i misljenje koje se

44 Jacques Derrida, The Postcard, str. 28.

45 Jacques Derrida, The Postcard, str. 101.

46 Jacques Derrida, Dissemination, prevela Barbara Johnson, University of Chicago Press,
Chicago 1983, str. 48.

47 Jacques Derrida, Margins of Philosophy, preveo Alan Bass, University of Chicago Press,
Chicago 1985, str. 271.

48 Na marginama filozofije, u virtualnom polju zna¢enja — budu¢i da il n’y a pas de
hors-texte, ,nema tekstu-spoljasnjeg” ili, uobicajenije: ,,nema ni¢eg izvan teksta” — Derrida
¢ita metaforu ,,suncokreta” (Jacques Derrida, Of Grammatology, prevela Gayatri C. Spivak,
Johns Hopkins University Press, Baltimore1997, str. 158, 227-228). U jednom tekstu on se
nalazi na ogromnom polju suncokreta na kojem rastu cvetovi retorike i, ne bi li se odupro
iskuSenju gledanja direktno u sunce, zuri u njegov odraz u suncokretima: ,,Neprestano,
nevoljno, noseni smo pokretom koji dovodi do toga da se sunce pretvori u metaforu; ili smo
bili privuceni onim $to je filozofsku metaforu okrenulo ka suncu. Nije 1i cvet retorike (kao)
suncokret? To jest — ali to nije tatno sinonim — analogan heliotropu?” (Jacques Derrida,
Margins of Philosophy, str. 250) Od Platonove analogije sunca i Boga, filozofija je osecala
zavodenje svetla (iako ne i topline) koju je emitovalo nebesko telo, kojem se okretala kao
heliotrop — suncokret. Filozofija ne moze da izbegne metafori¢nost, isto kao Sto metafora ne
moze da pobegne od filozofije, ve¢ nas upravo baca posred filozofskog diskursa. Na drugom
mestu, ,,suncokret”, kao sinegdoha heliotropizma, lozinka je metafori¢nosti ili simbol simbola:



100 ARHE XXI1, 43/2025

okrece solarnim tropima jedan su nedokuciv gubitak. Energija koju suncokret
ulaze u proizvodnju semena prevelika je, mereno metrom novih biljkama
reno rasipanje. U procesu zivota odbacujemo sebe, skupa sa proizvodima
naSe zivotne aktivnosti, upravo poput biljaka koje Sire svoj polen ili seme,
poveravajuéi svoju buduénost slepom slucaju: ,,s jedne strane, kultivacija,
agrikultura, znanje, ekonomija; s druge, umetnost, uzivanje i bezrezervno
troSenje”.4® Pri tom, jedna strana dela skupa sa drugom — kao i protiv nje:
delotvornost kultivacije pretpostavlja bezrezervno trosenje, nasumicne sorte
biljki i semena koje nikada nece proklijati. Potpuna kontrola nad ishodom je
iluzija.

Ovoliko insistiranje na vegetativnim analogijama nije slucajno. Mar-
ginalizacija biljaka u zapadnoj filozofiji Cini ih savrSenim kandidatima za
deridijansku dekonstrukciju, koja i inace ukazuje na precut(a)nu centralnost
margina. Derida obrce prioritet tako da se ispostavlja da je ono Sto je spolja,
sekundarno i nesustinsko, uslov moguc¢nosti onog sredisnjeg dela — koji nje-
ga ,,dopunjava”. Ta logika dopune, suplementa, dodatno komplikuje mesto
biljaka u Deridinoj misli. On vezuje ideju suplementarnosti za odnos govora i
pisma. Pismo je ,,opasni suplement” govora koji, od Sokrata do Rusoa (Rous-
seau), daje autorima licencu da izbegnu odgovornost za ono §to prenose —
mrtvo slovo teksta suprotstavlja se zivom duhu govora koji se odvija, zbog
¢ega je prvo udaljenije od prisustva samim stvarima. Dodavanje dodaje nesto
dodavanom i u isto vreme ga zamenjuje, zauzima njegovo (,,pravo”) mesto.>°

Po istom modelu, kada ,,priroda postaje suplement umetnosti i drustv-
u”,5! za (Deridinog) Rusoa nastaje prava ,katastrofa”, u doslovnom smislu
iznenadnog preokreta ili pada. U prirodi je biljka najprirodnija stvar: ona
predstavlja ,,prirodni Zivot”, za razliku od mrtve i doduse korisne prirode mi-
nerala, vazda u sluzbi industrije coveka. Kada covek izgubi ¢ulo za istinsko
prirodno bogatstvo — za biljke — on kopa po utrobi svoje majke, u potrazi
za mineralima, i rizikuje svoje zdravlje.52 Derida Sirokim potezima oslikava
biljni kvalitet tog prirodnog zivota i, mozda, progovara umesto Rusoa, za
koga je ,,razgovor sa biljkama” suplement neuspelom pokusaju da razgovara
sa ljudima.’3 U Sanjarijama usamljenog Setaca, Ruso, umoran i ostareo,

,,;metafora znaci heliotrop, i kretanje okrenuto prema suncu i pokret okretanja sunca” (Jacques
Derrida, Margins of Philosophy, str. 251).

49 Jacques Derrida, Dissemination, str. 150.

50 Jacques Derrida, Of Grammatology, str. 145.

51 Jacques Derrida, Of Grammatology, str. 147.

52 Jacques Derrida, Of Grammatology, str. 148.

33 Jacques Derrida, Of Grammatology, str. 148.



BILJKE I FILOZOFUJE 101

nalazi utehu u — biljkama.>* On veli da ,,bezZi od ljudi i trazi samocu”, ali mu
»Zlva narav”’ ne dopusta da zapadne u ,,Camotinju”, pa se okrece ,,prijatnim
predmetima”. A njih ne nalazi, ako je slobodno re¢i, ,.kopajuc¢i”. Naprotiv:
Ruso u ,,carstvu minerala” zbilja ne vidi nista privla¢no, ve¢ samo zatvore-
nost ,,u nedrima zemlje”. Covek

rije po zemljinoj utrobi, trazi u njenom sredistu, po cenu zivota i na ustrb zdra-
vlja, nestvarna dobra, umesto stvarnih koja mu je priroda sama nudila dok je
znao da u njima uziva. Bezi od sunca i dana kojih viSe nije dostojan; Ziv se
zakopava i dobro ¢ini jer viSe ne zasluzuje da zivi na dnevnoj svetlosti. Tako
kamenolomi, busotine, kovacnice, peci, ¢itava jedan dekor nakovnja, cekica,
dima i vatre zamenjuje prijatne slike poljskih radova. Ispijena lica nesre¢nika
koji trunu u kuznim isparenjima rudnika, ¢adavi kovaci, jezivi kiklopi u zemlji-
noj utrobi zamenjuju prizor zelenila i cveca, azurnog neba, zaljubljenih pastira
i snaznih ratara na zemljinoj povrsini.>>

A potonji prizor je uredio ,,Tvorac svih stvari”, iz ¢ijih ruku sve §to je
izaslo dobro je, ali se ,,sve izopacuje u rukama ¢ovekovim”: ,,On goni zemlju
da proizvodi produkte druge zemlje, drvo, da nosi plodove drugog drveta; on
mesa i brka klime, elemente i godisnja doba; sakati svoga psa, svog konja,
svog roba; poremecuje sve, unakazava sve, voli nagrde, nakaze; on nece nista
onakvo kao §to je priroda dala, pa ¢ak ni Coveka; treba ga doterati za-nj kao
izmuéena konja; treba ga saviti po dnevnoj modi kao drvo u njegovu vrtu.”56
Bezeci od takvog stanja stvari i od svojih ,,progonitelja” koji ga velicaju,
Ruso nalazi zadovoljstvo u biljkama; u mestima gde nema ljudskih tragova
ve¢ je samo biljem okruZen, u tim ,,skrovistima” gde mrznja ljudi ne moze

54 7an Starobinski, ,,Ruso i traganje za poreklom”, preveo Ivan Dimié, u Zan-Zak Ruso:
prozirnost i prepreka: i sedam ogleda o Rusou, lzdavacka knizarnica Zorana Stojanovica,
Sremski Karlovei, Novi Sad 1991, str. 312-313. Prema Starobinskom (Starobinski), stareci,
Ruso ,,primecéuje da njegova masta presusuje i da on vise ne nalazi svoje nekadasnje vizije”,
pa se daje u potragu za ,.,kompenzacijom” putem secanja ili ,,poluautomatskih delatnosti”, ,,za-
ludnih” zanimanja — ,,bez kojih bi duh samo nailazio na sopstvenu prazninu” (Zan Starobinski,
,,Zan-Zak Ruso: prozirnost i prepreka”, preveo Ivan Dimi¢, u Zan-Zak Ruso: prozirnost i pre-
preka: i sedam ogleda o Rusou, 1zdavacka knjizarnica Zorana Stojanovic¢a, Sremski Karlovei,
Novi Sad 1991, str. 268). ,,Prijateljstvo s biljkama” prerasta u herbarijum — ,.koji ¢e mu omo-
guditi da zivi pomoc¢u pamcenja”: ,,Kada se iscrpi polet ka imaginarnim ’stvorenjima’, kada
presuie eksplanatorne snage, kada se Zan-Zak ose¢a manje sposoban za opijenost i napon,
tada mu samo ostaju ¢ulni predmeti koji ga neposredno okruzuju.” (Zan Starobinski, ,,Zan-Zak
Ruso”, str. 269)

55 7an-Zak Ruso, Sanjarije usamljenog Setaca, prevela Mira Vukovi¢, ,,Vuk Karadzi¢”,
Beograd 1984, str. 73.

56 7an Zak Ruso, Emil ili O vaspitanju, knj. 1, preveo Dugan Tamindzi¢, Izdanje knjizarnice
Rajkoviéa i Cukovic¢a, Beograd 1925, str. 10.



102 ARHE XXII, 43/2025

da ga sustigne pa moze da diSe slobodnije.57 Ukratko: u herbarijumu koji
pod starost pokuSava da napravi, a mozda jos$ i vise, u gledanju, mirisanju,
osluskivanju, pa i upoznavanju zivog biljnog sveta — u ,,botanici”: ,,Ona
stalno obnavlja u mom secanju slike polja, voda, Suma, samoce, a narocito
mira i odmora koje u njima nalazimo. Zahvaljujuci njoj zaboravljam ljude,
njihovu mrznju, prezir, njihove uvrede i sve nesrece kojima su uzvratili na
moju neznu i iskrenu privrzenost. Ona me prenosi u mirna boravista, medu
prostodus$ne i dobre ljude sa kakvima sam nekada ziveo.”58

Danas, na srecu ili na nesrecu, nije visSe moguce tako neposredno pisati
(a biti uc¢enjak). Danas vise nije re¢ o ,,prirodi”, ve¢ o ,,Zivotnoj sredini”, kao
i o tome da pojmovi slobode i autonomije u njeno doba moraju da se stave
na kusnju. Carls Tejlor (Charles Taylor) veruje da je re¢ o jednom sporu na
terenu morala, koji traje ,,u nasoj celokupnoj kulturi o ¢emu danas svedoci
borba izmedu tehnolo$ki i ekoloski orijentisanih ljudi”.5 Kao §to je politicki
romantizam nekada raskrinkavao apriorizam prosvetiteljskog racionalizma,
tako sada ,.komunitarizam” Majkla Sandela (Michael Sandel), Alastera
Mekintajera (Alasdair MacIntyre), Carlsa Tejlora i Majkla Volcera (Michael
Walzer) kritikuje apstraktnost liberalnog individualizma. Ljudi su, avaj, uvek
ve¢ Clanovi svojih zajednica — i one nisu kontingentne ve¢ konstitutivne za
njihov individualni identitet. Prosvetiteljski liberalizam operise iskorenjenom
koncepcijom pojedinaca ili koncepcijom raskorenjenih pojedinaca, lisavajuci
ih svake pripadnosti i proganjajuéi ih ,,u okolnosti koje prestaju da budu
nase”: ,,Hvalisava nezavisnost deontoloskog subjekta je liberalna iluzija. Ona
pogresno shvata fundamentalno ’drustvenu’ prirodu Coveka, Cinjenicu da
smo uslovljena bi¢a do samoga dna’. Nema izuzetka, nema transcendental-
nog subjekta kadrog da stoji izvan drustva ili izvan iskustva. U svakom tre-
nutku smo ono §to smo postali, koncentracija Zelja i sklonosti, ni sa ¢im $to
preti¢e preko toga da naseli noumenalno carstvo.”®0 Potrebna je stoga jedna
superiornija politika od one politike medu ,,strancima”, politika koja uzima u
obzir emotivne privrzenosti i koja bi vise nalikovala porodi¢cnom modelu.6!

57 7an-Zak Ruso, Sanjarije usamljenog Setaca, str. 76.

58 Zan-Zak Ruso, Sanjarije usamljenog Setaca, str. 78.

59 Carls Tejlor, Izvori sopstva: stvaranje modernog identiteta, prevela Sofija Mojsié,
Akademska knjiga, Novi Sad 2008, str. 619.

60 Michael J. Sandel, Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge University Press,
Cambridge, Mass. 1998, str. 11.

61 Michael J. Sandel, Democracy s Discontent, Harvard University Press, Cambridge, Mass.
2022, str. 13-14; Michael J. Sandel, Liberalism and the Limits of Justice, str. 11-14; Ian Shap-
iro, Moral Foundations of Politics, Yale University Press, New Haven 2003, str. 174.



BILJKE I FILOZOFIJE 103

Covek se, ukratko, ne moZe osloboditi svojih drustvenih veza, ali i preko
toga: ni svoje ,,prirodnosti”. A ako su takve heteronomije uvek i odredbeno
na sceni, autonomija kao osnov moralnog i drustvenog postupanja i nastu-
panja mogla bi se ispostaviti, najblaze re¢eno, nedovoljnom. Osim §to smo
drustveno i kulturno — i ekoloski smo uslovljeni, pa svaki razlozan prikaz ili
predlog etike to mora uzeti u obzir. Mi smo ,,zavisne racionalne zivotinje”.62
Zavisni smo od drugih ljudi, ali smo zavisni i od nase telesnosti, nase ,,bio-
logije”, nase ,,ljudske animalnosti”.63 Cilj doduse mozda i dalje jeste da se
postane ,,nezavisni prakti¢ni mislilac”,%4 ali se on ostvaruje prevazilazenjem
nametnutih ograni¢enja ne odvajajuéi se nikad potpuno od drugih i drugog.®s

Dodatak je sada insistiranje na onoj nedrustvenoj, prirodnoj zavisnosti,
na animalnosti, na otporu zaboravljanju da smo (i) Zivotinje — pa i vegetacija.
Endrju Dobson (Andrew Dobson) radije govori o ,,fundamentalnoj razlici
izmedu morala ukorenjenosti i iskorenjenosti”® i o neizbeznost heterono-
mije, o nasoj ,,podloznosti okolnostima koje su nevoljne ili ¢ak izvan nase
kontrole”.¢” NaSu autonomiju ograni¢ava, a mozda i odreduje, zavisnost
od nasledenog drustva, usvojenog jezika, zajednickih praksi... Moderna
je, medutim, u svojoj ,,oholosti” isticala sposobnost ljudskih bi¢a da zbace
okove svog ,,prirodnog stanja” i na taj nacin ,,rastavila ¢ovecnost i prirodu”,
odnosno ,,heteronomno carstvo prirode” i ,,autonomno carstvo ljudi”, pa je
uputno vratiti se na razumevanje prirode ne kao natura, ve¢ kao predsokra-
tsko physis, ne kao ,,drugo” od ljudi, nego kao ,,samo-stvaranje svega $to
jeste”, pri ¢emu su ljudi — pa i njihova sloboda — deo toga svega Sto jeste.®8 A
kada tako ukorenjeni i utelovljeni priznamo ,,sebe kao prirodna ali i kao kul-
turna stvorenja” i kada se uvidi da ,,carstva autonomije i heteronomije nisu
tako razlicita kako je Kant [Kant] ukazivao”, preostaje da se joS zapitamo:
,k0ji je onda osnov za tvrdnju da se ljudsko stvorenje mora smatrati ’svrhom
po sebi’, predodredenim da bude zakonodavno u carstvu svrha, slobodnim od
svih zakona prirode i pokornim samo onima koje sam sebi propise’?”’69

62 Alasdair Maclntyre, Dependent Rational Animals: Why Human Beings Need the Virtues,
Open Court, Chicago 1999, str. 10.

63 Alasdair Maclntyre, Dependent Rational Animals, str. 5.

64 Alasdair Maclntyre, Dependent Rational Animals, str. 81.

65 Alasdair Maclntyre, Dependent Rational Animals, str. 8.

66 Endrju Dobson, ,,Sloboda i zavisnost u doba Zivotne sredine”, prevela Visnja Mincev, u
Zivotna sredina: moralni i politicki izazovi (priredili Jelena Duri¢, Srdan Prodanovi¢, Predrag
Krsti¢), Sluzbeni glasnik, Institut za filozofiju i drustvenu teoriju, Beograd 2012, str. 294.

67 Endrju Dobson, ,,Sloboda i zavisnost u doba zivotne sredine”, str. 297.

68 Louis E. Wolcher, (2004), ,,Nature and Freedom”, The Independent Review 9 (2/2004):
263-266; Endrju Dobson, ,,Sloboda i zavisnost u doba zivotne sredine”, str. 301-302.

69 Endrju Dobson, ,,Sloboda i zavisnost u doba zivotne sredine”, str. 303.



104 ARHE XXII, 43/2025

Dobsonov odgovor je zastupanje ideje da su ljudska bica ukorenjena i
zavisna stvorenja, na nacin da ta ukorenjenost i zavisnost namece granice
delanja: prirodna smo ali i ,,istorijska stvorenja”.’0 Biti istorijsko stvorenje
sada znaci ,,humanizovati prirodu u isto vreme dok bivamo naturalizova-
ni”, pri ¢emu ta ,,naturalizacija” upucuje na to da ,,nikada ne mozemo biti
slobodni, u smislu da budemo neoptereceni heteronomijom”.”! I slika naseg
sveta, nastanjenog ,,polu-heteronomnim bi¢ima”, onda se dosledno menja:
,»10 je ograni¢en, a ne otvoren svet. To je svet u kome ljudi, dok sve vise
humanizuju prirodno, shvataju da su i oni sve viSe naturalizovani. U ovom
ogranic¢enom, dijalektickom svetu, sve je svakom dostupno. Otvoren je put
za jedan talas ’ponovnog konceptualnog naoruzavanja’” — koje bi moralo
poceti lekcijom o nama samima kao neizbezno ,.ekoloski ukorenjenim stvo-
renjima”.”2

UKORENIJIVANIJE I PROCVAT

I preostaje jos da se izvrSi ne samo odmerena korekcija, ne samo lokal-
na rehabilitacija biljaka, ve¢ da se one, njihov zivot, pretvori u uzor prema
kome i ljudski zivoti treba da se ravnaju. Nije vise re¢ samo o iskupljenju za
ogresenja koja smo pocinili prema vegetativnom okoliSu i vra¢anju njemu
njegovog dobro odmerenog prava, ve¢ gotovo o spasenju koje sada ono nudi
ukoliko ga konac¢no poslusamo. Drzanje se potpuno izokre¢e. Obezvrediv-
anje zapadne filozofije svega u vezi sa biljkama temeljno se revidira i iznova
»kultivise: ono Sto je za Hegela predstavljalo ontolosku slabost biljaka u
poredenju sa zivotinjama — njihova priroda koja ne pruza otpor — u ¢itanju
Liz Irigarej (Luce Irigaray) pokazuje se kao istrajnost liSena konfrontacije.
Neodredenost vegetativnog rasta koja je nekada zastrasivala Aristotela sada
reprezentuje ono beskonacno u konacnosti biljnog Zivota, znatno iznad grani-
ca koje je postavio logos. ,,Biljka se pojavljuje sa granicama, sa formom, ali
izraziti je kao takvu svodi se na to da se ta biljka vec¢ liSi svog vegetativnog
zivota. Zaista, njena forma nikada nije definitivna: ona se razvija u skladu sa
¢asom, danom, sezonom, godinom.””3 Taj cvetni model, neodreden, fluidan i
viSestruk, ne polaze, poput metafizike, pravo na univerzalnost, ve¢ afirmise
uzajamne veze vegetativnog, i ne samo vegetativnog, sveta: jedno sa-pri-

70 Endrju Dobson, ,,Sloboda i zavisnost u doba zivotne sredine”, str. 308.

71 Endrju Dobson, ,,Sloboda i zavisnost u doba zivotne sredine”, str. 309.

72 Endrju Dobson, ,,Sloboda i zavisnost u doba zivotne sredine”, str. 312, 314.

73 Luce Irigaray, In the Beginning, She Was, Bloomsbury, New York 2013, str. 57.



BILJKE I FILOZOFUJE 105

padnistvo i solidarnost biljke, zene i prirode — ne bi li se sve one ne samo
reflektovale nego i rasle oslobodene ,,buke logosa”.7+

Prema ovoj rekonstrukciji, logos je, makar od Platona, uzurbano konstru-
isao vestacki analogon Zivotu, po pretpostavei bolji i trajniji od svetovnog
postojanja.”> Ali, pita se/nas Irigarej: ,,Zasto napustiti sok zivota zarad dijete
koja lako dovodi do smrti? [...] Kakva vrsta razuma je na taj nacin podelila
svet na dvoje, odsecaju¢i ga od njegovih Zivih korena?”7¢ Svet podeljen na
dvoje sastavljen je od odvojenih oblasti postajanja i bivstvovanja, od onoga
S$to odrzava rast i onoga Sto ne poznaje promene, od prirodnog Zivota i Cis-
to duhovnog zivota — koji je smrti prvog. Istina, ta podela nije apsolutna, s
obzirom da logos, uprkos svim svojim ograni¢enjima, i dalje oponasa zivot;
bivstvovanje parodira zgusnuti tok postajanja, a iz zivog korena viri njegovo
sve bezivotnije, beznadnije deblo. Moglo bi se re¢i da je logos, iz perspektive
Irigarej, perverzija zivota koji se okrenuo protiv sebe i obogaljio sebe i sve
oko sebe, a da se nije odvojio od svojih korena.”’

Taj udes je zadesio ,,ljudske biljke” u kojima je ,,izgubljen sok nastaja-
nja”:’8  Mozemo li zamisliti da sok ostaje ve¢no plodan na vrhu drveta? To
nije sigurno. Priroda nam govori suprotno. Ali, ocito, ljudi su zaboravili tu
lekciju.””® Pobunili su se protiv physisa. Nasuprot ruzi ili lotosu, odsekli
su sebe od ambijenta i kosmickih ciklusa, tako da je otvaranje njihovog
sveta znacilo zatvaranje okruzenja. U Zestokom nastupu, poverovali su da,
da bi covek cvetao, ostatak physisa mora da nestane. Njihova aspiracija da
bez daha dospeju do vrha drveta — sveta ideja, lanca bic¢a, duha, svejedno —
ignorisala je promenu sezona i nevoljni protok vremena, cirkulaciju energije
onog ,,ispod” i ,,iznad”, meduprostor rasta, kultivaciju i uopste postajanje
¢ovekom. U njihovoj potrazi za nepromenljivim istinama, mreste¢i mrtve
re¢i o bezivotnoj stvarnosti, izgubili su iz vida istinu kao ,,verenicu”, smeli
su s uma da je smislena vernost zavetovana samo onome $to je nepostojano,

Rast biljke je pokazatelj vernosti okoliSu: ukorenjena u ili na mestu,
kojem se ne suprotstavlja, biljka prianja uz zemlju i uspreZe se ka nebu, koje

74 Luce Irigaray, The Way of Love, preveli Heidi Bostic, Stephen Pluhacek, Continuum,
London 2002, str. .

75 Luce Irigaray, In the Beginning, She Was, str. 15.

76 Luce Irigaray, In the Beginning, She Was, str. 34-35.

77 Michael Marder, The Philosopher s Plant, str. 386.

78 Luce Irigaray, Sharing the World, Continuum, London 2008, str. 26.

79 Luce Irigaray, Sexes and Genealogies, prevela Gillian C. Gill, Columbia University Press,
New York 1993, str. 108.

80 Luce Irigaray, In theBeginning, She Was, str. 31.



106 ARHE XXI1, 43/2025

obogacuje kiseonikom. Obim takve vernosti sebi impresivan je i instruktivan
za pohvalu ukorenjivanju: ,,Ono Sto sam rekla u vezi sa drvetom jeste da je
ono verzija sebe kakva mi ne mozemo biti; prvo, zato Sto se ne moze odvojiti
od svojih korena kao §to mi to ¢inimo kao ljudi. Ono takode ostaje Cistije
prirodno, dok mi postajemo spoj prirodnih i kulturalnih konstrukcija koje
ne predstavljaju kontinuitet s obzirom na nasu prirodu.”®! Ali u toj svojoj
vernosti sebi, biljka je nesebi¢na i pazljiva prema svom drugom, prema ele-
mentima prirode i prema neorganskom zivotu. Na nama je da prihvatimo tu
ljubav koja ne ponistava drugost drugog, da se nauc¢imo vernosti od biljaka.
Vernost drugom, ,.kao drugom”, zahteva da razliCitost bude trajna, da se ne
moze asimilovati: ,,neka semena umiru kada neko pozeli da ih asimiluje, da
ih ucini vlastitim, umesto da im ponudi gostoljubivo mesto da se ukorene,
razviju, cvetaju”.82

Vegetativna nesuprotstavljenost i feminino slavljenje drugog, prema
Irigarej, crpu inspiraciju iz istog izvora: onog ,,joS viSe cvetajuéeg nivoa
bivstvovanja”.83 Vegetativna (i feminina) otvorenost prema drugom — unutar
sebe — podrazumeva jedinstvenu paradigmu davanja i deljenja. Svet biljke se
stavlja u sluzbu zivota, ,,regenerisuci vazduh metabolizovanjem onoga §to je
unistilo njegova svojstva”.84 Onim $to ¢ini i onim §to jeste, biljka je bice za
druge — dok istovremeno ostaje ona sama. Sugerise se da valja pronaci uslove
za vlastiti procvat u drugom, da posvetiti se cvetanju drugog ne znaci gubitak
sebe. Primer takvog davanja, po sebi i sebe, jeste majc¢ino deljenje daha sa
fetusom.85 Nevidljivo deljenje kiseonika majke verovatno je jedini ljudski
slucaj davanja Cistog vazduha drugom, ponavljanje dara biljaka svetu Zivota.
Samo u patoloski narcisti¢koj kulturi ¢e Zivljenje zarad drugog biti pomesano
sa samozrtvovanjem, veli Irigarej. Davanje (od) sebe nije samoodricanje veé¢
deljenje®® i, poput majki, iako ne izabiru da to Cine, biljke takode dele sebe,
odane su Drugom.

Najzad, i ljubav prema mudrosti valja da se odsad preklapa sa tom
pazljivom vernosc¢u, ne bi li zahvatila sam zivot u njegovoj vegetativnoj
konfiguraciji i ifrovanom pojavljivanju: ,,Zivot nikada ne govori jednosta-

81 Luce Irigaray, ,,Interview with Emily Parker”, Journal of the British Society for Phenom-
enology 46 (2/2014): 113.

82 Luce Irigaray, In theBeginning, She Was, str. 67.

83 Luce Irigaray, To Be Two, preveli Monique Rhodes, Marco Cocito-Monoc, Continuum,
London 2000, str. 57.

84 Luce Irigaray, Sharing the World, str. 66.

85 Luce Irigaray, Between East and West: From Singularity to Community, preveo Stephen
Pluhacek, Columbia University Press, New York 2002b, str. 79-80.

86 Luce Irigaray, Between East and West, str. 80.



BILJKE I FILOZOFUJE 107

vno. On se pokazuje u svom cvatu, krije u svojim korenima.”8’ I tako ga
treba i misliti: pazljivo i verno.®® Misljenje bi moralo da se ponovo sjedini
sa materijalnim i duhovnim rastom, odakle je i nastalo. Verno slede¢i ma Sta
¢emu smo posvetili paznju, dopustamo da na$ pogled i ¢itava nasa plot lutaju
za ,,metom” — ¢ija meta na kraju postajemo. U tom lutanju, koje se obi¢no
pogresno brka sa pasivnos¢u, naglasava Irigarej, ostajemo odani svetu oko
nas i sebi kao stvorenjima ¢iji rast i cvetanje zavisi od tog sveta. U trenutku
se pretvaramo u lokvanje i kona¢no u mesta istine koja prerastaju uski obim
razumevanja, u istinu koja izvire iz drugog.8® Neometana razumevanjem,
paznja otvara prostor za miSljenje i za zivot: za lutanje, kojim filozofija
pocinje, i za egzistenciju, koju ne siluju kategorije saznanja.

Jer, svaki vid rasta, poput biljnog, pretpostavlja jednu ponornu osnovu:
»rast se ne moze desiti izvan vernosti njoj — ili Njoj — onoj koja daje zivot,
koja nadahnjuje ili odrzava ljubav, onoj koja se poznaje bez poznavanja, kroz
znanje nesvodivo na logiku suprotnosti”.?® Uz svu svoju buénost, logos koji
podstice tu logiku suprotnosti sada bi trebalo da se utopi u tiSinu rasta — i
ljubavne brige — koji je, ,,daju¢i nesto od sebe materiji, stvorio sve stvari u
nepomucenoj tisini”. Pazljivo ¢utanje je molba vernosti drugom, koje ljudi,
neverni i sebi i jedno drugom, i vlastitom poreklu i svetu oko sebe, uglavnom
nisu praktikovali. Zastranili smo odvezujuci se od svake vezanosti za mesto,
od potrebe da oduhovimo nasa tela ne odbacujuci telesnost i od razumevanja
jezika koji raste ,,po¢evsi od istih dubina kao biljni rast”.! Omiljena alegori-
ja Irigarej u tom pogledu je drvo Ciji sok se postepeno iscrpljuje, biljka koja
vremenom isusuje vlastiti Zivot — poverena onoj duhovnoj ,,vitalnosti” logosa
koji je ,,postao autoritaran imobilizacijom disanja”.92

Manjkavima za te uvide, preostaje nam — i predstoji nam — ,,da se dovrsi
posao: da se izgradi kuca, izume ljubav, kultivise duh”.?3 Irigarej poziva na
domacdinsku kuéu, oikos, koja nas ne bi kastrirala za ostatak okolisa i nje-
govu ekologiju, na ljubav koja se ne bi svela na hormonalne fluktuacije ili
na nalet nagona, te na duh koji ne bi zahtevao zrtvovanje prirode za vlastiti
procvat. Tako pozvani, sledili bismo vodstvo Brame koji, beze¢i od boga

87 Luce Irigaray, To Be Two, str. 7.

88 Luce Irigaray, I Love to You: Sketch of a Possible Felicity in History, prevela Alison Mar-
tin, Routledge, New York 1996, str. 38.

89 Luce Irigaray, To Be Two, str. 7

90 Luce Irigaray, In the Beginning, str. 87.

91 Luce Irigaray, In the Beginning, str. 27.

92 Luce Irigaray, Between East and West, str. 51.

93 Luce Irigaray, To Be Two, str. 4.



108 ARHE XXI1, 43/2025

vetrova, ,,nalazi uto€iSte u vlati trave; pusta koren”.%4 | Uto¢iste” jer, Irigarej
je izricita, Covek nije samodovoljan, njegova autonomija je stranputica — i tek
u tom pri-znanju prebiva (prava) sloboda koja sli¢i ,,soku koji izlazi iz nezne
biljke” i regeneriSe se kao ,,cvetanje moguéeg”.95

PRINOS I DOPRINOS

Ali zaSto autonomija, intelektualni podvig — od praslovenskog dvig: kre-
tanje ili dig: (uz)dizanje® — ne bi bio, sve i da je ,,zastranio”, jedno moguce
»cvetanje”’? Nema sumnje, filozofskom tradicijom Zapada dominirala je kon-
ceptualna alergija prema vegetativnom zivotu, moglo bi se ¢ak rec¢i ne samo
da nije bilo nikakve ,,fitofilije”, nego da je vladala istinska ,,fitofobija”. Istina
je i da ta tradicija, delimi¢no se samoprokazujuci, nije mogla u potpunosti da
zaobide pitanje biljaka. A kada je odgovarala na njega, takode je ubedljivo
pokazano:

Filozofi su biljkama nacelno dodeljivali inferiorno mesto u njihovim sistemi-
ma; koristili su klijanje, rast, cvetanje, plodove, reprodukciju i propadanje kao
ilustracije apstraktnih koncepata; pominjali su ih usput kao prirodnu pozadinu
svojih dijaloga, pisama i drugih sastava; izvlacili iz njih sloZene alegorije i
preporucivali prikladne medicinske, dijetetske i esteticke pristupe posebnim vr-
stama. Vecina ovih bavljenja florom bila je prolazna i marginalna, kao da biljke
ne zasluzuju istu brizljivu refleksiju i teorijsku paznju kao druga bica.%’

Ali mozda postoji 1 bolji razlog od civilizacijske zavere ,,falogocen-
trickog” uma zbog koga je Citava zapadna intelektualna istorija, zaista, for-
mirana u protivstavu prema biljkama. Ona je smestala misljenje u bezmesne,
eteri¢ne prostore koji su neinficirani vremenom, prostore otporne na uticaje
spoljnih promena, upravo za razliku biljaka, za koje su odredbeni okruzenje
u kome obitava i promene koje trpi. Vecina filozofa je, makar doskora, bila
usmerena na ono vecno i neprolazno, pa je i rast i propadanje videla kao
anatemu za istinsko filozofiranje. Ali Sta preostaje od miSljenja, ako iSta,
ukoliko se takva njegova orijentacija napusti? Nije li, uostalom, potraga za
»drugacijim misljenjem” bila stalni pratilac filozofije, makar podjednako

94 Luce Irigaray, Between East and West, str. 41.

95 Luce Irigaray, Sharing the World, xix.

9 Petar Skok, Etimologijski rjecnik hrvatskog ili srpskoga jezika, knj. 1, Jugoslovenska
akademija znanosti i umjetnosti, Zagreb 1971, str. 401.

97 Michael Marder, The Philosopher’s Plant: An Intellectual Herbarium, Columbia Univer-
sity Press, New York 2014, str. 18.



BILJKE I FILOZOFIJE 109

koliko i omraza na vegetiranje? I nije li to traganje podrazumevalo visak a
ne manjak uma?% Ili depatetizacija i delegitimizacija suverenog nastupanja
samodovoljnog, autohtonog, autonomnog i pantokratorskog uma upravo po-
drazumeva (re)afirmaciju onog zaumnog i drugoumnog?%® U svakom slucaju,
moglo bi se re¢i da provokacija koju je misljenju upucivao i upucuje zivot
biljaka mozda preglednije od drugih iskuSava njegove pretenzije i domete,
njegov status uopste, i svakako odlucuje o sklonosti kada je re¢ o razume-
vanju i same filozofije.

LITERATURA

Adorno, Theodor W., Noten zur Literatur, Gesammelte Schriften, Bd. 11, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1997.

Aristotel, Politika, prevela Dr Ljiljana Stanojevi¢-Crepajac, BIGZ, Beograd 1975.

Aristotel, O dusi / Nagovor na filozofiju, preveo Darko Novakovié, Naprijed, Zagreb
1987.

Aristotle, Parts of Animals / Movements of Animals / Progression of Animals, Harvard
University Press, Cambridge, Mass. 1937.

Augustin, sv. Aurelije, Ispovijesti, preveo Stjepan Hosu, Kr§¢anska sadasnjost, Zagreb
1973.

Bohme, Hartmut, Gernot Béhme, ,,The Battle of Reason with the Imagination”, u
What is Enlightenment? Eighteenth-Century Answers and Twentieth-
Century Questions (priredio James Schmidt), University of California Press,
Berkeley 1996, str. 426-452.

Dalamber, Zan, Uvodna rasprava u Enciklopediju, preveo Dragan M. Jeremié,
Kultura, Beograd 1955.

Derrida, Jacques, Dissemination, prevela Barbara Johnson, University of Chicago
Press, Chicago 1983.

Derrida, Jacques, Margins of Philosophy, preveo Alan Bass,University of Chicago
Press, Chicago 1985.

Derrida, Jacques, The Postcard: From Socrates to Freud and Beyond, preveo Alan
Bass, University of Chicago Press, Chicago 1987.

98 Samo viskom, nikako manjkom uma mogu se izle€iti rane koje zadaje um-alatka u be-
zumnoj celini ¢ovecanstava”, re¢i ¢e Adorno (Theodor W. Adorno, Noten zur Literatur, Gesa-
mmelte Schriften, Bd. 11, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1997, str. 121), a Markuze (Marcuse)
¢e formulisati gotovo imperativ ili zakletvu: ,,Um, i samo um, sadrzi svoj vlastiti korektiv”
(Herbert Marcuse, Um i revolucija, ,,Veselin Maslesa”, Sarajevo 1987, str. 13).

99 Braca Beme (Bohme) ¢e ne bez prava primetiti: ,,ReSen da dominira, um postaje uzak.
[...] On ostavlja Drugo spolja i u isto vreme je saodreden tim drugim.” (Hartmut Bohme,
Gernot Bohme, ,, The Battle of Reason with the Imagination”, u What Is Enlightenment? Eigh-
teenth-Century Answers and Twentieth-Century Questions (priredio James Schmidt), Univer-
sity of California Press, Berkeley 1996, str. 436).



110 ARHE XXII, 43/2025

Derrida, Jacques, ,,Biodegradables: Seven Diary Fragments”, prevela Peggy Kamuf,
Critical Inquiry 15 (1989): 812-873.

Derrida, Jacques, Of Grammatology, prevela Gayatri C. Spivak, Johns Hopkins
University Press, Baltimore 1997.

Descartes, René, Les principes de la philosophie, preveo Claude Picot, Henry Le
Gras, Paris, 1647, https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b86002982/f10.
double.r=12.2.2025.

Dobson, Endrju, ,,Sloboda i zavisnost u doba Zivotne sredine”, prevela Visnja
Minéev, u Zivotna sredina: moralni i politicki izazovi (priredili Jelena Puri¢,
Srdan Prodanovi¢, Predrag Krsti¢), Sluzbeni glasnik, Institut za filozofiju i
drustvenu teoriju, Beograd 2012, str. 293-315.

Dzimak, Piter, ,,Francusko prosvetiteljstvo II: deizam, moralnost i politika”, preveo
Predrag Milidrag, u Britanska filozofija i doba prosvetiteljstva (priredio
Stjuart Braun), Plato Books, Beograd 2008, str. 272-292.

Hegel, G. W. F., Phdnomenologie des Geistes, G. W. F. Hegel: Werke, Bd. 3, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1970.

Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, G. W. F. Hegel:
Werke, Bd. 12, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1970.

Irigaray, Luce, Sexes and Genealogies, prevela Gillian C. Gill, Columbia University
Press, New York 1993.

Irigaray, Luce, I Love to You: Sketch of a Possible Felicity in History, prevela Alison
Martin, Routledge, New York 1996.

Irigaray, Luce, 7o Be Two, preveli Monique Rhodes, Marco Cocito-Monoc,
Continuum, London 2000.

Irigaray, Luce, The Way of Love, preveli Heidi Bostic, Stephen Pluhacek, Continuum,
London 2002.

Irigaray, Luce, Between East and West: From Singularity to Community, preveo
Stephen Pluhacek, Columbia University Press, New York 2002.

Irigaray, Luce, Sharing the World, Continuum, London 2008-

Irigaray, Luce, In the Beginning, She Was, Bloomsbury, New York 2013.

Irigaray, Luce, ,Interview with Emily Parker”, Journal of the British Society for
Phenomenology 46 (2/2014): 109-116.

Maclntyre, Alasdair, Dependent Rational Animals: Why Human Beings Need the
Virtues, Open Court, Chicago 1999.

Marcuse, Herbert, Um i revolucija, ,,Veselin Maslesa”, Sarajevo 1987.

Marder, Michael, The Philosopher’s Plant: An Intellectual Herbarium, Columbia
University Press, New York 2014.

Markovich, Daniel, Promoting a New Kind of Education: Greek and Roman
Philosophical Protreptic, Brill, Leiden 2022.

Platon, 7imaj, prevela Marjanca Pakiz, Mladost, Beograd 1981.

Plotin, Eneade 1-VI, preveo Slobodan Blagojevi¢, Knjizevne novine, Beograd 1984.

Ruso, Zan Zak, Emil ili O vaspitanju, knj. 1, preveo DuSan Tamindzi¢, Izdanje
knjizarnice Rajkovi¢a i Cukovica, Beograd 1925.

Ruso, Zan-Zak, Sanjarije usamljenog Setaca, prevela Mira Vukovié, ,,Vuk Karadzi¢”,
Beograd 1984.

Sandel, Michael J., Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge University Press,
Cambridge 1998.



BILJKE I FILOZOFUJE 111

Sandel, Michael J., Democracys Discontent, Harvard University Press, Cambridge,
Mass. 2022.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph von, Werke. Auswahl in drei Binden, F. Eckardt,
Leipzig 1907.

Shapiro, lan, Moral Foundations of Politics, Yale University Press. New Haven 2003.

Skok, Petar, Etimologijski rjecnik hrvatskog ili srpskoga jezika, knj. 1, Jugoslovenska
akademija znanosti i umjetnosti, Zagreb 1971.

Starobinski, Zan, ,,Zan-Zak Ruso: proizirnost i prepreka”, preveo Ivan Dimi¢, u
Zan-Zak Ruso: prozirnost i prepreka: i sedam ogleda o Rusou, Izdavacka
knjizarnica Zorana Stojanovica, Sremski Karlovei, Novi Sad 1991, str 9-303.

Starobinski, Zan, ,,Ruso i traganje za poreklom”, preveo Ivan Dimi¢, u Zan-Zak Ruso:
prozirnost i prepreka: i sedam ogleda o Rusou, 1zdavacka knjizarnica Zorana
Stojanoviéa, Sremski Karlovcei, Novi Sad 1991, str. 307-316.

Tejlor, Carls, Izvori sopstva: stvaranje modrnog identiteta, prevela Sofija Mojsi¢,
Akademska knjiga, Novi Sad 2008.

Wolcher, Louis E., ,,Nature and Freedom”, The Independent Review 9 (2/2004): 263—
270.



112 ARHE XXII, 43/2025

PREDRAG KRSTIC
University of Belgrade, Institute for Philosophy and Social Theory

PLANTS AND PHILOSOPHIES

Abstract: The first part of this paper presents the status of plants in the philosophical
tradition of the West. From Socrates, through Plato, Aristotle, Plotinus, Descartes,
d’Alembert, alltheway to Hegel, it illustrates the animosity philosophers held towards
»mere vegetation”—while simultaneously using it as a model or visual reinforcement
for their arguments. The second part of the paper is dedicated to a certain correction
of the intellectual neglect towards plants, undertaken by Rousseau, Jacques Derrida,
communitarianism theorists, and environmental theorists. In the third part of the
paper, through the works of Luce Irigaray, it is shown how the life of plants can be
fully rehabilitated and even proclaimed as a model for human conduct. The final part
of the paper signals that the understanding of plants, perhaps more than in some other
issues, allows for judgment on the status of the reason and the reach of philosophical
rationality.

Keywords: plants, vegetation, growth, reason, autonomy, logos

Primljeno: 20.2.2025.
Prihvaceno: 19.4.2025.





