Arhe XXII, 43/2025
UDK 114 : 1(4)"15/19

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.43.113-127
Originalni nau¢ni rad
Original Scientific Article

UNA POPOVIC!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOIJI?
O problemu vakuuma u novovekovnoj filozofiji 1 nauci

Sazetak: Ovaj rad je posvecen razmatranju problema apsolutno praznog prostora
(vakuuma) u novovekovnoj filozofiji i nauci. U prvom delu rada bi¢e predstavljen opsti
kontekst problema i dva nacelna na¢ina njegovog resavanja, dok ¢e u drugom delu
rada biti ponudeni primeri konkretnih argumenata u prilog i protiv realnog postojanja
praznog prostora: Dekartov, Gasendijev i Lajbnicov. Analize u radu pokazuju da u
osnovi ovog problema fizike stoji metafizicko-logicki nacin promisljanja, koji prazan
prostor odreduje kao nista — to jest, kao nebice. Razmatranje praznog prostora takode
pokazuje osobene transformacije tradicionalno metafizickih pojmova materije, bic¢a i
nista uzrokovane njihovim novim zivotom u narativu (nove) fizike.

Kljuéne redi: prazan prostor, novovekovna nauka, nista, materija, Cestice, R. Dekart,
G. V. Lajbnic, P. Gasendi

U ovom radu bic¢e reci o problemu realnog postojanja potpuno praznog
prostora, to jest vakuuma; problemu koji je obelezio razvoj novovekovne
fizike. U osnovi ovog problema stoji napor novovekovnih filozofa i nau¢nika
da zasnuju novu nauku, drugaciju od tradicionalne aristotelovke, a usmere-
nu isklju¢ivo na materiju u kretanju i njene odlike. Jedna od klju¢nih teza
te nove fizike je bilo radikalno odbacivanje tradicionalne metafizike i me-
tafizi¢kih uzroka, prevashodno Boga, kao relevantnih za nau¢no izucavanje
fizickog materijalnog sveta. Ipak, ovu tezu je bilo lakSe proklamovati nego
sprovesti u delo, budu¢i da se pokazalo da nova nauka i sama podrazumeva
izvesne metafizicke ili proto-metafizicke ideje i1 pretpostavke. Takode, $to je
i mnogo znacajnije, odbacivanje metafizike je zapravo znacilo odbacivanje
metafizickog nacina misljenja kao takvog, a ne prosto odbacivanje konkret-
nih metafizi¢kih uéenja, poput Aristotelovog. Taj zadatak se ispostavio izu-
zetno teskim, 1 u pozadini je obelezio razvoj novovekovne fizike u prva dva

I E-mail adresa autorke: unapopovic@ff.uns.ac.rs

113



114 ARHE XXII, 43/2025

veka njenog postojanja; sve do Njutna (Isaac Newton) koji nesvakida$njim
gestom razreSava dati problem.

Problem realnog postojanja praznog prostora — kao potpuno praznog pro-
stora i apsolutne praznine, odnosno vakuuma — naroc€ito je jasan primer svega
prethodno navedenog; kao takav on Ce i biti razmatran u narednim redovima.
Za savremeno uvo postojanje vakuuma se ne ¢ini posebno problemati¢nim,
ali takav stav je zapravo posledica istorijskog uspeha pomenutog Njutnovog
reSenja. Pre Njutna, neposredne konotacije pojma apsolutne praznine koja
realno postoji bi u svesti najveceg broja obrazovanih ljudi izazvale utisak
protivrecnosti. Razlozi za to su upravo metafizicki, odnosno ontoloski: ap-
solutna praznina je po definiciji niSta, a re¢i da niSta postoji znaci reci da je
nista bice, sto je (ocigledno) protivrecno. Takode treba imati u vidu i hri§¢an-
ske konotacije pojmova bice i niSta; u ovom kontekstu, apsolutno nista bi
odgovaralo onom nihil iz kog je Bog stvorio svet. Samim tim, takvo nista je
radikalno razli¢ito od bica bilo koje (ontoloske) vrste, i za njega se nikako ne
bi moglo reci da jeste.

U redovima koji slede najpre ¢emo predstaviti osnovne okvire, kontekst
i smisao problema realnog postojanja praznog prostora. Potom ¢emo, u dru-
gom odeljku rada, razmotriti 1 nekoliko karakteristi¢nih primera argumenata
u prilog i protiv postojanja praznog prostora.

OSNOVNE POSTAVKE PROBLEMA

U novovekovnoj misli problem apsolutne praznine, odnosno vakuuma,
situiran je u okvire razvoja nove matematicke fizike. Sve ostale konotacije
ovog problema i njegovih reSenja, mada svakako interesantne i vazne, jesu
sekundarne u odnosu na funkciju koju taj problem ima upravo po konstituciju
te i takve fizike. Naime, pitanje apsolutne praznine nije pitanje od samostal-
nog znacaja i nije izolovano od drugih klju¢nih problema tadasnje fizike u
razvoju: ono je neodvojivo od pitanja o karakteru i nacinu postojanja onoga
Sto nije praznina, odnosno materije kao sustine svekolike fizicke stvarnosti.

Drugim re¢ima, pitanje o tome da li postoji apsolutna praznina je posle-
dica pitanja o karakteru materije. Isto tako, pozitivni ili negativni odgovor na
pitanje o praznini u velikoj meri zavisi od uslova koje postavlja odgovor na
pitanje o materiji. Naravno, razvoj misljenja retko prati ovako ¢vrsto zacrtane
putanje, te je utoliko ispravnije reéi da se ova dva pitanja medusobno odre-
duju i da je kretanje ponudenih odgovora pre cirkularno nego linearno. Ipak,
istorijska Cinjenica je da je za novovekovne mislioce problem materije po



DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOJI? 115

smislu i znacaju bio dominantniji; Stavise, to je prvi od dva centralna pojma i
problema novovekovne fizike, od kojih je drugi kretanje.

Shodno navedenom, dva tabora novovekovnih mislilaca koji su rasprav-
ljali o problemu realnog postojanja apsolutne praznine pokazuju i dva fokusa
pristupa tome $ta nova nauka jeste. Medu onima koji su odricali realno po-
stojanje praznog prostora i istovremeno zastupali ideju materije kao plenuma
su Dekart (Rene Descartes) i Lajbnic (Gottfried Wilhelm Leibniz). Ova dva
filozofa su takode dva klju¢na primera izgradnje nove metafizike (umesto
tradicionalne i napustene), kao i teze o tome da se fizika kao nauka mora
utemeljiti u metafizici (kao nauci). Sa druge strane stoje atomisti: medu pr-
vima Pjer Gasendi (Pierre Gassendi), a potom i ¢itav niz britanskih filozofa i
naucnika, ukljucujuéi tu Loka (John Locke), Bojla (Robert Boyle) i, svakako,
Njutna.2 Ovi branioci praznine su se zapravo ¢vrsto drzali empirijske strane
nove nauke i njenog metoda, te ostali dosledni antimetafizicari: postojanje
praznine je za njih bilo opravdano u onoj meri u kojoj se pokazivalo kao
dobar eksplanatorni okvir zate¢enih empirijskih fenomena. Dodatno, teorija
alternativna atomizmu — pomenuta teorija plenuma koja iskljucuje prazan
prostor — za njih je bila isuviSe metafizicka; i u tome su bili u pravu. Me-
dutim, nacelni odgovor njihovih sagovornika je bio jednako ostar: teza o
postojanju atoma i praznine je jednako metafizicka kao i teza o plenumu.

U slucaju onih koji odricu realno postojanje praznog prostora, fokus je
bio usmeren na ocuvanje i rafinisanje metodoloske strane nove nauke: obez-
bediti toj nauci naucnost bio je prvi od mnogobrojnih zadataka. Naravno,
naucnost neke oblasti se ne moze prosto proklamovati, ve¢ se mora i utvrditi
i opravdati; to posebno vazi za novu nauku koja nastupa kao pretendent na
sasvim novu paradigmu toga Sta nauka jeste, a protiv ideje nauke koja je bila
na snazi bezmalo dvadeset vekova. U donekle neoCekivanom zaokretu, takve
preokupacije su vodile ka metafizickom utemeljenju fizike koje je imalo bar
dve funkcije: 1) obezbedivanje jasnog razlikovanja izmedu fizike i metafizi-
ke, §to bi omogucilo da se ispostuje zahtev da se u fizici ne barata sa metafi-
zickim pretpostavkama, pojmovima i uzrocima, te 2) obezbedivanje prostora
u kom bi se mogle ispitati i utvrditi pretpostavke same fizike, a koje ta nauka
sopstvenim sredstvima ne moze da ispita. Ne treba zaboraviti da metafizika
Dekarta i Lajbnica nije isto Sto i metafizika starih, koje se tek rodena nova
nauka izrekom odri¢e; metafizika modernih je gradena u novom duhu i u
saodnosavnju sa novom fizikom.

2 Up. Kail, P. ,Isaac Newton”, in: 4 Companion to Early Modern Philosophy, S. Nadler
(ed.), Blackwell Publishing, 2002, str. 397; Downing, L. ,,Robert Boyle”, in: 4 Companion to
Early Modern Philosophy, S. Nadler (ed.), Blackwell Publishing, 2002, str. 341, 347-348.



116 ARHE XXII, 43/2025

Drugim recima, uprkos empirijskom i eksperimentalnom karakteru nove
nauke, pitanje realnog postojanja praznog prostora se, paradoksalno, nije mo-
glo resiti utvrdivanjem Cinjenice postojanja ili nepostojanja praznog prosto-
ra.? Razlog tome je upravo metafizi¢ka priroda ovog problema: kada novo-
vekovni mislioci govore o praznom prostoru, oni ne govore prosto o onome
Sto u svakodnevnom iskustvu dozivljavamo kao prazan prostor — recimo,
prostorija u kojoj se ne nalazi ni jedan predmet ili bice. Naprotiv, oni govore
o osnovnim (fizickim) principima fizicke stvarnosti. Dakle, realno postojeci
prazan prostor bi bio ravnopravan atomima, pa bi se konkretna fizicka ma-
kro-tela, poput drveca, zivotinja i ljudi, sastojala od nekakvog spoja atoma i
praznine. Shodno tome, empirijska potvrda realnosti praznine je istovremeno
i nemoguca i uvek na delu; sve $to opazamo podrazumeva prazninu (pa stoga
prazninu uvek opazamo), ali prazninu kao takvu ne opazamo nikada (ili bar
nemamo dovoljno snazne razloge da tvrdimo da je to slucaj).

Stavige, za razliku od slu¢aja atoma, reenje ovog pitanja nije zavisilo od
razvoja tehni¢kih moguénosti i odgovarajuéih instrumenata. Naime, bez ob-
zira na to koliko su precizni instrumenti sa kojima raspolazemo, skeptik uvek
moze dovesti u pitanje njihovu preciznost. Recimo, u pretpostavljenom slu-
¢aju da se nau¢nim metodom utvrdilo realno postojanje apsolutne praznine,
Dekart i Lajbnic bi odgovorili da to nikako ne moze biti slucaj, jer praznina
logicki 1 ontoloski ne moze da postoji. Ukoliko takav prigovor ne bi bio pri-
hvatljiv zbog razilazenja oko relevantnosti metafizike za fiziku, oni bi mogli
— kao $to i jesu — da postave sledeéi izazov: Sta nam nesumnjivo potvrduje
da prostor za koji tvrdimo da je apsolutno prazan nije ispunjen vrlo finim i
malim Cesticama materije, koje nasi instrumenti ne mogu da detektuju? Kao
Sto se moze videti, ovaj prigovor bi se mogao ponavljati iznova i iznova, za
svaki sledeci slucaj tvrdenja realnog postojanja apsolutne praznine, bez obzi-
ra na razvoj tehnologije i preciznost instrumenata.

Navedeno nas vrac¢a na pocetni problem: kako dokazati postojanje nice-
ga? Ako to nije moguée uciniti empirijskim 1 eksperimentalnim putem, onda
se problem mora resiti u domenu pojmovnog rada razuma; Sto je prostor
metafizike 1 logike. Medutim, problem nije bio razresen tim putem, vec
gestom koji je u na¢elnom smislu rekonceptualizovao novovekovnu nauku
i probleme ove vrste stavio van vazenja. Radi se o kona¢noj smeni narativa
koja je podrazumevala doslednu i radikalnu matematizaciju fizike; kao $to je
pomenuto, ovo je u delo sproveo Njutn.

3 Up. Leibniz, G. W., ,,Primjedbe uz op¢i dio Descartesovih nacela”, u: Izabrani filozofski
spisi, Naprijed, Zagreb, 1980, str. 44.



DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOJI? 117

Naime, sve dok je prirodni jezik, makar i u svojoj terminoloski specific-
noj filozofsko-nau¢noj formi, bio osnovni jezik nauke — jezik kojim se go-
vorilo o nauci i unutar nauke, ukljucujuci tu i definicije njenih osnovnih poj-
mova — ta nauka je bila podlozna metafizickom nac¢inu misljenja i logickim
zakonima. Utoliko se i zahtev za dokazivanjem realnog postojanja praznine
(nicega, ne-bica), tako formulisan (u prirodnom jeziku), pokazuje paradok-
salnim i neispunjivim. Ukoliko je realno postojanje praznine apsurdno, logic-
ki putem zakljucivanja reductio ad absurdum mozemo nesumnjivo izvesti da
je tome suprotna teza tatna — praznina ne postoji. Iz toga dalje sledi da uvek
i svuda (u fizickoj stvarnosti kakvu znamo) postoji nesto, nekakvo bice; od-
nosno supstancija. Posledi¢no, ukoliko nam se u bilo kom slu¢aju nesto ucini
kao realno postojeca praznina, takva predstava je privid uslovljen ogranice-
njima nasih opazajnih sposobnosti. lako nam se ¢ini da opazamo prazninu,
mi zapravo opazamo neko bice ili vise bica, ali zbog ograni¢enih sposobnosti
nismo u stanju da ih kao takve i vidimo.

Medutim, ukoliko prirodni jezik kao osnovni jezik nauke zamenimo
jezikom matematike, situacija se u potpunosti menja.* Jezik matematike
nema iste ontoloske obaveze kao prirodni jezik; ako ih uopsSte ima, one se
odnose na same matematikalije. U primeni na fizicki opis prirode, to znaci
oslobadanje od metafizickog bremena pojmovnosti, ma kakvo ono bilo. U
konacnici se dobija dobro poznati formalni opis prirodnih fenomena, izrazen
matematickim iskazom jednakosti koja povezuje simbole — varijable Cije se
vrednosti iznova iskazuju matematicki, tj. brojcano.

Takav postupak obezbedio je Njutnu da rehabilituje pojam sile koji je u
novovekovnoj nauci najpre odbacen (kao metafizicki i aristotelovski), iako je
Njutn isprva zbog toga bio veoma kritikovan. Njutnova strategija je bila da
stavi van vazenja ne samo konkretne konotacije pojma sile, ve¢ celokupan
sistem koji takve konotacije obezbeduje. Jednostavnije re¢eno, pitanje Sta je
sila je u starom narativu podrazumevalo definiciju sile koja bi morala da za-
dovolji logi¢ke uzuse, ali i da ponudi artikulaciju njene esencije (sustine) po
modelu genus proximum — differentia specifica. Takav odgovor podrazumeva
celokupan jedan metafizicki okvir, te obavezuje na metafizicko razumevanje
sile — makar ono bilo izvedeno i na inovativan nacin.

Njutnovo resenje zaobilazi sve navedeno. Na pitanje Sta je sila odgovor
je formula koja stvar vra¢a u medusobne odnose opazenih podataka izraze-
nih u matematickim vrednostima, te matematickih odnosa simbolizovanih

4 Up. Mamiani, M., ,,To Twist the Meaning: Newton’s Regulae Philosophandi Revisited”,
in: J. Z. Buchwald, 1. B. Cohen (eds.), Isaac Newton s Natural Philosophy, MIT Press, Cam-
bridge/London, 2001, str. 3-4.



118 ARHE XXII, 43/2025

fenomena na nacelnom nivou (sama formula) ili u konkretnom (formula sa
dodeljenim vrednostima).> Drugim refima, metafizicko-logicke konotacije
pitanja se u potpunosti zanemaruju, a odgovor se daje u drugacijem narativu
i ne istupa iz njega. U ovako postavljenom kontekstu, prirodni jezik nije vise
osnovni, ve¢ sekundarni jezik nauke; on je svakako neophodan za medusobno
sporazumevanje, za tumacenje i Siru kontekstualizaciju iskaza nauke, ali nije
presudan. Jezik matematike koji postaje jezik matematizovane fizike sada je
prostor unutar kog se nude definicije, dokazi i izvodenja. Ovakva promena
narativa podrazumeva i ve¢ pomenuto resenje za teze koje u datom trenutku
nije moguce nau¢no dokazati: one se prihvataju kao Siri okvir nuznih pretpo-
stavki ili tumacenja, ali samo ukoliko se pokazu kao relevantan — adekvatan i
najbolji moguci — eksplanatorni okvir za ono $to je na drugi nacin ve¢ doka-
zano. U konacnici, takav polozaj ima i pojam apsolutnog prostora (vremena i
kretanja) u Njutnovoj fizici.¢

Ideja o matematickom jeziku kojim je napisana knjiga prirode — to jest,
ideja o tome da je priroda neka vrsta teksta koji treba odgonetnuti — prisutna
je od samog pocetka razvoja nove nauke.” Kr$eé¢i jedno od osnovnih pravila
Aristotelove nauke — da u nau¢nom misljenju ne sme biti mesSanja rodova,
odnosno da se problemi jedne nauke ne smeju resavati principima i nacinima
druge nauke (osim ukoliko njihovi predmeti ne pripadaju istom rodu) — nova
nauka i zapocCinje kao do tad nezamisliva matematicka fizika (sa astrono-
mijom!). Matematicka strana fizike je bila veoma vazna svim tadas$njim
misliocima, ukljucujuci i metafizicare poput Dekarta i Lajbnica. Ipak, kako
¢emo videti, ona nije nuzno odmah vodila reSenju kakvo je ponudio Njutn. U
slucaju Dekarta, recimo, ona je stvar utvrdila u metafizici zanemarujuci uze
fizicki karakter razmatranih problema; ili bar tako tvrdi Lajbnic.

U svakom slucaju, nacelno Njutnovo reSenje omogucéilo je i nekakav
izlaz iz problema realnog postojanja apsolutno praznog prostora. Buduci da
je ovaj problem imao prevashodno metafizicko-logicke osnove, napustanjem
metafizicko-logickog narativa i sam problem je zadobio drugacije znacenje,
funkciju i formulaciju; Cini se, reSivu u okvirima nauke.

5 Up. Dissale, R., ,,Newton’s philosophyical analysis of space and time”, in: I. B. Cohen,
G. E. Smith (eds.), The Cambridge Companion to Newton, Cambridge University Press, Cam-
bridge, 2002, str. 36.

6 Up. Isto, str. 38-39.

7 Up. Cassirrer, E., The Individual and the Cosmos in Rennaissance Philosophy, Dover
Publishing, Mineola, 2000, str. 54-55.



DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOJI? 119

PRIMERI ARGUMENTACIJE ZA I PROTIV REALNOG
POSTOJANJA PRAZNOG PROSTORA

U redovima koji slede poblize ¢emo razmotriti nekoliko primera argu-
mentacije za 1 protiv realnog postojanja praznog prostora u novovekovnoj
misli. Preciznije, razmotricemo Dekartov argument protiv, Gasendijevo
razumevanje nuznosti praznog prostora, te Lajbnicovu argumentaciju protiv
vakuuma zasnovanu na njegovoj kritici Dekartovih argumenata. U sva tri
slucaja argumente ¢emo situirati u $iri kontekst misli ovih filozofa.

Kada je re¢ o Dekartu, govorimo o jednom od prvih i nesumnjivo najvaz-
nijih filozofa koji su pokusali da sistematski razmotre metodoloske, a potom
i metafizicke postavke nove nauke. Prateci Galileja (Galileo Galilei) i druge
renesansne filozofe, Dekart prihvata da je celokupna fizicka stvarnost mate-
rijalna, odnosno da se sva fiziCka tela, bez obzira na svoje pojavne razlike,
sastoje od materije jedinstvenog kvaliteta.® Ova galilejevska ideja jedinstve-
ne homogene materije, medutim, kod Dekarta zadobija i svoj metafizicki
pandan, i to u pojmu res extensa.

Drugim re¢ima, pojam res extensa i pojam materija upucuju na isti
referent; ipak, pojam res extensa pripada metafizici kao nauci i zasebnom
narativu, dok pojam materija pripada fizici kao nauci i (drugom) zasebnom
narativu. Dodatno, upravo veza ova dva pojma, a preko njihovog zajednic-
kog referenta, obezbeduje pomenuto zasnivanje fizike u metafizici. Dekart,
medutim, nije krenuo od metafizike. Naprotiv, njegovo klju¢no metafizicko
delo, Meditacije o prvoj filozofiji, pisano je nakon njegovog prvog glavnog
fizickog dela Sver 1 pre njegovog drugog glavnog fizickog dela Principi
filozofije. Za razliku od pojma materije, pojam proteznosti (ekstenzije) i sled-
stveno pojam res extensa dobijaju prominentnu ulogu tek sa Meditacijama, a
potom i u Principima.

Dokaz protezne stvari Dekart daje na cuvenom primeru voska u Medita-
cijama, istovremeno tvrdeci da se realno postojanje supstancije moze utvrditi
iskljucivo kroz solus mentis insceptio; da je osnovni atribut druge konacne
supstancije (materije) proteznost; i da Cisti rad razuma ima primat kada je
re¢ o utvrdivanju istine o res extensa, $to podrazumeva primarni status nje-
nog matematickog opisa.” Proteznost se ovde nikako ne sme pomesati sa
prostorom, jer je u Dekartovoj filozofiji prostor izvedeni pojam u odnosu na

8 Up. Popovi¢, U., ,,Gasendijev atomizam u svetlu novovekovne nauke”, Arhe, Vol. XIV,
No. 27,2017, str. 171-172.

9 Up. Descartes, R., ,Meditacije o prvoj filozofiji”, u: E. Huserl, Kartezjianske meditacije,
Izvori i tokovi, Zagreb, 1975, str. 206-207.



120 ARHE XXII, 43/2025

pojam proteznosti. Stavise, prva izvedena pod-odlika proteznosti je dimenzi-
oniranost (visina, dubina, §irina kao takve).!0 Nesto slobodnije, moglo bi se
argumentovati da su zamislivi razli¢iti oblici te dimenzioniranosti (ne samo
tri dimenzije), te da od karaktera dimenzioniranosti zavisi i karakter prostora
koji ona konstituise.

Dekartov argument protiv praznine se oslanja na ovakve postavke. U
skladu sa sopstvenom metodologijom, ali i sa opSteprihvacenim epistemo-
loskim postavkama svog doba, Dekart poziva na misaoni eksperiment i argu-
mentuje iz ideja.!! Naime, on trazi da zamislimo potpuno prazan prostor i da
razmotrimo da li on ima bilo kakve odlike. Ma kako da zamislimo taj prazan
prostor, smatra Dekart, ne mozemo da ga zamislimo bez dimenzija; samim
tim, prazan prostor je protezan, a to znaci da je on zapravo materija, tj. res
extensa. 1li, drugacije: ukoliko je zamiSljeni (prazan) prostor dimenzioniran,
to znaci da on ima bar jednu osobinu (dimenzioniranost). Dekart se tu poziva
na tradicionalnu tezu da niSta ne moze imati osobine (atribute), odakle sledi
da prazan prostor nije nista (posSto ima bar jednu osobinu). Zaklju¢no, posto
prazan prostor nije nista, on mora biti nesto; a posto je dimenzioniran i prote-
Zan, on je res extensa.l?

Iste metafizicke postavke koje stoje u osnovi ovog argumenta vode i ka
Dekartovom razumevanju materije kao plenuma. Naime, renesansno-no-
vovekovna ideja jedinstvene materije podrazumeva i tezu da je ta materija,
unutar sebe, podeljena na veliki broj malih delova (istog kvaliteta). Drugim
re¢ima, materija je Cesticne prirode, a fizic¢ka tela koja opazamo su makro-te-
la sastavljena od veceg broja takvih Cestica kao mikro-tela. U sluc¢aju Dekar-
tove fizike, jedini dosledan zakljucak je da izmedu takvih Cestica materije ne
postoji nikakav prostor; odnosno nikakav prazan prostor neispunjen drugim
Cesticama materije.!3 Dakle, Cestice ili korpuskule, kako ih naziva Dekart,
pripijene su jedne uz druge i ima ih neprebrojivo mnogo, jer Dekart tvrdi
beskonacnu deljivost materije, time iskljucujuéi atomizam.!4 Medutim, takva
postavka otvara pitanje — na osnovu ¢ega se, onda, Cestice medusobno razli-
kuju?

10 Up. Descartes, R., Principles of Philosophy, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/
Boston/London, 1982, str. 46, 47.

1 Up. Isto, str. 46-47.

12 Up. Isto, str. 43-44.

13 Up. Isto, str. 41, 45.

14 Up. Ariew, R., ,Descartes and his critics on matter and form: atomism and individua-
tion”, in: G. Manning (ed.), Matter and Form in Early Modern Science and Philosophy, Brill,
Leiden/Boston, 2012, str. 198.



DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOJI? 121

Ovo pitanje otvara kontekst razumevanja praznog prostora kod jednog
od prvih novovekovnih atomista, Pjera Gasendija. Gasendi je bio odusevljeni
pobornik nove nauke i veliki pristalica empirijskog i eksperimentalnog meto-
da, posve protiv apriori zakljucivanja. Ipak, on je ponudio atomisticku teoriju
koju nikako nije mogao empirijski potvrditi; svakako, uz ubedenje da ¢e to
jednom biti moguce. Da bi objasnio osnovnu prirodu fizicke stvarnosti, Ga-
sendi uvodi dva klju¢na principa: supstanciju (odnosno materiju) i prazninu.
Iz ociglednih razloga, Gasendi materiju naziva supstancijalnim, a prazninu
nesupstancijalnim principom stvarnosti.!> Naglasak na nesupstancijalnosti je
u ovom slucaju jednak negiranju praznine kao bica; drugim re¢ima, praznina
koja nije supstancija takode nije ni atribut (ili modus) supstancije — ona je
ravnopravan, ali razli¢it princip stvarnosti. Materija je ¢esticna i unutar sebe
diversifikovana na atome, to jest najmanje materijalne Cestice koje se dalje
ne mogu deliti. Medusobnim povezivanjem atoma nastaju makrotela, a ona
se sastoje od materije i praznine: stepen ¢vrstine tela pokazuje udeo praznine
u njegovoj konstituciji, tako da ¢vrséa tela sadrze manje praznine (a vise ato-
ma), dok meksa i poroznija tela sadrze vise praznine.!6

Gasendijeva atomisticka teorija je ovde interesantna ne samo zbog oci-
glednog metafizickog gesta i zanimljivog kombinovanja antickog atomizma
sa galilejevskim razumevanjem materije, vec stoga Sto ona pokazuje osnovnu
funkciju apsolutne praznine u novovekovnoj fizici — razlog zbog kog je po-
stojanje praznine tako zdusno branjeno. Osnovna funkcija praznine u ovom
kontekstu je da obezbedi identitet, a time i realnost atoma.!” Da bismo ovo
razumeli, vraticemo se Dekartovim beskona¢no deljivim korpuskulama:
ukoliko su beskonacno deljive, kako znamo gde jedna korpuskula prestaje,
a druga pocinje? Kako znamo koja je koja, i da li uopste ima razlike medu
njima? U konacnici, kako beskona¢no deljive a time i promenljive korpusku-
le mogu da daju makro-tela jasne definisanosti? Cini se da Dekart mora da
odustane ili od beskonacne deljivosti ili od korpuskula kao takvih. U drugom
slucaju dobili bismo jedinstvenu materiju jednake kakvoce, ali bismo izgubili
eksplanator za svekoliku raznolikost fizicke stvarnosti koju opazamo. U pr-
vom slucaju, medutim, dobijamo atomizam: atomi su nedeljive korpuskule.

Nedeljivost atoma je za Gasendija njihova najvaznija i osnovna osobina;
ono §to atome ¢ini atomima. U pozitivnom izrazu, Gasendi nedeljivost ra-

15 Up. Fisher, S., Pierre Gassendi's Philosophy and Science. Atomism for Empiricists, Brill,
Leiden/Boston, 2005, str. 215-216.

16 Up. Osler, M. J., Divine Will and the Mechanical Philosophy, Cambridge University
Press,Cambridge, 1994, str. 195-196.

17 Up. Popovi¢, U., ,,Gasendijev atomizam u svetlu novovekovne nauke”, str. 174-175.



122 ARHE XXII, 43/2025

zume kao cévrstinu (neprobojnost); soliditas. Dakle, atom je u sebi i po sebi
¢vrst 1 niSta ne moze da ga rasto¢i. Samim tim, ¢vrstina je garant identiteta
i egzistencije atoma — garant da je atom neko pojedinacno nesto, a ne pak
nista.!8 Napokon, kao bi¢e jasnog identiteta, atom ima svoje jasno definisane
granice; samim tim, van tih granica mora da postoji nesto $to nije atom. Ono
S$to nije atom ne moze biti ni materija, a stoga ni bi¢e u pravom smislu reci;
otuda, to je praznina.

Drugacije reCeno, praznina je nuzna posledica definisanja materije
sastavljene od nedeljivih Cestica. Istovremeno, praznina je nuzna misaona
pretpostavka tako definisane materije; kao Sto to pokazuje Dekartov slucaj,
ukidanjem praznine ukidaju se i razlike medu korpuskulama. Otuda praznina
mora biti princip jednakog statusa kao i materija kao supstancija. U konac-
nici, sve druge funkcije praznine — da obezbedi razliku izmedu viSe atoma,
da obezbedi okvire kretanja atoma, da ucestvuje u izgradnji makro-tela itd.
— parazitiraju na ovoj osnovnoj i primarnoj: fizicko bi¢e se ne moze zamisliti
bez sebi komplementarnog nista.

Lajbnicov argument protiv praznog prostora u izvesnom smislu kombi-
nuje prednosti i izbegava mane oba prethodno predstavljena resenja. Slicno
Gasendiju, a protiv Dekarta, Lajbnic ¢e tvrditi ravnopravni status materije i
praznine. Sli¢no Dekartu, a protiv Gasendija, on ¢e tvrditi da prazan prostor
ne postoji realno. Medutim, kontra obojici, on ¢e tvrditi da su i materija i
praznina fenomeni; to jest, ne sama stvarnost, ve¢ nac¢in na koji mi ograni-
¢eno percipiramo stvarnost kakva realno jeste.!® Drugim re¢ima, Lajbnic ce,
kao i Dekart, odricati realno postojanje praznog prostora, ali ¢e to uciniti iz
sasvim drugacijih razloga. Istovremeno hvale¢i Dekartove zakljucke o pra-
znom prostoru i atomima, Lajbnic ¢e napadati njegove argumente u prilog
tim zaklju¢cima smatrajuci ih pogresnim.

Iznova, i u ovom slucaju se radi o pozadinskim metafizickim postav-
kama, te razlikama Lajbnicove i Dekartove filozofije. Kao §to je poznato,
jedina realna bi¢a u Lajbnicovoj metafizici su monade, koje su tzv. duhovni
atomi.29 Shodno tome, materija ne moze biti realna, jer po definiciji ne po-
stoji materijalna monada. Otuda, materija moze biti samo neka vrsta privida,
premda taj privid nije nuzno lazan: StaviSe, Lajbnic kaze da je materija dobro

18 Up. Carre, M. H., ,,Pierre Gassendi and the New Philosophy”, Philosophy, Vol. 33, No.
125, 1958, str. 116.

19 Up. Loerke, M., ,,Form, Figure, and Two Types of Extended Being: Averroism in Young
Leibniz”, in: D. Rutherford (ed.), Oxford Studies in Early Modern Philosophy, Volume IX,
Oxford University Press, Oxford, 2019, str. 144-145.

20 Up. Leibniz, G. W., ,Monadologija”, u: Izabrani filozofski spisi, Naprijed, Zagreb, 1980,
str. 257.



DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOJI? 123

utemeljen fenomen (phaenomena bene fundata), fenomen zasnovan na stvar-
nosti kakva jeste (a ne iluzija). Medutim, kako je pojam materije izmeSten u
domen fenomena, tako je i problem prostora izmeSten u isti domen. Drugim
re¢ima, prazan prostor ne postoji realno — kao supstancija, ali prazan prostor
postoji — kao fenomen. Otuda je pitanje o realnom postojanju praznog pro-
stora prosto loSe postavljeno: to pitanje mesa narative i pravi zbrku zato $to
nesto Sto pripada domenu fizike predstavlja kao nesto Sto pripada domenu
metafizike.

Ovu vrstu zbrke Lajbnic uocava kod Dekarta i njegovih argumenata, a
posebno kod isuvise lakog povezivanja fizike sa metafizikom preko jednog,
iako klju¢nog pojma. Navedeno se posebno lepo vidi na Lajbnicovom ko-
mentaru Dekartovog argumenta protiv atoma: naime, Lajbnicova primedba
je da je Dekart izveo argument valjano, ali da taj argument ne pogada samu
stvarnost. Razlog tome je jednostavan: prema Lajbnicu, Dekart nigde ne go-
vori o fizickim atomima i njihovoj fizickoj deljivosti, ve¢ sve vreme govori o
matemati¢koj deljivosti.2! Shodno tome, Dekartov argument vazi za matema-
ti¢are i u okvirima matematike, ali fiziCare ne obavezuje ni na $ta.

Kada je re¢ o Dekartovom argumentu protiv praznog prostora, Lajbnic
sli¢éno postupa, komentari$uci najpre na¢in postavke i karakter samog argu-
menta. Naime, Lajbnic prigovara Dekartovom reSenju tvrde¢i da branioci
praznine nikad nisu ni tvrdili da niSta ima osobine i atribute (jer bi to bilo
besmisleno tvrditi). Naprotiv, oni tvrde da postoji prazan prostor (dakle,
nesto), a ne da postoji nista.22 Samim tim, Dekartov argument ne pogada
njegove protivnike, zato Sto je oStrica argumenta usmerena protiv Dekartove
sopstvene interpretacije toga Sta njegovi protivnici tvrde i zaobilazi stvarni
problem. Takode, Lajbnic Dekartu prigovara da je jednako nemetodski po-
stupio i kada je ponudio sopstveno resenje. Po Lajbnicu, ono §to je Dekart
trebalo da dokaze nije da branioci praznine nisu u pravu i da prazan prostor
ne moze da postoji, ve¢ da se tzv. prazan prostor ne razlikuje od nepraznog
prostora, tj. res extensa: ,,Descartes bi, dakle, morao pokazati da se prostor
ili unutarnje mjesto ne razlikuje od supstancije tijela”.2> Dokaz nemogucénosti
da se prazan prostor razlikuje od res extensa bi bio dokaz identiteta praznog
prostora i res extensa,?* §to bi zapravo dokazalo da prazan prostor ne postoji.
Prema Lajbnicu, Dekart navedeno prosto tvrdi, a ne dokazuje.

21 Up. Leibniz, G. W., ,,Primjedbe uz op¢i dio Descartesovih nacela”, str. 44.
22 Up. Isto, str. 43.

23 TIsto, str. 43.

24 Up. Isto, str. 39.



124 ARHE XXII, 43/2025

ZAKLJUCNA RAZMATRANJA

U prethodnim redovima nastojali smo da ukratko prikazemo problem
postojanja praznog prostora, kakav je odredio razvoj novovekovne fizike u
periodu do Njutna. Cilj rada je bio da dokaZzemo tezu da se ovde u osnovi
radi o metafizickom problemu, odnosno da je prazan prostor postao problem
novovekovne fizike zbog toga Sto je pozadinski povlacio razliCite oblike
metafizickih promis$ljanja. U tom smislu najpre smo prikazali opSte crte
smisla, uloge i okvira postavke ovog problema, a potom smo na tri primera
argumenata za 1 protiv postojanja praznog prostora ukratko prikazali kako su
konkretni mislioci razumeli ovaj problem.

Kao sto je navedeno u uvodu rada, problem praznog prostora se moze
posmatrati kao mikroslucaj $irih tendencija koje su obelezile nastanak i prva
dva veka razvoja tzv. nove galilejevske nauke. Prethodno obuhvata i pozitiv-
ne 1 negativne strane tog razvoja; specifi¢na reSenja karakteristina za novo-
vekovnu misao, kao i ograni¢enja takvog pristupa koja su se manifestovala
u praksi. Sustinski, radi se o problemu zasnivanja fizike mimo metafizike,
za koji se ispostavilo da je vrlo tezak zadatak sa mnogobrojnim preprekama.
Prisustvo metafizike u novoj fizici se nije moglo tek tako izbeéi, izmedu
ostalog i zbog toga $to je njen centralni pojam — pojam materije — pre nove
nauke bio iskljucivo i bez ostatka metafizicki pojam.

Drugim re¢ima, nastanak nove nauke obelezava jedna pojmovna migraci-
ja: pojam materije, koji prethodno nije bio u isklju¢ivom posedu fizike — niti
je bio prvi medu njenim najvaznijim pojmovima — prelazi iz metafizickog u
fizicki registar i tako postaje sasvim drugaciji pojam. Ipak, on nosi tragove
svog porekla: tako u Dekartovom pojmu materije kao res extensa mozemo
videti odjeke aristotelovsko-tomistickog materia non-signata, dok u Gasen-
dijevom atomizmu uocavamo naslede jednako aristotelovsko-tomistickog
pojma materia signata.2>

Kako smo pokazali, pojam praznog prostora je komplementaran pojmu
materije; u izvesnom smislu, prazan prostor se pojavljuje kao necista savest
novovekovnog projekta. Razlog tome je, pored svega prethodno navedenog,
iznova vrlo metafizi¢ki: migracija pojma materije iz metafizickog u fizicki
registar i narativ je istovremeno znacila i ukidanje tradicionalne metafizike,
te proglaSenje fizicke stvarnosti za jedinu istinsku stvarnost — bar Sto se tice
nauke. Drugim re¢ima, ukoliko je tradicionalna metafizika poznavala opozit-
ni pojmovni par esse i nihil, ili esse 1 non esse (bice i nista), novovekovlje i

25 Up. Akvinski, T., ,,0 bi¢u i biti”, u: Izbor iz djela, Naprijed, Zagreb, 1990, str. 7.



DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOJI? 125

taj pojmovni par prenosi u fizicki registar i proglasava materiju za jedino na-
ucno relevantno bice. Sledstveno, takvom bicu pripada i neko njegovo nista,
a tu funkciju ima upravo prazan prostor.

Posvetovljenje metafizike je, svakako, podrazumevalo i $iri kontekst se-
kularizacije, $to se moZze jasno videti upravo na pomenutom primeru pojmova
bice i nista. U tom smislu, pojam praznog prostora kao bastinik starog pojma
nista podzemno sekularizuje i ideju stvaranja, spustajuci je iz domena bozan-
skog u domen prirode i u njoj ostvarivih procesa. Ta tendencija je prisutna
jos u renesansi, i to u kontekstu umetnickog stvaralastva kao zasnovanog na
slobodnoj imaginaciji. U novovekovlju, pak, rec je o ideji da neko bice nasta-
je preslagivanjem ve¢ postojecih bica: da makrotela nastaju od mikrotela, u
njihovim razli¢itim kombinacijama. Poreklo samih mikrotela, odnosno Cesti-
ca i korpuskula, ili se ne pominje, ili se u Sirem kontekstu pripisuje Bogu kao
tvorcu svega §to jeste. Ipak, novovekovlje svedoci i ateistickim pozicijama
koje, paradoksalno, vrac¢aju na scenu Aristotelovu tezu o veénosti sveta.26

Kada je re¢ o paraleli izmedu novo(vekovnog) praznog prostora i starog
nista, mozemo uociti dve tendencije. Naime, srednjovekovna tradicija pozna-
je razliku izmedu dva pojma niSta. Prvo nista je nihil koje prethodi svakom
stvorenju i ,,iz kog” (ex mihilo) Bog stvara svet; ovo niSta je u direktnoj
suprotnosti sa puninom bozanskog esse.2” Drugo ni$ta je non esse, kako ga
imenuje Sveti Avgustin: to nista je nista koje dolazi nakon stvaranja i tice se
niStavnosti i niStenja konkretnih stvorenih bica, pa je u suprotnosti sa tako
shvacenim esse.28 Problem praznog prostora u novovekovnoj fizici, prema
nasem sudu, sustinski odgovara tradicionalnom rnihil: filozofi koji su proble-
matizovali postojanje praznog prostora Cinili su to, kako smo videli, imajuci
na umu nista koje nikako ne moze da bude bi¢e — apsolutno nista. Sa druge
strane, branioci praznog prostora bastine naslede pojma non esse; praznine
koja je komplementarna bicu i od koje se, u konacnici, bica fizicki sastoje.

26 V. Xonbax, I1., Cucmem npupoode, Tlpocsera, beorpaz, 1950, crp. 23-25.

27 Up. Vaught, C. G., Access to God in Augustine’s Confessions, Books X-XIII, Books 10-13,
SUNY Press, New York, 2012, str. 114-115.

28 Up. Asryctun, A., Hcnosecmu, npes. T. Bypun, UK3C, Cpemckn Kapnosnu — Hosn
Cap, 2018, str. 168.



126 ARHE XXII, 43/2025

LITERATURA

Akvinski, T., ,,0 bi¢u i biti”, u: Izbor iz djela, Naprijed, Zagreb, 1990.

Ariew, R., ,,Descartes and his critics on matter and form: atomism and individuation”,
in: G. Manning (ed.), Matter and Form in Early Modern Science and
Philosophy, Brill, Leiden/Boston, 2012.

AsryctuH, A., Ucnosecmu, NUK3C, Cpemcku Kapmosiu — Hosu Can, 2018.

Cassirrer, E., The Individual and the Cosmos in Rennaissance Philosophy, Dover
Publishing, Mineola, 2000.

Carre, M. H., ,,Pierre Gassendi and the New Philosophy”, Philosophy, Vol. 33, No.
125, 1958.

Descartes, R., ,,Meditacije o prvoj filozofiji”, u: E. Huserl, Kartezjianske meditacije,
Izvori i tokovi, Zagreb, 1975.

Descartes, R., Principles of Philosophy, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/
Boston/London, 1982.

Dissale, R., ,,Newton’s philosophyical analysis of space and time”, in: I. B. Cohen,
G. E. Smith (eds.), The Cambridge Companion to Newton, Cambridge
University Press, Cambridge, 2002.

Downing, L. ,,Robert Boyle”, in: 4 Companion to Early Modern Philosophy, S.
Nadler (ed.), Blackwell Publishing, 2002.

Fisher, S., Pierre Gassendi’s Philosophy and Science. Atomism for Empiricists, Brill,
Leiden/Boston, 2005.

Xombax, I1., Cucmem npupooe, llpocsera, beorpax, 1950.

Kail, P. ,Isaac Newton”, in: A Companion to Early Modern Philosophy, S. Nadler
(ed.), Blackwell Publishing, 2002.

Leibniz, G. W., ,,Monadologija”, u: Izabrani filozofski spisi, Naprijed, Zagreb, 1980.

Leibniz, G. W, ,,Primjedbe uz op¢i dio Descartesovih nacela”, u: Izabrani filozofski
spisi, Naprijed, Zagreb, 1980.

Loerke, M., ,Form, Figure, and Two Types of Extended Being: Averroism in
Young Leibniz”, in: D. Rutherford (ed.), Oxford Studies in Early Modern
Philosophy, Volume IX, Oxford University Press, Oxford, 2019.

Mamiani, M., ,,To Twist the Meaning: Newton’s Regulae Philosophandi Revisited”,
in: J. Z. Buchwald, 1. B. Cohen (eds.), Isaac Newton s Natural Philosophy,
MIT Press, Cambridge/London, 2001.

Osler, M. I., Divine Will and the Mechanical Philosophy, Cambridge University
Press,Cambridge, 1994.

Popovi¢, U., ,,Gasendijev atomizam u svetlu novovekovne nauke”, Arhe, Vo. XIV,
No. 27, 2017.

Vaught, C. G., Access to God in Augustine s Confessions, Books X-XIII, Books 10-13,
SUNY Press, New York, 2012.



DA LI PRAZAN PROSTOR (STVARNO) POSTOJI? 127

UNA POPOVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

DOES EMPTY SPACE EXIST?
On the Problem of Vacuum in Modern Philosophy and
Science

Abstract: This paper is dedicated to examining the problem of absolutely empty space
(vacuum) in modern philosophy and science. The first part of the paper presents the
general context of the problem and two fundamental ways of resolving it, while the
second part offers examples of specific arguments for and against the real existence
of empty space: those of Descartes, Gassendi, and Leibniz. The analyses in this paper
demonstrate that the foundation of this physical problem lies in a metaphysical-
logical mode of reasoning, which defines empty space as nothing, that is, as non-
being. The consideration of empty space also reveals the distinctive transformations
of traditionally metaphysical concepts such as matter, being, and nothing, caused by
their new role in the narrative of (modern) physics.

Keywords: empty space, modern science, nothing, matter, particles, R. Descartes, G.
W. Leibniz, P. Gassendi

Primljeno: 26.2.2025.
Prihvaceno: 20.5.2025.





