
29

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perović M. A.
    2-264 : 1
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.29-47
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

ORHAN JAŠIĆ1

Fakultet islamskih nauka, Univerzitet u Sarajevu, BiH
Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH

KERIM SUŠIĆ2

Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH

POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU 
MILENKA A. PEROVIĆA: RELIGIOLOŠKA 

SAGLEDAVANJA

Sažetak: U prvom dijelu teksta prezentirano je razumijevanje pojma religiologija (nj. 
Religionswissenschaften) kao i njen suodnos s drugim znanstvenim poljima a napose 
s fi lozofi jom religije. Ukratko smo izdvojili značaj i posebnost mita u religiološkom, 
ali i u fi lozofskom diskursu. Potom je u nastavku rada predstavljena geneza i razvoj 
spisateljskog interesiranja Milenka A. Perovića za pojam mita i mitologije. Tom 
prigodom detektirano je da je riječ o razdoblju koje je počelo devedesetih godina 
dvadesetog stoljeća te je trajalo sve do konca njegovog života. U navedenom periodu 
Perovićeva pisana djela uglavnom su nastajala za nastavne potrebe u obrazovnome 
procesu na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Novom Sadu, ali su pored toga 
projicirane znanstvene studije i monografi je koje su nadilazile udžbeničko štivo. U 
mnogim njegovim djelima iz tog razdoblja pojam mita pronalazi svoje mjesto kako 
sporadično tako i u intenzivnijoj fi lozofskoj refl eksiji. Kada je riječ o mitu, primijetili 
smo da se u Perovićevom znanstvenom diskursu javlja, kod nas manje poznata, 
religiološka perspektiva. U tom kontekstu, Milenko A. Perović razviđa i interpretira 
Eliadeovo shvaćanje mita i vremena te mu pri tome učitava i jednu fi lozofsku dimenziju 
u znanstvenom polju kojeg oslovljavamo kao historijska religiologija. Stoga smo na 
koncu pokušali ukazati na povezanost između Perovićevog razumijevanja mita s 
historijskom religiologijom. 
Ključne riječi: Milenko A. Perović, fi lozofi ja, religiologija, mit, Mircea Eliade

1 E-mail adresa autora: orhan.jasic@fin.unsa.ba; orhanjasic@yahoo.com
2 E-mail adresa autora: kerimsusic@gmail.com



30 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

Iako u filozofskoj tradiciji nije uobičajeno da se na samome početku tek-
sta iznose zaključci, ipak bismo izdvojili da je pokojni profesor Milenko A. 
Perović zasigurno bio jedan od najznačajnijih jugoslovenskih filozofa i pro-
fesora filozofije. U svome znanstvenome opusu dominantno je bio posvećen 
polju praktičke filozofije, a napose filozofije morala i filozofije politike, kao 
i njemačke klasične filozofije. Pored navedenog, a što njegova djela jednim 
dijelom razotkrivaju, u svome znanstvenome opusu posvetio je i određenu 
pozornost filozofijskoj, a možemo slobodno kazati i religiološkoj refleksiji 
pojma mita i mitologije, ali i mitske svijesti. Spomenuti pojmovi, pored polja 
filozofije mogu se isto tako razviđati iz rakursa historije, književnosti, lingvi-
stike, teologije, a svakako i religiologije. U kontekstu našeg teksta fokus je 
usmjeren osim k filozofskom reflektiranju pojma mita u svijetlu Perovićeve 
filozofije, također i na religiološko razmatranje navedenog pojma. Pošto je 
religiologija kao znanstvena disciplina poprilično nepoznata pa čak i zane-
marena na našem jeziku, prije negoli nastavimo razmatrati Perovićeve vidike 
o pojmu mita, u nastavku rada ćemo određenu pozornost posvetiti i pojmu 
religiologije kao i njenome suodnosu sa filozofijom. 

1. RELIGIOLOGIJA

Religiologija ili religioznanost (njem. Religionswissenschaften) jest 
sustavni pristup izučavanju jedne ili više religija. Prigodom proučavanja, 
analiziranja, promatranja ili opisivanja određene religije i njenih sastavnica, 
religiološko polazište za razliku od teološkog jeste izvanjske istraživačke 
naravi. Religiolog svoje vlastito religiozno uvjerenje tijekom izučavanja 
određenog religijskog fenomena, općenito religije ili pak religija ‘ostavlja 
po strani’.3 Vrijedno je, također, izdvojiti da se religiologija na naš jezik u 
jednome širemu smislu prevodi sa Znanost o izučavanju religija ili kao 
Studij religije. Ipak, najsrodnija riječ na našem jeziku za religiologiju jeste 
religioznanost, što je u suštini jezična kovanica preuzeta iz poljskoga jezika. 
Kada je posrijedi izučavanje religiologije u američkom govornom podneblju 
koristi se jezična konstrukcija Religious Studies. Za navedeno znanstveno 
polje, istina u jednom suženom smislu, na engleskom jeziku upotrebljavaju 
se izrazi Comparative Religion ili Comparative Studies of Religion, ali ovom 

3 Usp. Hock, K., Einführung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche Buchgese-
llschaft, Darmstadt, 2008., str. 7.



31POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

prigodom bismo akcentirali da su, zapravo, uporedne religije tek jedan se-
gment religiologije. No, američki pristup, koji je ujedno i snažno prisutan 
i u drugim dijelovima anglofonog podneblja primjetno je drukčiji u svome 
epistemološkome obrascu u odnosu na uvriježeni kontinentalni tj. europsko-
kulturalni znanstveni pristup u religioznanosti. 

Kada se govori o historijskome početku religioznanosti za njezinog ute-
meljitelja uzima se prvenstveno ime Friedricha Maxa Müllera (1823-1900). 
Riječ je o znanstveniku njemačkog porijekla koji je predavao i istraživao na 
Sveučilištu u Oksfordu. On je još u devetnaestom stoljeću na oksfordskom 
sveučilištu pokrenuo grandiozni projekat prevođenja stotinu svetih spisa 
različitih religijskih tradicija na engleski jezik. Posebno polje njegovog znan-
stvenog interesiranja bila je komparativna mitologija. Za Friedricha Maxa 
Müllera moguće je i kazati da je primus inter pares među ocima religiologije. 
Pored njega, iz tzv. formativnog razdoblja religiologije, u najznačajnija ime-
na među ‘očeve religiologije’ ubrajaju se Joachim Wach (1898-1955) i Ru-
dolf Otto (1869-1937).4 Vrijedno je ovom prigodom istaknuti i da je znanost, 
koja se često spominje uz religiologiju zapravo i teologija, koja polazi od 
načela vjerujem prilikom eksplikacije religije ili određenog njenog segmenta. 
Međutim, riječ je o posve zasebnim oblastima sa samostalnim disciplinama. 
I jedna i druga znanost mogu govoriti o posve identičnom fenomenu iz svoga 
vlastitog rakursa. Kako smo već istaknuli, teologija za razliku od religiologi-
je u svom spoznajnom procesu polazi od načela vjerujem.5

Sama religiologija dijeli se na dvije osnovne grane: sustavna religiologija 
i historijska religiologija. Historijska religiologija dalje se razgranava na 
poddiscipline: a. historija religije, unutar koje se izučava historija pojedinač-
ne religije kao što su na primjer hinduizam, budizam, džainizam, sikizam, 
taoizam, konfucijanizam, šintoizam, zoroasterizam etc. U ovome polju 
religiologije poseban fokus usmjeren je prema svetim kazivanjima, simbo-
lima, mitovima, te općenito konceptima vjerovanja i njihovom razvoju kroz 
historiju, te b. historija religija koja se također naziva uporedna ili kompara-
tivna historija religija odnosno komparativne religije. Zadatak komparativne 
historije religija jesu usporedbe, kojima se jasno utvrđuje različitost, ali i 
sličnosti između dvije, ili više religijskih tradicija. Tom prilikom istraživa-
nje vrlo često se fokusira na samo jedan segment koji se pojavljuje u nekim 

4 Usp. Jašić, O., „O religiji i religioznosti”, Logos–časopis za filozofiju i religiju 2 
(2/2014.), str. 84-85.
5 Usp. Silajdžić, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-Ašʻarija, Bosanski kulturni 
centar, Sarajevo, 1999., str. 66.



32 ARHE XXII, 44/2025

religijama. Tu se u jednome komparativnome kontekstu razviđaju posebno 
simboli, mitovi, svete pripovijesti, molitve, obredi etc.6

Druga grana religiologije jeste sustavna religiologija. Unutar svog dijapa-
zona navedene grane religiologije samo ćemo spomenuti sljedeće discipline: 
a. filozofija religije, koja pripada i polju filozofije, ali i znanstvenom polju 
religiologije; b. sociologija religije, koja je ujedno i sociološka i religiološka 
disciplina; c. psihologija religije koja pripada i psihologiji i religiologiji; d. 
zatim, postoji i ekonomsko promatranje religije, kao i e. etnologija religije, te 
f. fenomenologija religije, koja je s pravom neizostavna, a riječ je o zasebnoj 
disciplini u čijem su fokusu opisi određenog religijskog fenomena izvana. 
Dakle, zadatak fenomenologije religije jeste opis određene religijske pojave.7

Iz prethodno rečenog detektira se da su religija ili religije istraživački 
predmet ove znanosti, te njenih disciplina i njihovih grana. Time se dolazi 
i do ključnog pojma istraživanja, a to je religija. U znanstvenoj literaturi 
postoje brojne definicije religije dok i sama riječ religija koja je ustaljena u 
našem jeziku dolazi iz latinskog jezika, a ovaj pojam je ustaljen i u drugim 
europskim jezicima poput njemačkog, engleskog etc. Etimologija riječi 
religija proizilazi od riječi religo, religare što znači, pored ostaloga, i pove-
zati. Vrijedno je izdvojiti da smo u Europi, što je i razumljivo, pod snažnim 
utjecajem latinskog i grčkog jezika, a sukladno tome formirani su koncepti 
razmišljanja, te stručni i znanstveni instrumentarij odnosno pojmovlje.8

Inače, kako smo prethodno naznačili, u literaturi se mogu iščitati brojne 
definicije religije, te su iz svog rakursa religiju definirali teolozi ali i filozofi, 
psiholozi, sociolozi, filolozi, historičari etc. Sasvim prirodno, te slijedom 
unutarnje logike određenih znanosti, javljaju se diferentna polazišta prilikom 
definiranja i određenja pojma religije, zbog čega su mnogi autori sukladno 
svom bazičnom polazištu definirali religiju. No ipak, religija se veoma često 
poima kao čvrsto povezan sustav vjerovanja, moralnih normi i običaja koji 
se odnose na svete, tj. izdvojene i zabranjene stvari, a povezanih u zajednicu 

6 Usp. Wach, J., Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschaftstheoretis-
chen Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924., str. 73-111.
7 Usp. Jašić, O., „Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15 
(55/2012), str. 215-226.
8 U drugim kulturama i civilizacijama primjetne su brojne različitosti. Tako se, na primjer, 
na sanskrit jeziku, tj. jeziku drevnih Indijaca, za religiju koristi pojam darma. No, doslovni 
prevod pojma darma značio bi zakon, običaj, poredak. Također, u istoj religiji koristi se pojam 
pakti što znači vjerovanje. U indijskome susjedstvu tj. Kini rabi se termin Dao, kojeg religi-
olozi i filolozi poimaju kao religija, premda se navedeni pojam s vremena na vrijeme prevodi 
i sa užim, a katkada i sa širim značenjima. Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Za-
greb, 2004., str. 6.



33POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

religioznih ljudi.9 U navedenoj definiciji primjećujemo pojam svetoga. Sveto 
je sve ono što izaziva strahopoštovanje u čovjeku, to je ono pred čime ljudsko 
biće drhti i što istinski poštuje. Putem razumijevanja i doživljaja svetog, nu-
minoznog, homo religiosus otkriva vrijednosti života, potom shvaća dužnost, 
grijeh, poslušnost, službu, potrebu za iskupljenjem, neophodnost pomirenja, 
oprosta i pokajanja.10 Osim prethodno navedenog, u ovome kontekstu putem 
pojma svetog homo religiosus poima i filozofsku kategoriju vremena, te sa-
mim time dolazimo i do pojma mita u religiološkom kontekstu.

Motreno iz religiološkog rakursa, mit se može definirati kao sveto kazi-
vanje o nečemu što se davno dogodilo i što predstavlja smjerodavnicu, odno-
sno paradigmu za ovozemaljsko djelanje u svim razdobljima.11 Nadalje, neki 
će autori tvrditi da je mit zapravo sveto znanje o primordijalnom značenju 
svakog fenomena. Upravo tu dolazi do simbioze poimanja znanja i vremena, 
pošto se mit dakako prema toj vrsti vjerovanja odigrao u mitskom vremenu 
koje je sveto, te kao takvo i paradigmatično.12 Osim toga, vrijedno je istaći 
da je mit teorijski, dok je ritual pak praktična manifestacija religioznog isku-
stva. U skladu s nekim religiološkim shvaćanjima,13 putem rituala ustvari se 
oživljava sveto vrijeme. Budući da fenomen rituala nije u fokusu našeg rada, 
stoga mu nećemo dalje ukazivati pozornost.

Posebno je važno izdvojiti da znameniti religiolog Mircea Eliade pri-
mjećuje kako se u svakodnevnome govoru riječ mit koristi da bi se označila 
izmišljotina ili iluzija, premda u religiološkome vokabularu označava „svetu 
tradiciju, prvobitno otkrovenje, uzor.”14 Eliade opisuje mit kao svetu priču 
odnosno događaj koji se odigrao u prvim vremenima, tj. u svetome vremenu 
na samome početku. Mit, sukladno navedenome misliocu priopćava djelova-
nje nadnaravnih ali i zbilju kozmosa, svijeta, ili pak nekih dijelova okoliša 
poput biljnih ili životinjskih vrsta etc.15 Ovdje svakako ne treba izostaviti 

9 Usp. Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog života: Totemistički sustav u Australiji, 
Naklada Jesenski i Turk, Hrvatsko sociološko društvo, Zagreb, 2008., str. 101.
10 Usp. Otto, R., Das Heilige, Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Ver-
hältnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004., str. 5-183.
11 Svakako da je zanimljivo i religiološko poimanje mita profesora Đure Šušnjića: „Mit 
čuva uspomenu na izvorno, prvobitno, arhetipsko i čisto iskustvo sa stvarima i bićima. Onaj 
ko ne poznaje mit, udaljen je od božanskog u sebi i u svetu oko sebe: on je izgubljeno sećanje 
na svoj početak.” Šušnjić, Đ., Religija 1, Čigoja štampa, Beograd, 2009.
12 Usp. Ibid., str. 135-149.
13 Usp. Ibid.
14 Usp. Eliade, M., Aspekti mita, Factum izdavaštvo, Beograd 2017. str. 5.
15 Usp. Eliade, M., Mit i zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970, str. 9. Elijadeov religiološki 
metod u eksplikaciji religijske tematike, a samim time i mita, temelji se na tome, što se koristi 
historijski metod. Naime, religijska pojava odnosno mit ne može egzistirati van historijskog 



34 ARHE XXII, 44/2025

činjenicu da mitovi u nekim društvima imaju centralnu poziciju tijekom for-
miranja vjerovanja, rituala, moralne običajnosti, ali i cjelokupnog društvenog 
života.16

Inače u novijoj historiji formirala se i znanost o mitovima koja se nazi-
va mitologija. Tako se unutar mitologija u jednome grubome smislu razvila 
i religiološka klasifikacija mitova na: teogonijske, etiološke, te eshatološke 
mitove, a o čemu će biti više riječi u kasnijem dijelu rada.17

U nastavku ćemo u osnovnim crticama razmotriti razumijevanje mita u 
odnosu na filozofiju religije, budući da ona koegzistira kako kao grana reli-
giologije, jednako tako, ako ne i više, kao samostalna filozofska disciplina.

Paradoksalna je historija odnosa mita i filozofije, te njegove upotrebe u 
filozofskom diskursu, od kritike mitskog mišljenja do njegova prihvaćanja, 
preko odbacivanja i rehabilitacije, do potiskivanja mitotvoračkog u filozofiji, 
ali i ponovnog isticanja važnosti ispravnog razumijevanja mita, posebno na-
kon njegove zloupotrebe u 20. stoljeću. Međudjelovanje mita i filozofije već 
je prisutno u najranijem razdoblju filozofskog mišljenja kod predsokratika. 
Naime, utjecaj starogrčkih pjesnika, poput Homera i Hesioda, naročito njiho-
vih kosmogonijiskih i teogonijskih mitova od presudnog su značaja za obli-
kovanje grčke kulture. Neposredno će tako epska antička tradicija formirati 
i publiku kojoj se obraćala. Upravo će tu činjenicu prilikom pisanja svojih 
rasprava imati na umu prvi grčki filozofi. Naprasno odbacivanje ključnih 
obilježja vremena koje su svjedočili uključivalo je bojazan od neprihvaćanja 
nečeg novog što je filozofija zasigurno predstavljala. Međutim, pogrešno je 
zaključiti da je filozofija nastala iz mita, već je prije svega treba razumijeva-
ti kao reakciju, odgovor i protivljenje mitskom mišljenju. Uvjetno kazano, 
filozofsko pripitomljavanje mita dugotrajan je proces koji će svoj vrhunac 
dostići u Platonovoj filozofiji. Pored sustavne kritike tradicionalne grčke mi-
tologije, njegovi dijalozi ipak obiluju filozofskim idejama koje su iskazane u 
mitskoj formi.18 Platon nije samo reinterpretirao stare mitove već je i sam bio 

konteksta, te se općenito unutar historijskog pristupa u religiji koristi također i fenomenološki 
metod, koji za cilj ima odrediti locus religijskog fenomena. I u trećoj etapi, koja bi zapravo 
trebala biti i posljednja, primjenjuje se hermeneutički metod, kojim se deskribiraju religijski 
fenomeni u historiji, pri čemu je vrlo važno rabljenje komparativne metode, kojom se porede 
simboli i mitovi i slično. Usp. Poupard, P., Religije, Kulturno informativni centar naklada Je-
senski i Turk, Zagreb, 2007., str. 11-12.
16 Usp. Dogan, N. U potrazi za Bogom, Teologija u Đakovu, Đakovo, 2003., str. 82.
17 Usp. Šušnjić, Đ.,Religija 1, str. 136-137.
18 Opširnije, o najvažnijim mitovima u Platonovim dijalozima, te njihovim glavnim filo-
zofskim aspektima, vidjeti, Partenie, C. (ur.), Plato’s Myths, Oxford University Press, Oxford, 
2004.



35POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

vrhunski mitotvorac, stvarajući tako vlastite mitove u kojima će iznijeti svoja 
filozofska razmatranja.19 Za razliku od Platona, njegov će učenik Aristotel 
gotovo u potpunosti napustiti, uvjetno kazano, tradiciju upotrebe filozofskog 
mita u svojim djelima. Međutim, na jednom mjestu u Metafizici, ipak će Ari-
stotel ustvrditi kako je ljubav prema mitu, koji posjeduje obilježje čudesnog, 
zapravo u određenom smislu i ljubav prema filozofiji.20 Važno je istaći da 
se od renesanse pa naovamo vrlo često sa mitologijom prožima ezoterijska 
odnosno kasnije perenijalna filozofija, što neki autori pogrešno dovode u 
svezu sa filozofijom. S druge strane, prosvjetiteljstvo će odlučno odbacivati 
upotrebu mita u filozofiji, pripisujući mu obilježje praznovjerja koje nije u 
suglasju s razumom. Međutim, kasnije će Schelling u svojim djelima revi-
talizirati upotrebu mita u filozofskom diskursu. Kao što je poznato, za njega 
će mit postati simboličko otkrovenje apsoluta.21 Što se pak tiče suvremene 
filozofije, posebno je u okviru ovog rada važno istaći Cassirerove doprinose 
razumijevanju uloge mita u društvenom kontekstu.22 U svome najvažnijem 
djelu Filozofija simboličkih oblika23, te posebno u posthumno objavljenoj 
raspravi Mit o državi,24 Cassirer će zapravo u potpunosti promijeniti para-
digmu suvremenog poimanja mita. Povezujući romantizam, antropologiju i 
modernu semiotiku, u svojim će razviđanjima o mitu pokazati kako je riječ 
o važnoj i ispravnoj simboličkoj formi pomoću koje je moguće konstruirati 
značenja. 

19 Na primjer, jedna od najvažnijih filozofskih rasprava ikada napisanih, Platonova Država, 
završava eshatološkim mitom o Erovom putovanju u drugi svijet. Usp. Platon, Država, prev. 
Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969., knjiga X, 614 i dalje.
20 Usp. Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveučilišna naklada Liber, Zagreb, 1985., 
982b16-18.
21 Pored Schellingovog najpoznatijeg djela, Filozofija umjetnosti (Schelling, F. W. J., 
Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveučilišna naklada, Zagreb, 2008.), ovdje 
posebno treba istaći njegova kasna predavanja o filozofiji mitologije, naročito raspravu Histo-
rijsko-kritički uvod u filozofiju mitologije (Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction 
to the Philosophy of Mythology, prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New 
York Press, Albany, 2007.).
22 Usp. Džinić, I., „Filozofija i politički mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”, Obnov-
ljeni život 70 (4/2015), str. 489-491.
23 Usp. Cassirer, E., Filozofija simboličkih oblika, prev. Kostrešević, O., Književna zajedni-
ca, Novi Sad, 1985.
24 Usp. Cassirer, E., Mit o državi, prev. Šafarik, O., Nolit, Beograd, 1972.



36 ARHE XXII, 44/2025

2. KRATKI OSVRT NA ŽIVOT I DJELO M. A. PEROVIĆA

U nastavku teksta u najosnovnijim crticama izdvojit ćemo osnovne se-
gmente iz života profesora Perovića budući da je intenzivnije prezentirana 
njegova biografija na drugim mjestima. Profesor Milenko A. Perović rodio 
se 1950. godine u Vrbasu (Vojvodini). Temeljni studij filozofije završio je 
na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu, dok je pak doktorirao na 
Sveučilištu u Zagrebu pod mentorstvom praksisovca i profesora etike Milana 
Kangrge. Prije negoli je postao univerzitetski nastavnik, Milenko A. Perović 
je radio u rodnome gradu kao uposlenik Radničkog univerziteta i kao gimna-
zijski nastavnik. Od 1977. godine zaposlen je u Pokrajinskom komitetu Sa-
veza komunista Vojvodine (PK SKV) pri Centru za marksističko obrazovanje 
i idejno-političko osposobljavanje „Stevan Doronjski”. Centar se nalazio u 
Novom Sadu, a profesor Perović obavljao je dužnost tajnika, a poslije i ured-
nika časopisa Savremenost kojeg je publicirala navedena institucija. Potom 
od 1987. godine počinje predavati na Filozofskom fakultetu Univerziteta u 
Novom Sadu, gdje je radio sve do odlaska u mirovinu. Na Univerzitetu u 
Novom Sadu prošao je izbor kroz sva naučno-nastavna zvanja tj. od docenta 
do redovnog profesora. Svakako je neophodno istaknuti da je prof. dr. Milen-
ko A. Perović utemeljio studij filozofije na Filozofskome fakultetu u Novom 
Sadu još davne 1988. godine, a zajedno s nekolicinom kolega pokrenuo je 
2004. godine časopis Arhe.25

Prije negoli nastavimo razviđati tematiku vezanu za pojam mita u 
Perovićevom filozofsko-religiološkom diskursu, samo bismo još izdvojili 
nekoliko segmenata vezanih za znanstveno-nastavno djelanje pokojnog pro-
fesora Milenka A. Perovića. Naime profesor Perović je u svojoj veoma bo-
gatoj znanstvenoj, a zasigurno i nastavničkoj, te učiteljsko-odgojnoj karijeri 
ostavio vrlo snažan trag na južnoslovenskom prostoru. Kada je riječ o čisto 
znanstvenoj produktivnosti o tome svjedoče njegove dvadeset i tri publicira-
ne knjige kao i brojni znanstveni i stručni radovi i kolumne.26 Kada je riječ 

25 Usp. Milenko A. Perović, Filozofija politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, 
Podgorica, 2019., str. 421-422. (Bilješka o autoru); Također, usp. Gruhonjić, D., „Profesor 
Milenko Perović – filozof blistavog uma”, Autonomija: Portal građanske Vojvodine (2. 1. 
2024.). Dostupno na: https://autonomija.info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/ 
(Pristupljeno: 2. 7. 2025.)
26 Ovom prilikom ćemo nabrojati neka od njegovih djela: Svijet malograđanina, August 
Cesarec, Zagreb, 1989.; Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.; Grani-
ca moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.; Problem početka u filozofiji: Uvođenje u Hegelovu 
filozofiju, Vrkatić, Novi Sad, 1992.,; Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001.; Istorija filozo-
fije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2003.; Uvod u filozofiju s policijskom 



37POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

o djelu profesora Perovića i tu je zasigurno primjetna evolucija. Prvobitni 
zamah u znanstvenome razvoju, osim njegove osebujne naravi, dao mu je 
njegov profesor i mentor Milan Kangrga. Upravo na tragu praksis filozofije 
profesor Perović razvija svoju filozofsku misao i znanstvenu djelatnost i to 
naročito osamdesetih godina pa sve do kraja života. No u njegovome filo-
zofskome opusu, pošto je i sam bio polihistor, paralelno uz navedeni tok, od 
devedesetih godina počinje se postupno otvarati prostor i za neke druge teme 
poput mita, religije, a kasnije i bioetike etc. Posebnost njegovog filozofskog 
spisateljstva očituje se u tome što je za brojne module koje je predavao na 
Filozofskom fakultetu zgotovio i udžbenike,27 među kojima se nalaze i dje-
la unutar kojih se detektiraju sadržaji vezani za pojam mita u filozofskom 
diskursu. Osim toga bio je izuzetan te izrazito odgovoran univerzitetski pre-
davač i mentor o čemu zasigurno svjedoče njegovi brojni studenti kojima je 
predavao tijekom nekoliko desetljeća. Pored prethodno iznesenog, bitno je 
izdvojiti, a što je nažalost rijetkost u akademskoj zajednici, da se potrudio 
odgojiti i obrazovati nove generacije danas u području bivše Jugoslavije ali 
i u svijetu prepoznatih profesora u polju antičke filozofije i bioetike, ili pak 
njemačke klasične filozofije i filozofije religije etc., koji su intenzivno nasta-
vili dalje njegovati navedeno znanstveno područje.28 Nakon kratkoga osvrta 
o životu i djelu profesora u nastavku teksta ćemo razmotriti pojam mita u 
filozofskom odnosno religiološkom diskursu u Perovićevom djelu.

etikom, Futura publikacije, Novi Sad, 2003.; Uvod u etiku, Savez pedagoških društava Vojvo-
dine, Novi Sad, 2003.; Praktička filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 
2004.; Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.; Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko 
društvo , Zagreb, 2011.; Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi 
Sad, 2012.; Karakteri: Etička parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.; Filozofija morala, Cenzura, 
Novi Sad, 2013.; Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.; 
Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i književnost, Cetinje, 2017.; Filozofija 
politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Podgorica, 2019. 
27 Iz prethodno navedenog popisa najznačajnijih Perovićevih djela, kao udžbenici se mogu 
izdvojiti sljedeći naslovi: Istorija filozofije, Etika, Uvod u filozofiju, Uvod u etiku, Praktička 
filozofija, Vrijeme cinizma, Filozofija morala, Filozofija politike.
28 Ovom prigodom bismo samo istaknuli da je Perovićev prvi učenik prof. dr. dr. hc. Želj-
ko Kaluđerović dobio počasni doktorat Sveučilišta u Ateni. Dok je drugi nastavnik prof. dr. 
Stanko Vlaški nastavio njegovati polje njemačke klasične filozofije, ali i filozofije religije na 
matičnome odsjeku kojeg je utemeljio njihov mentor, koji ih je pratio od prvih studentskih 
dana, potom mentoriranja diplomskih, magistarskih i doktorskih radnji odnosno svih stupnje-
va prilikom izbora u znanstveno-nastavna zvanja.



38 ARHE XXII, 44/2025

3. MIT U DJELU PROFESORA MILENKA A. PEROVIĆA

Profesor Milenko A. Perović je zasigurno ostavio na području nekadaš-
nje Jugoslavije bogat i pregnantan znanstveni opus, što je više nego očito iz 
njegove spisateljske ostavštine u polju praktičke filozofije nastale i razvijane 
na tradicionalnoj kontinentalnoj matrici, te posebno u području filozofije 
njemačkog klasičnog idealizma i etike. No, skrenuli bismo pozornost da je 
Milenko A. Perović, koliko je nama poznato, tijekom devedesetih godina 
prošlog stoljeća postupno počeo posvećivati pažnju konceptu mita u svome 
filozofskome radu. Naime, prelaskom u radni angažman na Univerzitet u 
Novom Sadu profesor Perović započinje sa svojom predavačkom karijerom 
sveučilišnog nastavnika.29 Tom prilikom nastaju i njegova izuzetno vrijedna 
djela od kojih su neka direktno proizašla iz nastavnog procesa za potrebe 
sveučilišne nastave, a o čemu je više riječi bilo na prethodnim stranicama 
ovog rada.30 U tom kontekstu, svakako je važno istaći da je u nekim od tih 
publikacija profesor Perović analizirao i pojam mita. Osim toga, uzimajući u 
obzir njegovu osobnu karakteristiku polihistora, moguće je uočiti da se prili-
kom razmatranja mita u svojim djelima nije isključivo zadržao na njegovom 
filozofskom razumijevanju, nego je ovaj filozofski ali religiološki problem 
nastojao sagledati u jednom širem kontekstu. Nema sumnje da je Peroviće-
vo razumijevanje mita bilo dominantno filozofsko, s tim da se od početka 
dvadeset i prvog stoljeća, tj. u njegovom kasnijem odnosno posljednjem raz-
doblju života mogu primijetiti i snažniji religiološki pogledi na ovaj temat.31

Tijekom prosuđivanja Perovićevog razumijevanja mita moguće je 
identificirati sistematičan razvoj poimanja navedene topike. Shodno našem 
mapiranju Perovićevog znanstvenog interesa za mitologiju i mit, primijeti-
li smo da se ova problematika može pronaći u pet knjiga i dva znanstvena 
teksta.32 Naime, u njegovim ranijim knjigama i tekstovima, nastalim tijekom 

29 Ovdje bismo ponovili i podatak koji je otprije poznat iz profesorove biografije, a to je 
da je tijekom sedamdesetih godina prošloga stoljeća bio gimnazijski profesor u Vrbasu. Ovo 
je i više nego značajan podatak, jer budućim istraživačima života i djela profesora Perovića 
mnogo kazuje, pošto vjerujemo da je zapravo nastavničko iskustvo rada u gimnaziji bila izvr-
sna „učiteljska” podloga, tj. priprema za daljnju Perovićevu predavačku nadogradnju odnosno 
univerzitetsku karijeru. 
30 Usp. sa fusnotom 26.
31 Više religiološki pristup detektira se prvo u tekstu „Mitologija versus filozofija povijesti”, 
Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27, a zatim i u modificiranoj varijaciji znanstvenog rada koji je 
uvršten u knjigu Filozofski brevijar, str. 85-133 u poglavlju Mitologija versus filozofija povije-
sti.
32 Kada je riječ o knjigama u kojima se razviđa pojam mita to su: Istorija filozofije, Etika, 
Filozofija morala, Praktička filozofija, te na koncu Filozofski brevijar. Od radova izdvajaju se 



39POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

devedesetih godina prošloga stoljeća, kao što su Istorija filozofije, profesor 
Perović naočigled se samo sporadično osvrće na pojam mita u čisto pedagoš-
kom smislu te riječi. Ipak tom prilikom involvira vrlo značajne pojmove za 
razumijevanje navedene tematike, a to su mit, mitologije, te mitska svijest. 
Posebno će u svojim kasnijim djelima i filozofskim osvrtima ovaj potonji 
pojam intenzivnije potencirati. No, ni u kojem slučaju ne treba zanemariti 
kronološki segment razvoja navedenog istraživačkog interesa, budući da je, 
kako smo to upravo naznačili, de facto devedesetih godina u svome udžbe-
niku Istorija filozofije otvorio diskurs o mitologiji i mitu. Ubrzo nakon toga, 
u tekstu Mitologem sudbine i rađanje moralnosti, nastavlja produbljivati 
tematski odnos između filozofije i mitologije. 

Tijekom prvobitne interpretacije pojma mitologija, Milenko Perović ga 
predstavlja na jedan pomalo uvriježen način u svakodnevnoj jezičnoj kulturi, 
vezujući ga tako za fantaziju, imaginaciju, ali i politeistički pogled na svijet 
neodvojiv od magijske svijesti, teogonija i sudbine.33 Štaviše, u Perovićevom 
spisateljstvu tijekom devedesetih godina prošloga stoljeća, mitologija je 
za njega nadalje bila i „rudimentni istorijski oblik religije”.34 Na tom tragu 
određuje i objašnjava pojam mita, koji za njega u navedenom periodu nije 
ništa drugo negoli „bajka, kaža, priča, saga, riječ, legenda.”.35 Kako bi pre-
zentirao suštinu mita, u sličnom kontekstu koristi i pojmove poput mitološke 
fantazije.

Budući da su pojedini filozofi pisali „mitskim jezikom” kako bi izrazili 
svoje filozofske ideje, s druge strane profesor Perović sasvim korektno u 
znanstvenome smislu, pa i pomalo kontradiktorno, izdvaja i ističe vrijednost 
mita za helensku filozofiju. Upravo u tom smislu navodi i Platonov značaj.36 

„Mitologem sudbine i rađanje moralnosti”, u Bekić, T. (ur.), Mit: zbornik radova, Filozofski 
fakultet, Novi Sad, str. 93-100., kao i „Mitologija versus filozofija povijesti”. Oba navedena 
teksta kasnije su u izmijenjenim formama prenesena i u knjige, prvi u Etiku te kasnije u Filo-
zofiju morala, a drugi, što smo u prethodnoj fusnoti naznačili, u Filozofski brevijar. 
33 Pojam mitologije profesor Milenko A. Perović definira na slijedeći način: „Mitologija je 
fantastički i slikovni sistem priča (mytos je priča, bajka, skaska, saga, legenda, pripovijest) 
o postanku svijeta, bogova i čovjeka. Ono ispričano u priči uzima se kao odvojeno od pripo-
vjedača, kao predstavljeno koje se uzima kao da ima samostalno postojanje svijeta, uređenog 
sudbinskim i božanskim silama. Svijet se shvata kao sudbinski poredak u kome djeluju natpri-
rodne božanske sila i bića, ali i traže objašnjenja nastajanja svih strana prirodnog svijeta, kao 
i narodnog života (vatra i žrtva, postanak države, zemljoradnja, zakon, brak, vladarske loze 
itd.).” Perović, M. A., Istorija filozofije, str. 41.
34 Ibid.
35 Ibid., str. 313.
36 „Pojedini stari filozofi govorili su mitski. Koristili su stare mitove ili ih i sami stvarali, 
osobito Platon. Ponegdje je on više cijenjen zbog lijepih mitova, kojima obiluje njegovo djelo 



40 ARHE XXII, 44/2025

Dakle, Perović u svome prvobitnome bavljenju pojmom mita ipak primjećuje 
i naglašava njegov suodnos s filozofijom, ne odstupajući od klasične hipo-
teze prema kojoj se filozofija pojavljuje upravo „suprotstavljanjem logosa 
mitosu”,37 te se tako u svojim radovima počinje nešto otvorenije odnositi 
prema ovom konceptu. U kasnijim spisima, nastalim kroz modifikaciju teksta 
Mitologem sudbine i rađanje moralnosti, novosadski profesor intenzivnije 
počinje naglašavati i eksplicirati pojmove poput mitologema38, ali i mitološ-
ke svijesti.39 Drugim riječima, dolazi do određene evolucije, pa mogli bismo 
kazati i umjerenijeg pristupa prema pojmu mita i mitologije.

Iz nešto drukčije perspektive, a što je svakako vrijedno pažnje, jest da 
određene mitologeme poput sudbine, profesor Perović počinje promišljati 
iz područja filologije i historiografije, što je znanstveni pristup očigledan i 
u historijskoj religiologiji koja je nastala i razvijana na temelju Wachovog 
metodološko-religiološkog obrasca. Osim toga, tijekom razmatranja mitova, 
a na identičnome metodološkome tragu, moguće je prosuđivati i religiološke 
pojmove poput proročanstva, gatanja etc. Nadalje, novosadski filozof se ne 
zadržava samo na filološko-filozofskoj analizi religioloških pojmova, nego, 
primjerice, usporedbom grčkih, rimskih, egipatskih i mezopotamskih mitova 
dodatno pojašnjava pojam sudbine.40 Što se pak tiče istočnjačkih mitolo-
gija, Perović se katkada čisto u informativnome odnosno plošnome smislu 
referira na njihovu pojavu, te na tragu Hegela naglašava inferiornost duha 
ovih mitologija,41 što s druge strane nije religiološko već zapravo filozofsko 
čitanje historije religija. 

Nakon prvotnog perioda, kojeg bismo slobodnije mogli osloviti kao rani 
period bavljenja idejom mita, Kangrgin učenik početkom dvadeset i prvog 
stoljeća otvara nove pristupe razumijevanju pojma mita na našem jeziku. 
Takovrstan pristup najprije je otvorio s knjigom Praktička filozofija, te na-
stavio, šest godina poslije, objavljivanjem teksta Mitologija versus filozofija 
povijesti. Inače navedeni članak je preuzet i u knjizi Filozofski brevijar čime 

nego zbog spekulativnog izlaganja filozofskih ideja.” Ibid., str. 41.
37 Ibid.
38 „Mitologem označava jedan mitološki element, motiv, lik, scenu ili siže. Mitologem ima 
odliku da je globalan, univerzalan, široko rasprostranjen u kulturama naroda svijeta. Napri-
mjer: mitologem prvog čovjeka, svjetskog drveta, potopa etc. Mitologem se označava i kao 
»mitološki arhetip«.” Perović, M. A., Filozofija morala, str. 214.
39 „Mitološka svijest se pribira iz vlastite beskrajne proizvodnje konkretnih bajki kao parci-
jalnih interpretativnih slika svega što je u njenom vidokrugu”, Ibid.
40 Usp. Perović, M. A., Etika, str. 262-270
41 Usp. Milenko A. Perović, Istorija filozofije, str. 264.



41POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

je na određeni način i zatvoren Perovićev ciklus intenzivnijeg pisanja o poj-
mu mita. 

Dakle, početkom dvadeset i prvog stoljeća je objavljena knjiga Praktička 
filozofija, a u njenom odjeljku Filozofija povijesti te u podnaslovu Mitološka 
predstava vremena, Milenko A. Perović eksplicitnije se pored filozofskog, 
otvara i prema religiološkom razviđanju mita, posebno naglašavajući suod-
nos vremena i mita. Osim rečenog, biva oprezan prema perenijalnom toku 
koji se također može detektirati u djelu Mirčea Eliade, a koji se u literaturi 
vrlo često identificira kako sa filozofijom tako i s religiologijom.

Međutim, na tragu Eliade, što je veoma indikativno, u svoje djelo uvodi 
pojam mitskog odnosno svetog vremena koje je proizašlo iz mitske ili sim-
boličke svijesti kao takve. Nasuprot mitskog ili sakralnog vremena pozicio-
nirano je empirijsko vrijeme. Odmah moramo istaći da u navedenom djelu, 
Perović zapravo piše uvertiru za daljnja poglavlja koja su u potpunosti filo-
zofski orijentirana i pisana, poput Kozmološka filozofija i problem vremena, 
zatim Platon i platoničko mišljenje vremena, te sve do zadnjeg potpoglavlja 
Hajdeger: problem vremena i povijesti. Dakako, u odjeljku Mitološka pred-
stava vremena snažno je izražena i religiološka dimenzija razumijevanja 
mita primarno na osnovu Eliadeovog religiološkog shvatanja, ali kod koga se 
mogu detektirati i segmenti perenijalne filozofije. U tom kontekstu posebno 
treba izdvojiti da se koristio Eliadeovim djelom Mit i zbilja42 u srpskohrvat-
skom prijevodu, kao i originalnim uratkom Le mythe de l’eternel retour.43 
Filozofsku kategoriju vremena44 ne interpretira isključivo iz perspektive 
filozofije povijesti, nego se otvara i za religiološka obzorja, tj. historiju 
religija, te na koncu i za perenijalnu filozofiju. Stoga i pojam mitskog od-

42 Prijevod ovog djela su sačinili Mirna Cvitan i Ljerka Mifka, te je naslov određen ad 
sensum. Profesor Perović se koristio upravo ovim prijevodom, tj. izdanjem: Eliade, M., Mit i 
zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970. Zanimljivo je primjetiti da je navedeno djelo ponovno 
prevedeno i publicirano prvo u Zagrebu u prijevodu Nataše Pejović (Eliade, M., Aspekti mita, 
Demetra, Zagreb, 2004.), a kasnije i u Srbiji u prijevodu Dušana Janića (Eliade, M., Aspekti 
mita, Factum izdavaštvo, Beograd, 2017.).
43 Istaknuli bismo da je ovo djelo u međuvremenu prevedeno na hrvatsku jezičnu varijaciju, 
koju je u potonjim djelima profesor Perović i dalje koristio. Usp. Eliade, M., Mit o vječnom 
povratku, Naklada Jesenski i Turk, Zagreb, 2007.
44 Zanimljiva je i Perovićeva filologijska eksplikacija pojma vremena, koju je moguće išči-
tati u nekoliko njegovih djela, ali mi ju navodimo shodno knjizi Praktička filozofija: „Etimolo-
gija sveslavenske riječi vrijeme upućuje na staroslavensko i praslavensko „vretmen” (ono što 
se vraća, okreće, vrti) i indoevropsko „uert” s istim značenjima. Dnevno i godišnje kretanje 
sunca sjedinjava ideju cikličnosti vremena i prostora, kako u njihovoj primjeni na kozmičke 
vremensko-prostorne, tako i na socijalne procese (bračni odnos, struktura naseobina etc.).” 
Perović, M. A., Praktička filozofija, str. 242.



42 ARHE XXII, 44/2025

nosno svetog vremena ne objašnjava kao profano nego kao pravrijeme, što 
je de facto religiološka konstrukcija. U svetome ili mitskom vremenu45 se 
razvijaju i mitovi, koje klasificira, istina na tragu Eliade, kao kozmogonijske, 
antropogonijske, etiološke i eshatološke mitove.46 Prilikom sagledavanja 
mita primjećuje da je mitsko vrijeme zasnovano na ideji cikličnosti, kao i da 
je neodvojivo od rituala, u čijem se vremenu zapravo samo ponavlja mitsko 
vrijeme početka.47 Zanimljivo je da profesor Perović primjećuje dvije vrste 
razumijevanja pojma vremena kod historičara religije Eliadea, a to su mit-
sko, koje je zapravo ciklično, te linearno, tj. filozofsko poimanje vremena. 
Upravo u tome nadalje primjećuje religiološko svojstvo tzv. renovatio koje je 
zapravo ,,obnavljanje kozmogonije, kojim se omogućuje započinjanje novog 
ciklusa (nove godine). Regeneracija vremena je ciklično i ritualno vraćanje 
u projiciranu prošlost kao uslov „budućnosnog” zasnivanja novog ciklusa 
života. Svaki mogući životni novum smješta se u tu projekciju.48 Spominjući 
filozofsko razumijevanje kategorije vremena, najkraće kazano, Eliade prema 
Perovićevom filozofskom sudu ne razumije modernu filozofiju povijesti. Te 
je ova filozofska disciplina zapravo terra incognita za Eliadea bez obzira što 
ju je rumunjski religiolog pokušao involvirati u svojoj religiološki diskurs.49

45 „Mitsko vrijeme početka je „snažno vrijeme”, jer ga je preobrazila aktivna i stvaralačka 
prisutnost nadnaravnih bića. Izričući mitove, ponovno se vraća daleko vrijeme, na neki način 
postaje se »suvremenikom« prizvanih događaja, dijeleći prisutnost bogova i heroja. Jednom 
riječju, mogli bismo kazati da se »proživljavajući« mitove izlazi iz svakodnevnog kronološ-
kog vremena i stupa u kvalitativno sasvim različito »posvećeno« vrijeme, istodobno prvotno 
i beskonačno povrativo. Stoga se može govoriti o »snažnom« vremenu mita: to je »sveto« 
čudesno Vrijeme kada se nešto novosnažno i značajno u potpunosti ispoljilo.” Eliade, M., Mit 
i zbilja, str. 20-21.
46 Profesor Perović u svom potonjem tekstu na vrlo koncizan način objašnjava navedene 
vrste mitova: „U kozmogonijskim, antropogonijskim i etiološkim mitovima mitsko vrijeme 
ima status jednog od centralnih mitologema: kozmogonijski mitovi iskazuju prostorno-vre-
menske parametre zbiljnosti, njeno aktualno sinhronijsko stanje, veze i funkcije njenih dijelo-
va, te dijahroniju vasione kao uzročno-posljedični odnos; antropogonijski mitovi objašnjavaju 
postanak čovjeka (ljudskog roda ili određenih naroda ili prvoga čovjeka ili prvog para ljudi), 
odnosno postanak posebnog čovjeka u mitskom vremenu ili postajanje čovjeka i njegove duše 
ili nastanak tjelesnih organa etc.; etiološki mitovi objašnjavaju porijeklo pojava prirode ili 
socijalnog života. U cjelini, mitovi obrađuju pitanja porijekla zemlje i neba, mora i planina, 
značajnih momenata ljudske stvarnosti (porijeklo smrti, dobivanje vatre, uvođenje pravila 
bračnog života, obredi inicijacije, otkriće zanata i ratarstva, porijeklo carske vlasti, socijalno-
religijski rituali etc.).” Perović, M. A., „Mitologija versus filozofija povijesti”, str. 12.
47 Usp. Perović, M. A., Praktička filozofija, str. 242.
48 Ibid., str. 242-243.
49 Usp. Perović, M. A., „Mitologija versus filozofija povijesti, str. 2; također, Filozofski 
brevijar, str. 86.



43POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

Međutim, za razliku od većine drugih perenijalista, ali ne i religiologa, 
Eliade je ipak bio filozofski obrazovan te je vjerovatno tako pokušavao po-
miriti religiološko odnosno perenijalno razumijevanje povijesti s filozofskim 
shvaćanjem. No, s druge strane, prof. Perović će pod snažnim utjecajem 
tradicionalnog kontinentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasičnog njemačkog 
idealizma, valorizirati i kritizirati Eliadeov pristup involviranju filozofije po-
vijesti u koncept razumijevanja svijeta i vremena odnosno mita, što je znatno 
više perenijalističko negoli religiološko poimanje ovoga problema. Samim 
time Perović će ograditi filozofiju povijesti od perenijalističko-ezoterijske 
tradicije u koju je „uključena” od strane Mirčea Eliadea.

Iako je perenijalistička filozofija specifična po tome što je omogućila 
i djelomični razvoj komparativne historije religija u 19. stoljeću, u ovome 
kontekstu treba istaći dvije veoma bitne činjenice. Kao prvo, perenijalistička 
filozofija ne uzima u obzir posljedice sintetiziranja divergentnih i proturječ-
nih učenja, niti ih uvažava, već ih prije prikazuje kao refleksije apsolutne isti-
ne. I još važnije, u nastojanju da se perenijalna misao predstavi kao ozbiljno 
filozofsko učenje, zapravo sama filozofija time, u određenom smislu, trpi, tj. 
gotovo uvijek je u podređenom položaju i služi kao sredstvo da se određe-
ne ideje svojstvene perenijalnoj filozofiji sadržajno prikažu kao relevantne 
i teorijski zasnovane. Upravo na to u svojim razmatranjima ukazuje i prof. 
Perović kada govori o Eliadeu, ali to direktno ne ističe.

Dakle, perenijalistička filozofija, na čijem je tragu i Eliade, primjenom 
različitih filozofskih učenja u svojoj suštini ostaje dominantno u okviru mo-
dernih ezoterijskih misaonih tokova.50

ZAKLJUČAK

Pojam mita u svome znanstvenome diskursu vrlo je često u fokusu reli-
giologije, ali i filozofije, te također i nekih drugih znanosti poput historije, 
etnologije, književnosti, te katkada i teologije. Tematikom mita, što smo 
naznačili na prethodnim stranicama, bavio se i Milenko A. Perović. Ipak, u 
njegovom filozofskom opusu prisutan je evolutivni proces u odnosu na po-
imanje mita. Povijesno motreno, primjećuje se da profesor Perović u svojoj 
prvotnoj fazi filozofskog djelanja, a to je bilo tijekom sedamdesetih i osam-
desetih godina prošlog stoljeća, nije obraćao pozornost na pojam mita, što je 
u jednu ruku razumljivo budući da je radio u instituciji u kojoj to i nije bilo u 

50 Usp. Beglerović, S., Geneza i razvoj moderne evropske ezoterijske tradicije, Fakultet 
islamskih nauka, Sarajevo, 2022.



44 ARHE XXII, 44/2025

fokusu njegovog znanstvenog angažmana. Međutim, sa znanstveno-evolutiv-
nim razvojem mijenjao se i pogled na mit kod prof. Perovića. 

Milenko A. Perović u prvom zamahu znanstvenog elaboriranja mita tije-
kom devedesetih godina dvadesetog stoljeća rasuđuje ga na jednoj ustaljenoj 
bazi kao sagu, priču ili kazu. S postupnim otvaranjem prema ovoj tematici 
Milenko A. Perović u filozofskome kontekstu se između ostalog naslanja na 
platoničku tradiciju razumijevanja koncepta mita. Razlog tome, prema naše-
mu mišljenju, pronalazi se u činjenici što je tijekom svoje predavačke karije-
re držao brojne sveučilišne module neodvojive od sadržaja antičke filozofije 
a koja je sama po sebi nastala kao produkt odgovora na mitsko mišljenje. S 
tim da Perović ne zastupa ustaljenu interpretativnu nit ovoga intelektualnog 
naslijeđa, koje po svojoj prirodi može katkada biti pomalo i isključivo prema 
mitu, nego na tragu platoničke otvorenosti prema mitu zapravo tolerira mit 
kao sredstvo izražavanja u kontekstu historije filozofije i njezinog povijesnog 
kontinuiteta. Ovako shvaćeni, mitovi nisu literarni dodatak lišen racionalno-
sti, već su, kao u Platonovom slučaju, u potpunosti integrirani u filozofsku 
argumentaciju.

Nadalje, postupno mijenja polazišta, te konceptu mita prilazi na kom-
pleksniji način. Zapravo reflektira pojam mita, te u filozofski diskurs uvodi 
relevantne religiološke svjetonazore o mitu, poput Eliadeovog. S jedne stra-
ne, biva otvoren prema eliadeovskom religiološkom pristupu u kojemu se 
mogu detektirati segmenti i metodološki pristupi onoga što se u religiologiji 
naziva uporedna historija religija, čiji je relevantni predstavnik bio Joachim 
Wach. No, s druge strane,Perović pokazuje i ozbiljan otklon od Eliadove 
koncepcije poimanja povijesti pa i mita, jer je rumunjski religiolog po svoj 
prilici uključivao u svoje religiološke pristupe i perenijalnu filozofiju. Kao 
što smo već prethodno istakli, perenijalna filozofija, na čijem je tragu i 
jednim dijelom Eliade razvijao svoj nauk o mitu i povijesti u svojoj suštini 
ostaje dominantno u okviru modernih ezoterijskih misaonih tokova. Takvu 
ideologijsku matricu Eliade je pokušao sintetizirati s Hegelovom filozofijom 
povijesti. Ipak, prof. Perović će pod snažnim utjecajem tradicionalnog konti-
nentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasičnog njemačkog idealizma, kritizirati 
Eliadeov pristup involviranju filozofije povijesti u njegov koncept razumi-
jevanja svijeta i vremena, odnosno prepoznat će perenijalistički tok, premda 
ga na taj način Perović neće imenovati, ali će ga na koncu ozbiljno propitati i 
kritički valorizirati. Analogno tome, može se zakjučiti da je profesor Perović 
prvi na našim područjima iz filozofskog aspekta kritički pristupio perenijal-
noj filozofiji.



45POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

LITERATURA

Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveučilišna naklada Liber, Zagreb, 1985.
Cassirer, E., Mit o državi, prev. Šafarik, O., Nolit, Beograd, 1972.
Cassirer, E., Filozofija simboličkih oblika, prev. Kostrešević, O., Književna zajednica, 

Novi Sad, 1985.
Dogan, N., U potrazi za Bogom, Teologija u Đakovu, Đakovo, 2003.
Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog života: Totemistički sustav u Australiji, 

Naklada Jesenski i Turk, Hrvatsko sociološko društvo, Zagreb, 2008.
Džinić, I., „Filozofija i politički mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”, 

Obnovljeni život 70 (4/2015), str. 487-498.
Eliade, M., Mit i zbilja, prev. Cvitan, M. i Mifka, Lj., Matica hrvatska, Zagreb, 1970. 
Eliade, M., Aspekti mita, prev. Pejović, N., Demetra, Zagreb, 2004.
Eliade, M., Mit o vječnom povratku, prev. Novković, J., Naklada Jesenski i Turk, 

Zagreb, 2007.
Eliade, M., Aspekti mita, prev. Janjić, D., Factum izdavaštvo, Beograd, 2017. 
Freud, S., Budućnost jedne iluzije, Naprijed, Zagreb, 1986.
Gruhonjić, D., „Profesor Milenko Perović – filozof blistavog uma”, Autonomija: 

Portal građanske Vojvodine (2. 1. 2024.). Dostupno na: https://autonomija.
info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/ (Pristupljeno: 2. 7. 
2025.).

Hock, K., Einführung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt, 2008.

Jašić, O., „Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15 
(55/2012), str. 215-226.

Jašić, O., „O religiji i religioznosti”, Logos–časopis za filozofiju i religiju 2 (2/2014.), 
str. 83-112.

Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Zagreb, 2004.
Otto, R., Das Heilige, Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 

Verhältnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004.
Partenie, C. (ur.), Plato’s Myths, Oxford University Press, Oxford, 2004.
Perović, M., Svijet malograđanina, August Cesarec, Zagreb, 1989.
Perović, M., Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.
Perović, M., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.
Perović, M., Problem početka u filozofiji: Uvođenje u Hegelovu filozofiju, Vrkatić, 

Novi Sad, 1992.
Perović, M. A., „Mitologem sudbine i rađanje moralnosti”, u Bekić, T. (ur.), Mit: 

zbornik radova, Filozofski fakultet, Novi Sad, str. 93-100. 
Perović, M., Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001. 
Perović, M., Istorija filozofije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 

2003.
Perović, M., Uvod u filozofiju s policijskom etikom, Futura publikacije, Novi Sad, 

2003.
Perović, M., Uvod u etiku, Savez pedagoških društava Vojvodine, Novi Sad, 2003.
Perović, M., Praktička filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 

2004.
Perović, M., Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.



46 ARHE XXII, 44/2025

Perović, M. A., „Mitologija versus filozofija povijesti”, Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27.
Perović, M., Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko društvo, Zagreb, 2011.
Perović, M., Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 

2012.
Perović, M., Karakteri: Etička parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.
Perović, M., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013.
Perović, M., Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.
Perović, M., Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i književnost, 

Cetinje, 2017.
Perović, M., Filozofija politike, Zavod za udžbenike, Podgorica, 2019.
Platon, Država, prev., Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969.
Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction to the Philosophy of Mythology, 

prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New York Press, 
Albany, 2007.

Schelling, F. W. J., Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveučilišna 
naklada, Zagreb, 2008.

Silajdžić, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-Ašʻarija, Bosanski kulturni 
centar, Sarajevo, 1999.

Šušnjić, Đ., Religija 1, Čigoja štampa, Beograd, 2009.
Terrin, A. N., Uvod u komparativni studij religija, Kršćanska sadašnjost, Zagreb, 

2006.
Wach, J. Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen 

Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924.



47POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

ORHAN JAŠIĆ
Faculty of Islamic Sciences, University of Sarajevo, BIH

Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tuzla, BIH
KERIM SUŠIĆ

Faculty of Humanities and Social Sciences , University of Tuzla, BIH

THE NOTION OF MYTH IN THE PHILOSOPHICAL 
DISCOURSE OF MILENKO M. PEROVIĆ: 

RELIGIOLOGICAL OBSERVATIONS

Abstract: In the fi rst part of the text, an understanding of the term religiology (Ger. 
Religionswissenschaften) is presented, as well as its correlation with other scientifi c 
fi elds, especially with the philosophy of religion. We have briefl y highlighted the 
signifi cance and uniqueness of myth in the religious, but also in the philosophical 
discourse. Then, in the continuation of the paper, the genesis and development of 
Milenko A. Perović’s writing interest in the concept of myth and mythology. On that 
occasion, it was detected that this was a period that began in the 1990s and lasted until 
the end of his life. During the aforementioned period, Perović’s works were mainly 
created for teaching needs in the educational process at the Faculty of Philosophy, 
University of Novi Sad, but in addition, scholarly studies and monographs were 
presented that went beyond standard textbook content. In many of his works from 
this period, the concept of myth fi nds its place both sporadically and as part of in-
depth philosophical refl ection. When it comes to myth, we noticed that in Perović’s 
scientifi c discourse there is a religiological perspective, less known in our region. In 
this context, Milenko A. Perović engages with and interprets Eliade’s understanding 
of myth and time, attributing to it a philosophical dimension within the academic 
fi eld that we call historical religiology. Therefore, in the end, we tried to point out the 
connection between Perović’s understanding of myth and historical religiology. 
Keywords: Milenko A. Perović, philosophy, religiology, myth, Mircea Eliade

Primljeno: 23.7.2025.
Prihvaćeno: 20.9.2025.


