Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perovi¢ M. A.
2-264: 1
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.29-47
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

ORHAN JASIC!

Fakultet islamskih nauka, Univerzitet u Sarajevu, BiH
Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH
KERIM SUSIC?

Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH

POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU
MILENKA A. PEROVICA: RELIGIOLOSKA
SAGLEDAVANJA

Sazetak: U prvom dijelu teksta prezentirano je razumijevanje pojma religiologija (nj.
Religionswissenschaften) kao i njen suodnos s drugim znanstvenim poljima a napose
s filozofijom religije. Ukratko smo izdvojili znacaj i posebnost mita u religioloskom,
ali i u filozofskom diskursu. Potom je u nastavku rada predstavljena geneza i razvoj
spisateljskog interesiranja Milenka A. Perovi¢a za pojam mita i mitologije. Tom
prigodom detektirano je da je rije¢ o razdoblju koje je pocelo devedesetih godina
dvadesetog stoljeca te je trajalo sve do konca njegovog zivota. U navedenom periodu
Peroviceva pisana djela uglavnom su nastajala za nastavne potrebe u obrazovnome
procesu na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Novom Sadu, ali su pored toga
projicirane znanstvene studije i monografije koje su nadilazile udzbenicko Stivo. U
mnogim njegovim djelima iz tog razdoblja pojam mita pronalazi svoje mjesto kako
sporadi¢no tako i u intenzivnijoj filozofskoj refleksiji. Kada je rije¢ o mitu, primijetili
smo da se u Perovicevom znanstvenom diskursu javlja, kod nas manje poznata,
religioloska perspektiva. U tom kontekstu, Milenko A. Perovi¢ razvida i interpretira
Eliadeovo shvacanje mita i vremena te mu pri tome ucitavaijednu filozofsku dimenziju
u znanstvenom polju kojeg oslovljavamo kao historijska religiologija. Stoga smo na
koncu pokusali ukazati na povezanost izmedu Perovi¢evog razumijevanja mita s
historijskom religiologijom.

Kljuéne rijeci: Milenko A. Perovi¢, filozofija, religiologija, mit, Mircea Eliade

I E-mail adresa autora: orhan.jasic@fin.unsa.ba; orhanjasic@yahoo.com
2 E-mail adresa autora: kerimsusic@gmail.com

29



30 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

lako u filozofskoj tradiciji nije uobicajeno da se na samome pocetku tek-
sta iznose zakljucci, ipak bismo izdvojili da je pokojni profesor Milenko A.
Perovi¢ zasigurno bio jedan od najznacajnijih jugoslovenskih filozofa i pro-
fesora filozofije. U svome znanstvenome opusu dominantno je bio posvecen
polju prakticke filozofije, a napose filozofije morala i filozofije politike, kao
i njemacke klasi¢ne filozofije. Pored navedenog, a $to njegova djela jednim
dijelom razotkrivaju, u svome znanstvenome opusu posvetio je i odredenu
pozornost filozofijskoj, a mozemo slobodno kazati i religioloskoj refleksiji
pojma mita i mitologije, ali i mitske svijesti. Spomenuti pojmovi, pored polja
filozofije mogu se isto tako razvidati iz rakursa historije, knjizevnosti, lingvi-
stike, teologije, a svakako i religiologije. U kontekstu naseg teksta fokus je
usmjeren osim k filozofskom reflektiranju pojma mita u svijetlu Perovic¢eve
filozofije, takoder i na religiolosko razmatranje navedenog pojma. Posto je
religiologija kao znanstvena disciplina popriliéno nepoznata pa cak i zane-
marena na nasem jeziku, prije negoli nastavimo razmatrati Peroviceve vidike
0 pojmu mita, u nastavku rada ¢emo odredenu pozornost posvetiti i pojmu
religiologije kao i njenome suodnosu sa filozofijom.

1. RELIGIOLOGIJA

Religiologija ili religioznanost (njem. Religionswissenschaften) jest
sustavni pristup izucavanju jedne ili viSe religija. Prigodom proucavanja,
analiziranja, promatranja ili opisivanja odredene religije i njenih sastavnica,
religiolosko polaziSte za razliku od teoloskog jeste izvanjske istrazivacke
naravi. Religiolog svoje vlastito religiozno uvjerenje tijekom izucavanja
odredenog religijskog fenomena, opcéenito religije ili pak religija ‘ostavlja
po strani’.3 Vrijedno je, takoder, izdvojiti da se religiologija na nas jezik u
jednome Siremu smislu prevodi sa Znanost o izucavanju religija ili kao
Studij religije. Ipak, najsrodnija rije¢ na nasem jeziku za religiologiju jeste
religioznanost, §to je u sustini jezi¢na kovanica preuzeta iz poljskoga jezika.
Kada je posrijedi izucavanje religiologije u americkom govornom podneblju
koristi se jezicna konstrukcija Religious Studies. Za navedeno znanstveno
polje, istina u jednom suzenom smislu, na engleskom jeziku upotrebljavaju
se izrazi Comparative Religion ili Comparative Studies of Religion, ali ovom

3 Usp. Hock, K., Einfiihrung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche Buchgese-
lIschaft, Darmstadt, 2008., str. 7.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 3]

prigodom bismo akcentirali da su, zapravo, uporedne religije tek jedan se-
gment religiologije. No, americki pristup, koji je ujedno i snazno prisutan
i u drugim dijelovima anglofonog podneblja primjetno je drukciji u svome
epistemoloskome obrascu u odnosu na uvrijezeni kontinentalni tj. europsko-
kulturalni znanstveni pristup u religioznanosti.

Kada se govori o historijskome pocetku religioznanosti za njezinog ute-
meljitelja uzima se prvenstveno ime Friedricha Maxa Miillera (1823-1900).
Rije¢ je o znanstveniku njemackog porijekla koji je predavao i istrazivao na
Sveucilistu u Oksfordu. On je jo$ u devetnaestom stoljecu na oksfordskom
sveucilistu pokrenuo grandiozni projekat prevodenja stotinu svetih spisa
razlicitih religijskih tradicija na engleski jezik. Posebno polje njegovog znan-
stvenog interesiranja bila je komparativna mitologija. Za Friedricha Maxa
Miillera moguce je i kazati da je primus inter pares medu ocima religiologije.
Pored njega, iz tzv. formativnog razdoblja religiologije, u najznacajnija ime-
na medu ‘oceve religiologije’ ubrajaju se Joachim Wach (1898-1955) i Ru-
dolf Otto (1869-1937).4 Vrijedno je ovom prigodom istaknuti i da je znanost,
koja se Cesto spominje uz religiologiju zapravo i teologija, koja polazi od
nacela vjerujem prilikom eksplikacije religije ili odredenog njenog segmenta.
Medutim, rije¢ je o posve zasebnim oblastima sa samostalnim disciplinama.
I jedna i druga znanost mogu govoriti o posve identicnom fenomenu iz svoga
vlastitog rakursa. Kako smo ve¢ istaknuli, teologija za razliku od religiologi-
je u svom spoznajnom procesu polazi od nacela vjerujem.>

Sama religiologija dijeli se na dvije osnovne grane: sustavna religiologija
i historijska religiologija. Historijska religiologija dalje se razgranava na
poddiscipline: a. historija religije, unutar koje se izucava historija pojedinac-
ne religije kao $to su na primjer hinduizam, budizam, dzainizam, sikizam,
taoizam, konfucijanizam, S$intoizam, zoroasterizam etc. U ovome polju
religiologije poseban fokus usmjeren je prema svetim kazivanjima, simbo-
lima, mitovima, te opcenito konceptima vjerovanja i njihovom razvoju kroz
historiju, te b. historija religija koja se takoder naziva uporedna ili kompara-
tivna historija religija odnosno komparativne religije. Zadatak komparativne
historije religija jesu usporedbe, kojima se jasno utvrduje razliCitost, ali i
sli¢nosti izmedu dvije, ili vise religijskih tradicija. Tom prilikom istraziva-
nje vrlo Cesto se fokusira na samo jedan segment koji se pojavljuje u nekim

4 Usp. Jasi¢, O., ,,0 religiji i religioznosti”, Logos—casopis za filozofiju i religiju 2
(2/2014.), str. 84-85.

5 Usp. Silajdzi¢, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-As ‘arija, Bosanski kulturni
centar, Sarajevo, 1999., str. 66.



32 ARHE XXII, 44/2025

religijama. Tu se u jednome komparativnome kontekstu razvidaju posebno
simboli, mitovi, svete pripovijesti, molitve, obredi etc.°

Druga grana religiologije jeste sustavna religiologija. Unutar svog dijapa-
zona navedene grane religiologije samo ¢emo spomenuti sljedece discipline:
a. filozofija religije, koja pripada i polju filozofije, ali i znanstvenom polju
religiologije; b. sociologija religije, koja je ujedno i socioloska i religioloska
disciplina; c. psihologija religije koja pripada i psihologiji i religiologiji; d.
zatim, postoji i ekonomsko promatranje religije, kao i e. etnologija religije, te
f. fenomenologija religije, koja je s pravom neizostavna, a rijec je o zasebnoj
disciplini u ¢ijem su fokusu opisi odredenog religijskog fenomena izvana.
Dakle, zadatak fenomenologije religije jeste opis odredene religijske pojave.”

Iz prethodno recenog detektira se da su religija ili religije istrazivacki
predmet ove znanosti, te njenih disciplina i njihovih grana. Time se dolazi
i do kljunog pojma istrazivanja, a to je religija. U znanstvenoj literaturi
postoje brojne definicije religije dok i sama rijec religija koja je ustaljena u
nasem jeziku dolazi iz latinskog jezika, a ovaj pojam je ustaljen i u drugim
europskim jezicima poput njemackog, engleskog etc. Etimologija rijeci
religija proizilazi od rije¢i religo, religare Sto znaci, pored ostaloga, i pove-
zati. Vrijedno je izdvojiti da smo u Europi, $to je i razumljivo, pod snaznim
utjecajem latinskog i grékog jezika, a sukladno tome formirani su koncepti
razmiSljanja, te stru¢ni i znanstveni instrumentarij odnosno pojmovlje.8

Inace, kako smo prethodno naznacili, u literaturi se mogu iscitati brojne
definicije religije, te su iz svog rakursa religiju definirali teolozi ali i filozofi,
psiholozi, sociolozi, filolozi, histori¢ari etc. Sasvim prirodno, te slijedom
unutarnje logike odredenih znanosti, javljaju se diferentna polazista prilikom
definiranja i1 odredenja pojma religije, zbog cega su mnogi autori sukladno
svom bazi¢nom polazistu definirali religiju. No ipak, religija se veoma cesto
poima kao ¢vrsto povezan sustav vjerovanja, moralnih normi i obicaja koji
se odnose na svete, tj. izdvojene i zabranjene stvari, a povezanih u zajednicu

6 Usp. Wach, J., Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschafistheoretis-
chen Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924., str. 73-111.

7 Usp. Jasi¢, O., ,,Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15
(55/2012), str. 215-226.

8 U drugim kulturama i civilizacijama primjetne su brojne razli¢itosti. Tako se, na primjer,
na sanskrit jeziku, tj. jeziku drevnih Indijaca, za religiju koristi pojam darma. No, doslovni
prevod pojma darma znacio bi zakon, obicaj, poredak. Takoder, u istoj religiji koristi se pojam
pakti $to znaci vjerovanje. U indijskome susjedstvu tj. Kini rabi se termin Dao, kojeg religi-
olozi i filolozi poimaju kao religija, premda se navedeni pojam s vremena na vrijeme prevodi
i sa uzim, a katkada i sa $irim znacenjima. Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Za-
greb, 2004., str. 6.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 33

religioznih ljudi.® U navedenoj definiciji primje¢ujemo pojam svetoga. Sveto
je sve ono Sto izaziva strahoposStovanje u covjeku, to je ono pred ¢ime ljudsko
bice drhti i §to istinski postuje. Putem razumijevanja i doZivljaja svetog, nu-
minoznog, homo religiosus otkriva vrijednosti zivota, potom shvaca duznost,
grijeh, poslusnost, sluzbu, potrebu za iskupljenjem, neophodnost pomirenja,
oprosta i pokajanja.l9 Osim prethodno navedenog, u ovome kontekstu putem
pojma svetog homo religiosus poima i filozofsku kategoriju vremena, te sa-
mim time dolazimo i do pojma mita u religioloskom kontekstu.

Motreno iz religioloskog rakursa, mit se moze definirati kao sveto kazi-
vanje o neCemu $to se davno dogodilo i §to predstavlja smjerodavnicu, odno-
sno paradigmu za ovozemaljsko djelanje u svim razdobljima.!! Nadalje, neki
¢e autori tvrditi da je mit zapravo sveto znanje o primordijalnom znacenju
svakog fenomena. Upravo tu dolazi do simbioze poimanja znanja i vremena,
posto se mit dakako prema toj vrsti vjerovanja odigrao u mitskom vremenu
koje je sveto, te kao takvo i paradigmati¢no.!? Osim toga, vrijedno je istaci
da je mit teorijski, dok je ritual pak prakti¢na manifestacija religioznog isku-
stva. U skladu s nekim religiolo§kim shvacanjima,!3 putem rituala ustvari se
ozivljava sveto vrijeme. Buduc¢i da fenomen rituala nije u fokusu naseg rada,
stoga mu nec¢emo dalje ukazivati pozornost.

Posebno je vazno izdvojiti da znameniti religiolog Mircea Eliade pri-
mjecuje kako se u svakodnevnome govoru rije¢ mit koristi da bi se oznacila
izmisljotina ili iluzija, premda u religioloSkome vokabularu oznacava ,,svetu
tradiciju, prvobitno otkrovenje, uzor.”!4 Eliade opisuje mit kao svetu pricu
odnosno dogadaj koji se odigrao u prvim vremenima, tj. u svetome vremenu
na samome pocetku. Mit, sukladno navedenome misliocu priopéava djelova-
nje nadnaravnih ali i zbilju kozmosa, svijeta, ili pak nekih dijelova okolisa
poput biljnih ili Zivotinjskih vrsta etc.!> Ovdje svakako ne treba izostaviti

9 Usp. Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog Zivota: Totemisticki sustav u Australiji,
Naklada Jesenski i Turk, Hrvatsko sociolosko drustvo, Zagreb, 2008., str. 101.

10 Usp. Otto, R., Das Heilige, Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein Ver-
hdltnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004., str. 5-183.

11 Svakako da je zanimljivo i religiolosko poimanje mita profesora Pure Suinji¢a: ,Mit
¢uva uspomenu na izvorno, prvobitno, arhetipsko i ¢isto iskustvo sa stvarima i bi¢ima. Onaj
ko ne poznaje mit, udaljen je od bozanskog u sebi i u svetu oko sebe: on je izgubljeno se¢anje
na svoj podetak.” Susnjié, B., Religija I, Cigoja $tampa, Beograd, 2009.

12 Usp. Ibid., str. 135-149.

13 Usp. Ibid.

14 Usp. Eliade, M., Aspekti mita, Factum izdavastvo, Beograd 2017. str. 5.

15 Usp. Eliade, M., Mit i zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970, str. 9. Elijadeov religioloski
metod u eksplikaciji religijske tematike, a samim time i mita, temelji se na tome, $to se koristi
historijski metod. Naime, religijska pojava odnosno mit ne moze egzistirati van historijskog



34 ARHE XXII, 44/2025

¢injenicu da mitovi u nekim drustvima imaju centralnu poziciju tijekom for-
miranja vjerovanja, rituala, moralne obicajnosti, ali i cjelokupnog drustvenog
Zivota.10

Inace u novijoj historiji formirala se i znanost o mitovima koja se nazi-
va mitologija. Tako se unutar mitologija u jednome grubome smislu razvila
i religioloska klasifikacija mitova na: teogonijske, etioloske, te eshatoloske
mitove, a o ¢emu ¢e biti viSe rijeci u kasnijem dijelu rada.!”

U nastavku ¢emo u osnovnim crticama razmotriti razumijevanje mita u
odnosu na filozofiju religije, buduci da ona koegzistira kako kao grana reli-
giologije, jednako tako, ako ne i viSe, kao samostalna filozofska disciplina.

Paradoksalna je historija odnosa mita i filozofije, te njegove upotrebe u
filozofskom diskursu, od kritike mitskog misljenja do njegova prihvacanja,
preko odbacivanja i rehabilitacije, do potiskivanja mitotvorackog u filozofiji,
ali i ponovnog isticanja vaznosti ispravnog razumijevanja mita, posebno na-
kon njegove zloupotrebe u 20. stolje¢u. Medudjelovanje mita i filozofije ve¢
je prisutno u najranijem razdoblju filozofskog misljenja kod predsokratika.
Naime, utjecaj starogrckih pjesnika, poput Homera i Hesioda, naroc€ito njiho-
vih kosmogonijiskih i teogonijskih mitova od presudnog su znacaja za obli-
kovanje grcke kulture. Neposredno ¢e tako epska anticka tradicija formirati
i publiku kojoj se obracala. Upravo ¢e tu Cinjenicu prilikom pisanja svojih
rasprava imati na umu prvi gréki filozofi. Naprasno odbacivanje klju¢nih
obiljezja vremena koje su svjedocili ukljucivalo je bojazan od neprihvacanja
neceg novog Sto je filozofija zasigurno predstavljala. Medutim, pogresno je
zakljuciti da je filozofija nastala iz mita, ve¢ je prije svega treba razumijeva-
ti kao reakciju, odgovor i protivljenje mitskom misljenju. Uvjetno kazano,
filozofsko pripitomljavanje mita dugotrajan je proces koji ¢e svoj vrhunac
dosti¢i u Platonovoj filozofiji. Pored sustavne kritike tradicionalne grcke mi-
tologije, njegovi dijalozi ipak obiluju filozofskim idejama koje su iskazane u
mitskoj formi.!8 Platon nije samo reinterpretirao stare mitove ve¢ je i sam bio

konteksta, te se opc¢enito unutar historijskog pristupa u religiji koristi takoder i fenomenoloski
metod, koji za cilj ima odrediti /ocus religijskog fenomena. I u trecoj etapi, koja bi zapravo
trebala biti i posljednja, primjenjuje se hermeneuticki metod, kojim se deskribiraju religijski
fenomeni u historiji, pri ¢emu je vrlo vazno rabljenje komparativne metode, kojom se porede
simboli 1 mitovi i sli¢no. Usp. Poupard, P., Religije, Kulturno informativni centar naklada Je-
senski 1 Turk, Zagreb, 2007., str. 11-12.

16 Usp. Dogan, N. U potrazi za Bogom, Teologija u Dakovu, Pakovo, 2003., str. 82.

17 Usp. Susnji¢, B.,Religija 1, str. 136-137.

18- Opsirnije, 0 najvaznijim mitovima u Platonovim dijalozima, te njihovim glavnim filo-
zofskim aspektima, vidjeti, Partenie, C. (ur.), Plato’s Myths, Oxford University Press, Oxford,
2004.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 35

vrhunski mitotvorac, stvarajuéi tako vlastite mitove u kojima ¢e iznijeti svoja
filozofska razmatranja.!® Za razliku od Platona, njegov ¢e uéenik Aristotel
gotovo u potpunosti napustiti, uvjetno kazano, tradiciju upotrebe filozofskog
mita u svojim djelima. Medutim, na jednom mjestu u Metafizici, ipak ¢e Ari-
stotel ustvrditi kako je ljubav prema mitu, koji posjeduje obiljezje cudesnog,
zapravo u odredenom smislu i ljubav prema filozofiji.20 Vazno je ista¢i da
se od renesanse pa naovamo vrlo Cesto sa mitologijom prozima ezoterijska
odnosno kasnije perenijalna filozofija, $to neki autori pogresno dovode u
svezu sa filozofijom. S druge strane, prosvjetiteljstvo ¢e odlucno odbacivati
upotrebu mita u filozofiji, pripisuju¢i mu obiljezje praznovjerja koje nije u
suglasju s razumom. Medutim, kasnije ¢e Schelling u svojim djelima revi-
talizirati upotrebu mita u filozofskom diskursu. Kao §to je poznato, za njega
ée mit postati simbolicko otkrovenje apsoluta.?! Sto se pak tice suvremene
filozofije, posebno je u okviru ovog rada vazno ista¢i Cassirerove doprinose
razumijevanju uloge mita u druStvenom kontekstu.22 U svome najvaznijem
djelu Filozofija simbolickih oblika?3, te posebno u posthumno objavljenoj
raspravi Mit o drzavi,?* Cassirer ¢e zapravo u potpunosti promijeniti para-
digmu suvremenog poimanja mita. Povezuju¢i romantizam, antropologiju i
modernu semiotiku, u svojim ¢e razvidanjima o mitu pokazati kako je rijec
0 vaznoj i ispravnoj simbolickoj formi pomocu koje je moguce konstruirati
znacenja.

19 Na primjer, jedna od najvaznijih filozofskih rasprava ikada napisanih, Platonova Drzava,
zavrsava eshatoloskim mitom o Erovom putovanju u drugi svijet. Usp. Platon, DrZava, prev.
Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969., knjiga X, 614 i dalje.

20 Usp. Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveucilisna naklada Liber, Zagreb, 1985.,
982b16-18.

21 Pored Schellingovog najpoznatijeg djela, Filozofija umjetnosti (Schelling, F. W. J.,
Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveucilisna naklada, Zagreb, 2008.), ovdje
posebno treba istaéi njegova kasna predavanja o filozofiji mitologije, naro€ito raspravu Histo-
rijsko-kriticki uvod u filozofiju mitologije (Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction
to the Philosophy of Mythology, prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New
York Press, Albany, 2007.).

22 Usp. Dzini¢, L, ,,Filozofija i politi¢ki mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”, Obnov-
ljeni Zivot 70 (4/2015), str. 489-491.

23 Usp. Cassirer, E., Filozofija simbolickih oblika, prev. Kostresevi¢, O., Knjizevna zajedni-
ca, Novi Sad, 1985.

24 Usp. Cassirer, E., Mit o drzavi, prev. Safarik, O., Nolit, Beograd, 1972.



36 ARHE XXII, 44/2025

2. KRATKI OSVRT NA ZIVOT I DJELO M. A. PEROVICA

U nastavku teksta u najosnovnijim crticama izdvojit ¢emo osnovne se-
gmente iz Zivota profesora Perovi¢a buduéi da je intenzivnije prezentirana
njegova biografija na drugim mjestima. Profesor Milenko A. Perovi¢ rodio
se 1950. godine u Vrbasu (Vojvodini). Temeljni studij filozofije zavrSio je
na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu, dok je pak doktorirao na
Sveucilistu u Zagrebu pod mentorstvom praksisovca i profesora etike Milana
Kangrge. Prije negoli je postao univerzitetski nastavnik, Milenko A. Perovi¢
je radio u rodnome gradu kao uposlenik Radni¢kog univerziteta i kao gimna-
zijski nastavnik. Od 1977. godine zaposlen je u Pokrajinskom komitetu Sa-
veza komunista Vojvodine (PK SKV) pri Centru za marksisticko obrazovanje
1 idejno-politicko osposobljavanje ,,Stevan Doronjski”. Centar se nalazio u
Novom Sadu, a profesor Perovi¢ obavljao je duznost tajnika, a poslije i ured-
nika Casopisa Savremenost kojeg je publicirala navedena institucija. Potom
od 1987. godine pocinje predavati na Filozofskom fakultetu Univerziteta u
Novom Sadu, gdje je radio sve do odlaska u mirovinu. Na Univerzitetu u
Novom Sadu prosao je izbor kroz sva naucno-nastavna zvanja tj. od docenta
do redovnog profesora. Svakako je neophodno istaknuti da je prof. dr. Milen-
ko A. Perovi¢ utemeljio studij filozofije na Filozofskome fakultetu u Novom
Sadu jos davne 1988. godine, a zajedno s nekolicinom kolega pokrenuo je
2004. godine casopis Arhe.?

Prije negoli nastavimo razvidati tematiku vezanu za pojam mita u
Perovicevom filozofsko-religioloSkom diskursu, samo bismo jo§ izdvojili
nekoliko segmenata vezanih za znanstveno-nastavno djelanje pokojnog pro-
fesora Milenka A. Perovi¢a. Naime profesor Perovi¢ je u svojoj veoma bo-
gatoj znanstvenoj, a zasigurno i nastavnickoj, te uciteljsko-odgojnoj karijeri
ostavio vrlo snazan trag na juznoslovenskom prostoru. Kada je rije¢ o Cisto
znanstvenoj produktivnosti o tome svjedoce njegove dvadeset i tri publicira-
ne knjige kao i brojni znanstveni i stru¢ni radovi i kolumne.26 Kada je rije¢

25 Usp. Milenko A. Perovi¢, Filozofija politike, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva,
Podgorica, 2019., str. 421-422. (Biljeska o autoru); Takoder, usp. Gruhonji¢, D., ,,Profesor
Milenko Perovi¢ — filozof blistavog uma”, Autonomija: Portal gradanske Vojvodine (2. 1.
2024.). Dostupno na: https://autonomija.info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/
(Pristupljeno: 2. 7. 2025.)

26 Ovom prilikom ¢emo nabrojati neka od njegovih djela: Svijet malogradanina, August
Cesarec, Zagreb, 1989.; Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.; Grani-
ca moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.; Problem pocetka u filozofiji: Uvodenje u Hegelovu
filozofiju, Vrkati¢, Novi Sad, 1992.,; Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001.; Istorija filozo-
fije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2003.; Uvod u filozofiju s policijskom



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 37

o djelu profesora Perovica i tu je zasigurno primjetna evolucija. Prvobitni
zamah u znanstvenome razvoju, osim njegove osebujne naravi, dao mu je
njegov profesor i mentor Milan Kangrga. Upravo na tragu praksis filozofije
profesor Perovi¢ razvija svoju filozofsku misao i znanstvenu djelatnost i to
narocito osamdesetih godina pa sve do kraja zivota. No u njegovome filo-
zofskome opusu, posto je i sam bio polihistor, paralelno uz navedeni tok, od
devedesetih godina pocinje se postupno otvarati prostor i za neke druge teme
poput mita, religije, a kasnije i bioetike etc. Posebnost njegovog filozofskog
spisateljstva oCituje se u tome S$to je za brojne module koje je predavao na
Filozofskom fakultetu zgotovio i udzbenike,?” medu kojima se nalaze i dje-
la unutar kojih se detektiraju sadrzaji vezani za pojam mita u filozofskom
diskursu. Osim toga bio je izuzetan te izrazito odgovoran univerzitetski pre-
davac i mentor o ¢emu zasigurno svjedoce njegovi brojni studenti kojima je
predavao tijekom nekoliko desetlje¢a. Pored prethodno iznesenog, bitno je
izdvojiti, a Sto je nazalost rijetkost u akademskoj zajednici, da se potrudio
odgojiti 1 obrazovati nove generacije danas u podrucju bivse Jugoslavije ali
i u svijetu prepoznatih profesora u polju anticke filozofije i bioetike, ili pak
njemacke klasi¢ne filozofije i filozofije religije etc., koji su intenzivno nasta-
vili dalje njegovati navedeno znanstveno podrucje.2® Nakon kratkoga osvrta
o zivotu i djelu profesora u nastavku teksta ¢emo razmotriti pojam mita u
filozofskom odnosno religioloskom diskursu u Perovi¢evom djelu.

etikom, Futura publikacije, Novi Sad, 2003.; Uvod u etiku, Savez pedagoskih drustava Vojvo-
dine, Novi Sad, 2003.; Prakticka filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad,
2004.; Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.; Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko
drustvo , Zagreb, 2011.; Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi
Sad, 2012.; Karakteri: Eticka parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.; Filozofija morala, Cenzura,
Novi Sad, 2013.; Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.;
Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i knjizevnost, Cetinje, 2017.; Filozofija
politike, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva, Podgorica, 2019.

27 Iz prethodno navedenog popisa najznacajnijih Peroviéevih djela, kao udzbenici se mogu
izdvojiti sljede¢i naslovi: Istorija filozofije, Etika, Uvod u filozofiju, Uvod u etiku, Prakticka
filozofija, Vrijeme cinizma, Filozofija morala, Filozofija politike.

28 Ovom prigodom bismo samo istaknuli da je Perovi¢ev prvi uéenik prof. dr. dr. he. Zelj-
ko Kaluderovi¢ dobio pocasni doktorat Sveucilista u Ateni. Dok je drugi nastavnik prof. dr.
Stanko Vlaski nastavio njegovati polje njemacke klasi¢ne filozofije, ali i filozofije religije na
mati¢nome odsjeku kojeg je utemeljio njihov mentor, koji ih je pratio od prvih studentskih
dana, potom mentoriranja diplomskih, magistarskih i doktorskih radnji odnosno svih stupnje-
va prilikom izbora u znanstveno-nastavna zvanja.



38 ARHE XXII, 44/2025

3. MIT U DJELU PROFESORA MILENKA A. PEROVICA

Profesor Milenko A. Perovi¢ je zasigurno ostavio na podrucju nekadas-
nje Jugoslavije bogat i pregnantan znanstveni opus, $to je vise nego o€ito iz
njegove spisateljske ostavstine u polju prakticke filozofije nastale i razvijane
na tradicionalnoj kontinentalnoj matrici, te posebno u podrucju filozofije
njemackog klasi¢nog idealizma i etike. No, skrenuli bismo pozornost da je
Milenko A. Perovi¢, koliko je nama poznato, tijekom devedesetih godina
proslog stolje¢a postupno poceo posvecivati paznju konceptu mita u svome
filozofskome radu. Naime, prelaskom u radni angazman na Univerzitet u
Novom Sadu profesor Perovi¢ zapocinje sa svojom predavackom karijerom
sveuciliSnog nastavnika.2® Tom prilikom nastaju i njegova izuzetno vrijedna
djela od kojih su neka direktno proizasla iz nastavnog procesa za potrebe
sveuciliSne nastave, a o ¢emu je vise rijeCi bilo na prethodnim stranicama
ovog rada.30 U tom kontekstu, svakako je vazno ista¢i da je u nekim od tih
publikacija profesor Perovi¢ analizirao i pojam mita. Osim toga, uzimajuci u
obzir njegovu osobnu karakteristiku polihistora, moguce je uociti da se prili-
kom razmatranja mita u svojim djelima nije isklju¢ivo zadrzao na njegovom
filozofskom razumijevanju, nego je ovaj filozofski ali religioloski problem
nastojao sagledati u jednom Sirem kontekstu. Nema sumnje da je Perovice-
vo razumijevanje mita bilo dominantno filozofsko, s tim da se od pocetka
dvadeset i prvog stoljeca, tj. u njegovom kasnijem odnosno posljednjem raz-
doblju zivota mogu primijetiti i snazniji religioloski pogledi na ovaj temat.3!

Tijekom prosudivanja Perovi¢evog razumijevanja mita mogucée je
identificirati sistematiCan razvoj poimanja navedene topike. Shodno naSem
mapiranju Perovievog znanstvenog interesa za mitologiju i mit, primijeti-
li smo da se ova problematika moze pronaci u pet knjiga i dva znanstvena
teksta.32 Naime, u njegovim ranijim knjigama i tekstovima, nastalim tijekom

29 Ovdje bismo ponovili i podatak koji je otprije poznat iz profesorove biografije, a to je
da je tijekom sedamdesetih godina prosloga stolje¢a bio gimnazijski profesor u Vrbasu. Ovo
je 1 viSe nego znacajan podatak, jer buduc¢im istrazivac¢ima zivota i djela profesora Perovica
mnogo kazuje, posto vjerujemo da je zapravo nastavnicko iskustvo rada u gimnaziji bila izvr-
sna ,,uciteljska” podloga, tj. priprema za daljnju Perovi¢evu predavacku nadogradnju odnosno
univerzitetsku karijeru.

30 Usp. sa fusnotom 26.

31 Vise religioloski pristup detektira se prvo u tekstu ,,Mitologija versus filozofija povijesti”,
Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27, a zatim i u modificiranoj varijaciji znanstvenog rada koji je
uvrsten u knjigu Filozofski brevijar, str. 85-133 u poglavlju Mitologija versus filozofija povije-
Sti.

32 Kada je rije¢ o knjigama u kojima se razvida pojam mita to su: Istorija filozofije, Etika,
Filozofija morala, Prakticka filozofija, te na koncu Filozofski brevijar. Od radova izdvajaju se



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 39

devedesetih godina prosloga stoljeca, kao Sto su Istorija filozofije, profesor
Perovi¢ naocigled se samo sporadi¢no osvrée na pojam mita u ¢isto pedagos-
kom smislu te rije¢i. Ipak tom prilikom involvira vrlo znacajne pojmove za
razumijevanje navedene tematike, a to su mit, mitologije, te mitska svijest.
Posebno ¢e u svojim kasnijim djelima i filozofskim osvrtima ovaj potonji
pojam intenzivnije potencirati. No, ni u kojem slucaju ne treba zanemariti
kronoloski segment razvoja navedenog istrazivackog interesa, buduci da je,
kako smo to upravo naznacili, de facto devedesetih godina u svome udzbe-
niku Istorija filozofije otvorio diskurs o mitologiji i mitu. Ubrzo nakon toga,
u tekstu Mitologem sudbine i radanje moralnosti, nastavlja produbljivati
tematski odnos izmedu filozofije i mitologije.

Tijekom prvobitne interpretacije pojma mitologija, Milenko Perovi¢ ga
predstavlja na jedan pomalo uvrijezen nacin u svakodnevnoj jezicnoj kulturi,
vezujuéi ga tako za fantaziju, imaginaciju, ali i politeisticki pogled na svijet
neodvojiv od magijske svijesti, teogonija i sudbine.33 Stavise, u Peroviéevom
spisateljstvu tijekom devedesetih godina prosloga stolje¢a, mitologija je
za njega nadalje bila i ,,rudimentni istorijski oblik religije”.3* Na tom tragu
odreduje i objas$njava pojam mita, koji za njega u navedenom periodu nije
nista drugo negoli ,,bajka, kaza, pria, saga, rije¢, legenda.”.35 Kako bi pre-
zentirao sustinu mita, u slicnom kontekstu koristi i pojmove poput mitoloske
fantazije.

Budu¢i da su pojedini filozofi pisali ,,mitskim jezikom” kako bi izrazili
svoje filozofske ideje, s druge strane profesor Perovi¢ sasvim korektno u
znanstvenome smislu, pa i pomalo kontradiktorno, izdvaja i istice vrijednost
mita za helensku filozofiju. Upravo u tom smislu navodi i Platonov znacaj.3¢

,,Mitologem sudbine i radanje moralnosti”, u Beki¢, T. (ur.), Mit: zbornik radova, Filozofski
fakultet, Novi Sad, str. 93-100., kao i ,,Mitologija versus filozofija povijesti”. Oba navedena
teksta kasnije su u izmijenjenim formama prenesena i u knjige, prvi u Etiku te kasnije u Filo-
zofiju morala, a drugi, $to smo u prethodnoj fusnoti naznacili, u Filozofski brevijar.

33 Pojam mitologije profesor Milenko A. Perovi¢ definira na slijede¢i naéin: ,,Mitologija je
fantasticki 1 slikovni sistem prica (mytos je prica, bajka, skaska, saga, legenda, pripovijest)
o postanku svijeta, bogova i ¢ovjeka. Ono ispri¢ano u pri¢i uzima se kao odvojeno od pripo-
vjedaca, kao predstavljeno koje se uzima kao da ima samostalno postojanje svijeta, uredenog
sudbinskim i bozanskim silama. Svijet se shvata kao sudbinski poredak u kome djeluju natpri-
rodne bozanske sila i bi¢a, ali i traze objasnjenja nastajanja svih strana prirodnog svijeta, kao
i narodnog zivota (vatra i zrtva, postanak drzave, zemljoradnja, zakon, brak, vladarske loze
itd.).” Perovi¢, M. A., Istorija filozofije, str. 41.

34 Tbid.

35 Ibid., str. 313.

36 Pojedini stari filozofi govorili su mitski. Koristili su stare mitove ili ih i sami stvarali,
osobito Platon. Ponegdje je on vise cijenjen zbog lijepih mitova, kojima obiluje njegovo djelo



40 ARHE XXII, 44/2025

Dakle, Perovi¢ u svome prvobitnome bavljenju pojmom mita ipak primjecuje
i naglasava njegov suodnos s filozofijom, ne odstupajuci od klasicne hipo-
teze prema kojoj se filozofija pojavljuje upravo ,,suprotstavljanjem logosa
mitosu”,37 te se tako u svojim radovima pocinje nesto otvorenije odnositi
prema ovom konceptu. U kasnijim spisima, nastalim kroz modifikaciju teksta
Mitologem sudbine i radanje moralnosti, novosadski profesor intenzivnije
pocinje naglaSavati i eksplicirati pojmove poput mitologema33, ali i mitolos-
ke svijesti.3? Drugim rije¢ima, dolazi do odredene evolucije, pa mogli bismo
kazati i umjerenijeg pristupa prema pojmu mita i mitologije.

Iz nesto drukcije perspektive, a §to je svakako vrijedno paznje, jest da
odredene mitologeme poput sudbine, profesor Perovi¢ pocinje promisljati
iz podrucja filologije i historiografije, Sto je znanstveni pristup ocigledan i
u historijskoj religiologiji koja je nastala i razvijana na temelju Wachovog
metodolosko-religioloskog obrasca. Osim toga, tijekom razmatranja mitova,
a na identicnome metodoloskome tragu, moguce je prosudivati i religioloske
pojmove poput proro¢anstva, gatanja etc. Nadalje, novosadski filozof se ne
zadrzava samo na filolosko-filozofskoj analizi religioloskih pojmova, nego,
primjerice, usporedbom grckih, rimskih, egipatskih i mezopotamskih mitova
dodatno pojasnjava pojam sudbine.#0 Sto se pak ti¢e istoénjackih mitolo-
gija, Perovi¢ se katkada ¢isto u informativnome odnosno plosnome smislu
referira na njihovu pojavu, te na tragu Hegela naglasava inferiornost duha
ovih mitologija,*! §to s druge strane nije religiolosko ve¢ zapravo filozofsko
¢itanje historije religija.

Nakon prvotnog perioda, kojeg bismo slobodnije mogli osloviti kao rani
period bavljenja idejom mita, Kangrgin ucenik pocetkom dvadeset i prvog
stolje¢a otvara nove pristupe razumijevanju pojma mita na nasem jeziku.
Takovrstan pristup najprije je otvorio s knjigom Prakticka filozofija, te na-
stavio, Sest godina poslije, objavljivanjem teksta Mitologija versus filozofija
povijesti. InaCe navedeni ¢lanak je preuzet i u knjizi Filozofski brevijar ¢ime

nego zbog spekulativnog izlaganja filozofskih ideja.” Ibid., str. 41.

37 Tbid.

38 Mitologem oznacava jedan mitoloski element, motiv, lik, scenu ili size. Mitologem ima
odliku da je globalan, univerzalan, Siroko rasprostranjen u kulturama naroda svijeta. Napri-
mjer: mitologem prvog Covjeka, svjetskog drveta, potopa etc. Mitologem se oznacava i kao
»mitoloski arhetip«.” Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 214.

39 Mitoloska svijest se pribira iz vlastite beskrajne proizvodnje konkretnih bajki kao parci-
jalnih interpretativnih slika svega §to je u njenom vidokrugu”, Ibid.

40 Usp. Perovi¢, M. A., Etika, str. 262-270

41 Usp. Milenko A. Perovi, Istorija filozofije, str. 264.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 4]

je na odredeni nacin i zatvoren Perovicev ciklus intenzivnijeg pisanja o poj-
mu mita.

Dakle, pocetkom dvadeset i prvog stoljeca je objavljena knjiga Prakticka
filozofija, a u njenom odjeljku Filozofija povijesti te u podnaslovu Mitoloska
predstava vremena, Milenko A. Perovi¢ eksplicitnije se pored filozofskog,
otvara i prema religioloSkom razvidanju mita, posebno naglasavaju¢i suod-
nos vremena i mita. Osim recenog, biva oprezan prema perenijalnom toku
koji se takoder moze detektirati u djelu Mircea Eliade, a koji se u literaturi
vrlo Cesto identificira kako sa filozofijom tako i s religiologijom.

Medutim, na tragu Eliade, $to je veoma indikativno, u svoje djelo uvodi
pojam mitskog odnosno svetog vremena koje je proizaslo iz mitske ili sim-
bolicke svijesti kao takve. Nasuprot mitskog ili sakralnog vremena pozicio-
nirano je empirijsko vrijeme. Odmah moramo ista¢i da u navedenom djelu,
Perovi¢ zapravo pise uvertiru za daljnja poglavlja koja su u potpunosti filo-
zofski orijentirana i pisana, poput Kozmoloska filozofija i problem vremena,
zatim Platon i platonicko misljenje vremena, te sve do zadnjeg potpoglavlja
Hajdeger: problem vremena i povijesti. Dakako, u odjeljku Mitoloska pred-
stava vremena snazno je izrazena i religioloska dimenzija razumijevanja
mita primarno na osnovu Eliadeovog religioloskog shvatanja, ali kod koga se
mogu detektirati i segmenti perenijalne filozofije. U tom kontekstu posebno
treba izdvojiti da se koristio Eliadeovim djelom Mit i zbilja*? u srpskohrvat-
skom prijevodu, kao i originalnim uratkom Le mythe de [’eternel retour.%3
Filozofsku kategoriju vremena* ne interpretira isklju¢ivo iz perspektive
filozofije povijesti, nego se otvara i za religioloSka obzorja, tj. historiju
religija, te na koncu i za perenijalnu filozofiju. Stoga i pojam mitskog od-

42 Prijevod ovog djela su sacinili Mirna Cvitan i Ljerka Mifka, te je naslov odreden ad
sensum. Profesor Perovi¢ se koristio upravo ovim prijevodom, tj. izdanjem: Eliade, M., Mit i
zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970. Zanimljivo je primjetiti da je navedeno djelo ponovno
prevedeno i publicirano prvo u Zagrebu u prijevodu Natase Pejovi¢ (Eliade, M., Aspekti mita,
Demetra, Zagreb, 2004.), a kasnije i u Srbiji u prijevodu Dusana Jani¢a (Eliade, M., Aspekti
mita, Factum izdavastvo, Beograd, 2017.).

43 Istaknuli bismo da je ovo djelo u meduvremenu prevedeno na hrvatsku jezi¢nu varijaciju,
koju je u potonjim djelima profesor Perovi¢ i dalje koristio. Usp. Eliade, M., Mit o vjecnom
povratku, Naklada Jesenski i Turk, Zagreb, 2007.

44 Zanimljiva je i Peroviceva filologijska eksplikacija pojma vremena, koju je moguée i8¢i-
tati u nekoliko njegovih djela, ali mi ju navodimo shodno knjizi Prakticka filozofija: ,,Etimolo-
gija sveslavenske rijeci vrijeme upucéuje na staroslavensko i praslavensko ,,vretmen” (ono $to
se vraca, okrece, vrti) i indoevropsko ,,uert” s istim znac¢enjima. Dnevno i godiS$nje kretanje
sunca sjedinjava ideju cikli¢nosti vremena i prostora, kako u njihovoj primjeni na kozmicke
vremensko-prostorne, tako i na socijalne procese (brac¢ni odnos, struktura naseobina etc.).”
Perovi¢, M. A., Prakticka filozofija, str. 242.



42 ARHE XXII, 44/2025

nosno svetog vremena ne objasnjava kao profano nego kao pravrijeme, $to
je de facto religioloska konstrukcija. U svetome ili mitskom vremenu# se
razvijaju i mitovi, koje klasificira, istina na tragu Eliade, kao kozmogonijske,
antropogonijske, etioloske i eshatoloske mitove.4¢ Prilikom sagledavanja
mita primjecuje da je mitsko vrijeme zasnovano na ideji cikli¢nosti, kao i da
je neodvojivo od rituala, u ¢ijem se vremenu zapravo samo ponavlja mitsko
vrijeme pocetka.4’ Zanimljivo je da profesor Perovi¢ primjeéuje dvije vrste
razumijevanja pojma vremena kod historicara religije Eliadea, a to su mit-
sko, koje je zapravo cikli¢no, te linearno, tj. filozofsko poimanje vremena.
Upravo u tome nadalje primjecuje religiolosko svojstvo tzv. renovatio koje je
zapravo ,,obnavljanje kozmogonije, kojim se omogucuje zapocinjanje novog
ciklusa (nove godine). Regeneracija vremena je cikli¢no i ritualno vracanje
u projiciranu proslost kao uslov ,,budu¢nosnog” zasnivanja novog ciklusa
zivota. Svaki mogucéi Zivotni novum smjesta se u tu projekciju.4® Spominjuéi
filozofsko razumijevanje kategorije vremena, najkrac¢e kazano, Eliade prema
Perovi¢evom filozofskom sudu ne razumije modernu filozofiju povijesti. Te
je ova filozofska disciplina zapravo terra incognita za Eliadea bez obzira §to
ju je rumunjski religiolog pokusao involvirati u svojoj religioloski diskurs.4?

45 Mitsko vrijeme pocetka je ,,snazno vrijeme”, jer ga je preobrazila aktivna i stvaralacka
prisutnost nadnaravnih biéa. Izricu¢i mitove, ponovno se vraca daleko vrijeme, na neki nacin
postaje se »suvremenikom« prizvanih dogadaja, dijele¢i prisutnost bogova i heroja. Jednom
rije¢ju, mogli bismo kazati da se »prozivljavajuci« mitove izlazi iz svakodnevnog kronolos-
kog vremena i stupa u kvalitativno sasvim razli¢ito »posveéeno« vrijeme, istodobno prvotno
i beskona¢no povrativo. Stoga se moze govoriti 0 »snaznom« vremenu mita: to je »sveto«
¢udesno Vrijeme kada se nesto novosnazno i znacajno u potpunosti ispoljilo.” Eliade, M., Mit
i zbilja, str. 20-21.

46 Profesor Perovi¢ u svom potonjem tekstu na vrlo koncizan nacin obja$njava navedene
vrste mitova: ,,U kozmogonijskim, antropogonijskim i etioloskim mitovima mitsko vrijeme
ima status jednog od centralnih mitologema: kozmogonijski mitovi iskazuju prostorno-vre-
menske parametre zbiljnosti, njeno aktualno sinhronijsko stanje, veze i funkcije njenih dijelo-
va, te dijahroniju vasione kao uzro¢no-posljedi¢ni odnos; antropogonijski mitovi objasnjavaju
postanak covjeka (ljudskog roda ili odredenih naroda ili prvoga covjeka ili prvog para ljudi),
odnosno postanak posebnog ¢ovjeka u mitskom vremenu ili postajanje ¢ovjeka i njegove duse
ili nastanak tjelesnih organa etc.; etioloski mitovi objasnjavaju porijeklo pojava prirode ili
socijalnog zivota. U cjelini, mitovi obraduju pitanja porijekla zemlje i neba, mora i planina,
znacCajnih momenata ljudske stvarnosti (porijeklo smrti, dobivanje vatre, uvodenje pravila
bracnog zivota, obredi inicijacije, otkri¢e zanata i ratarstva, porijeklo carske vlasti, socijalno-
religijski rituali etc.).” Perovi¢, M. A., ,,Mitologija versus filozofija povijesti”, str. 12.

47 Usp. Perovi¢, M. A., Prakticka filozofija, str. 242.

48 Ibid., str. 242-243.

49 Usp. Perovi¢, M. A., ,Mitologija versus filozofija povijesti, str. 2; takoder, Filozofski
brevijar, str. 86.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 43

Medutim, za razliku od vecine drugih perenijalista, ali ne i religiologa,
Eliade je ipak bio filozofski obrazovan te je vjerovatno tako pokusavao po-
miriti religioloSko odnosno perenijalno razumijevanje povijesti s filozofskim
shvac¢anjem. No, s druge strane, prof. Perovi¢ ¢e pod snaznim utjecajem
tradicionalnog kontinentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasi¢nog njemackog
idealizma, valorizirati i kritizirati Eliadeov pristup involviranju filozofije po-
vijesti u koncept razumijevanja svijeta i vriemena odnosno mita, $to je znatno
vise perenijalisticko negoli religioloSko poimanje ovoga problema. Samim
time Perovi¢ ¢e ograditi filozofiju povijesti od perenijalistiCko-ezoterijske
tradicije u koju je ,,uklju¢ena” od strane Mircea Eliadea.

lako je perenijalisticka filozofija specifi¢na po tome Sto je omogucila
1 djelomicni razvoj komparativne historije religija u 19. stoljecu, u ovome
kontekstu treba istaci dvije veoma bitne ¢injenice. Kao prvo, perenijalisticka
filozofija ne uzima u obzir posljedice sintetiziranja divergentnih i proturjec-
nih u¢enja, niti ih uvazava, ve¢ ih prije prikazuje kao refleksije apsolutne isti-
ne. | jo§ vaznije, u nastojanju da se perenijalna misao predstavi kao ozbiljno
filozofsko ucenje, zapravo sama filozofija time, u odredenom smislu, trpi, tj.
gotovo uvijek je u podredenom polozaju i sluzi kao sredstvo da se odrede-
ne ideje svojstvene perenijalnoj filozofiji sadrzajno prikazu kao relevantne
1 teorijski zasnovane. Upravo na to u svojim razmatranjima ukazuje i prof.
Perovi¢ kada govori o Eliadeu, ali to direktno ne istice.

Dakle, perenijalisticka filozofija, na ¢ijem je tragu i Eliade, primjenom
razli¢itih filozofskih ucenja u svojoj sustini ostaje dominantno u okviru mo-
dernih ezoterijskih misaonih tokova.30

ZAKLJUCAK

Pojam mita u svome znanstvenome diskursu vrlo je ¢esto u fokusu reli-
giologije, ali i filozofije, te takoder i nekih drugih znanosti poput historije,
etnologije, knjizevnosti, te katkada i teologije. Tematikom mita, Sto smo
naznacili na prethodnim stranicama, bavio se i Milenko A. Perovi¢. Ipak, u
njegovom filozofskom opusu prisutan je evolutivni proces u odnosu na po-
imanje mita. Povijesno motreno, primjecuje se da profesor Perovi¢ u svojoj
prvotnoj fazi filozofskog djelanja, a to je bilo tijekom sedamdesetih i osam-
desetih godina proslog stoljeca, nije obracao pozornost na pojam mita, $to je
u jednu ruku razumljivo budu¢i da je radio u instituciji u kojoj to i nije bilo u

50 Usp. Beglerovi¢, S., Geneza i razvoj moderne evropske ezoterijske tradicije, Fakultet
islamskih nauka, Sarajevo, 2022.



44 ARHE XXII, 44/2025

fokusu njegovog znanstvenog angazmana. Medutim, sa znanstveno-evolutiv-
nim razvojem mijenjao se i pogled na mit kod prof. Perovica.

Milenko A. Perovi¢ u prvom zamahu znanstvenog elaboriranja mita tije-
kom devedesetih godina dvadesetog stoljeca rasuduje ga na jednoj ustaljenoj
bazi kao sagu, pricu ili kazu. S postupnim otvaranjem prema ovoj tematici
Milenko A. Perovi¢ u filozofskome kontekstu se izmedu ostalog naslanja na
platonicku tradiciju razumijevanja koncepta mita. Razlog tome, prema nase-
mu misljenju, pronalazi se u ¢injenici $to je tijekom svoje predavacke karije-
re drzao brojne sveuciliSne module neodvojive od sadrzaja anticke filozofije
a koja je sama po sebi nastala kao produkt odgovora na mitsko misljenje. S
tim da Perovi¢ ne zastupa ustaljenu interpretativnu nit ovoga intelektualnog
naslijeda, koje po svojoj prirodi moze katkada biti pomalo i iskljucivo prema
mitu, nego na tragu platonicke otvorenosti prema mitu zapravo tolerira mit
kao sredstvo izrazavanja u kontekstu historije filozofije i njezinog povijesnog
kontinuiteta. Ovako shvaceni, mitovi nisu literarni dodatak liSen racionalno-
sti, ve¢ su, kao u Platonovom slucaju, u potpunosti integrirani u filozofsku
argumentaciju.

Nadalje, postupno mijenja polazista, te konceptu mita prilazi na kom-
pleksniji nacin. Zapravo reflektira pojam mita, te u filozofski diskurs uvodi
relevantne religioloSke svjetonazore o mitu, poput Eliadeovog. S jedne stra-
ne, biva otvoren prema eliadeovskom religioloSkom pristupu u kojemu se
mogu detektirati segmenti i metodoloski pristupi onoga $to se u religiologiji
naziva uporedna historija religija, €iji je relevantni predstavnik bio Joachim
Wach. No, s druge strane,Perovi¢ pokazuje i ozbiljan otklon od Eliadove
koncepcije poimanja povijesti pa i mita, jer je rumunjski religiolog po svoj
prilici uklju¢ivao u svoje religioloske pristupe i perenijalnu filozofiju. Kao
Sto smo ve¢ prethodno istakli, perenijalna filozofija, na Cijem je tragu i
jednim dijelom Eliade razvijao svoj nauk o mitu i povijesti u svojoj sustini
ostaje dominantno u okviru modernih ezoterijskih misaonih tokova. Takvu
ideologijsku matricu Eliade je pokusao sintetizirati s Hegelovom filozofijom
povijesti. Ipak, prof. Perovi¢ ¢e pod snaznim utjecajem tradicionalnog konti-
nentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasicnog njemackog idealizma, kritizirati
Eliadeov pristup involviranju filozofije povijesti u njegov koncept razumi-
jevanja svijeta i vremena, odnosno prepoznat ¢e perenijalisticki tok, premda
ga na taj nacin Perovi¢ ne¢e imenovati, ali ¢e ga na koncu ozbiljno propitati i
kriticki valorizirati. Analogno tome, moZze se zakjuciti da je profesor Perovi¢
prvi na nasim podrucjima iz filozofskog aspekta kriticki pristupio perenijal-
noj filozofiji.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 45

LITERATURA

Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveucili$na naklada Liber, Zagreb, 1985.

Cassirer, E., Mit o drzavi, prev. Safarik, O., Nolit, Beograd, 1972.

Cassirer, E., Filozofija simbolickih oblika, prev. Kostresevi¢, O., Knjizevna zajednica,
Novi Sad, 1985.

Dogan, N., U potrazi za Bogom, Teologija u BDakovu, Bakovo, 2003.

Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog zivota: Totemisticki sustav u Australiji,
Naklada Jesenski 1 Turk, Hrvatsko sociolosko drustvo, Zagreb, 2008.

Dzini¢, 1., ,Filozofija i politicki mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”,
Obnovljeni zivot 70 (4/2015), str. 487-498.

Eliade, M., Mit i zbilja, prev. Cvitan, M. i Mifka, Lj., Matica hrvatska, Zagreb, 1970.

Eliade, M., Aspekti mita, prev. Pejovié, N., Demetra, Zagreb, 2004.

Eliade, M., Mit o vjecnom povratku, prev. Novkovi¢, J., Naklada Jesenski i Turk,
Zagreb, 2007.

Eliade, M., Aspekti mita, prev. Janji¢, D., Factum izdavastvo, Beograd, 2017.

Freud, S., Buducnost jedne iluzije, Naprijed, Zagreb, 1986.

Gruhonji¢, D., ,,Profesor Milenko Perovi¢ — filozof blistavog uma”, Autonomija:
Portal gradanske Vojvodine (2. 1. 2024.). Dostupno na: https://autonomija.
info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/ (Pristupljeno: 2. 7.
2025.).

Hock, K., FEinfiihrung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt, 2008.

Jasi¢, O., ,,Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15
(55/2012), str. 215-226.

Jasi¢, O., ,,0 religiji i religioznosti”, Logos—casopis za filozofiju i religiju 2 (2/2014.),
str. 83-112.

Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Zagreb, 2004.

Otto, R., Das Heilige, Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein
Verhdiltnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004.

Partenie, C. (ur.), Plato s Myths, Oxford University Press, Oxford, 2004.

Perovi¢, M., Svijet malogradanina, August Cesarec, Zagreb, 1989.

Perovi¢, M., Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.

Perovi¢, M., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.

Perovi¢, M., Problem pocetka u filozofiji: Uvodenje u Hegelovu filozofiju, Vrkatié,
Novi Sad, 1992.

Perovi¢, M. A., ,,Mitologem sudbine i radanje moralnosti”, u Bekié, T. (ur.), Mit:
zbornik radova, Filozofski fakultet, Novi Sad, str. 93-100.

Perovi¢, M., Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001.

Perovi¢, M., Istorija filozofije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad,

2003.
Perovi¢, M., Uvod u filozofiju s policijskom etikom, Futura publikacije, Novi Sad,
2003.

Perovi¢, M., Uvod u etiku, Savez pedagoskih drustava Vojvodine, Novi Sad, 2003.

Perovi¢, M., Prakticka filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad,
2004.

Perovi¢, M., Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.



46 ARHE XXII, 44/2025

Perovi¢, M. A., ,,Mitologija versus filozofija povijesti”, Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27.

Perovi¢, M., Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko drustvo, Zagreb, 2011.

Perovi¢, M., Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad,
2012.

Perovi¢, M., Karakteri: Eticka parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.

Perovi¢, M., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013.

Perovi¢, M., Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.

Perovi¢, M., Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i knjizevnost,
Cetinje, 2017.

Perovi¢, M., Filozofija politike, Zavod za udzbenike, Podgorica, 2019.

Platon, Drzava, prev., Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969.

Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction to the Philosophy of Mythology,
prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New York Press,
Albany, 2007.

Schelling, F. W. J., Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveuciliSna
naklada, Zagreb, 2008.

Silajdzi¢, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-As‘arija, Bosanski kulturni
centar, Sarajevo, 1999.

Susnji¢, B., Religija 1, Cigoja Stampa, Beograd, 2009.

Terrin, A. N., Uvod u komparativni studij religija, Kr§¢anska sadaSnjost, Zagreb,
2006.

Wach, J. Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen
Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 47

ORHAN JASIC
Faculty of Islamic Sciences, University of Sarajevo, BIH
Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tuzla, BIH
KERIM SUSIC
Faculty of Humanities and Social Sciences , University of Tuzla, BIH

THE NOTION OF MYTH IN THE PHILOSOPHICAL
DISCOURSE OF MILENKO M. PEROVIC:
RELIGIOLOGICAL OBSERVATIONS

Abstract: In the first part of the text, an understanding of the term religiology (Ger.
Religionswissenschaften) is presented, as well as its correlation with other scientific
fields, especially with the philosophy of religion. We have briefly highlighted the
significance and uniqueness of myth in the religious, but also in the philosophical
discourse. Then, in the continuation of the paper, the genesis and development of
Milenko A. Perovié¢’s writing interest in the concept of myth and mythology. On that
occasion, it was detected that this was a period that began in the 1990s and lasted until
the end of his life. During the aforementioned period, Perovi¢’s works were mainly
created for teaching needs in the educational process at the Faculty of Philosophy,
University of Novi Sad, but in addition, scholarly studies and monographs were
presented that went beyond standard textbook content. In many of his works from
this period, the concept of myth finds its place both sporadically and as part of in-
depth philosophical reflection. When it comes to myth, we noticed that in Perovi¢’s
scientific discourse there is a religiological perspective, less known in our region. In
this context, Milenko A. Perovi¢ engages with and interprets Eliade’s understanding
of myth and time, attributing to it a philosophical dimension within the academic
field that we call historical religiology. Therefore, in the end, we tried to point out the
connection between Perovi¢’s understanding of myth and historical religiology.
Keywords: Milenko A. Perovi¢, philosophy, religiology, myth, Mircea Eliade

Primljeno: 23.7.2025.
Prihvaceno: 20.9.2025.



