
49

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
     17
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.49-72
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

ЖЕЉКО КАЛУЂЕРОВИЋ1

Универзитет у Новом Саду, Филозофски факултет

ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ 
АБДЕРИЋАНИНА

Сажетак: Сачувано је осам или девет Демокритових каталогизованих списа 
подељених у две тетралогије под збирним називом Етика (᾿Ηθικὰ). Неки 
од знаменитих мислилаца трудили су се касније да ових нешто мање од 220 
фрагмената споје у логичан, кохерентан и оригиналан систем и тиме им придају 
важно место у филозофији „Мудростиˮ из Абдере, а све са интенцијом да се 
закључи да се код њега готово неупитно може говорити о етици, па и више од 
тога, да је он био утемељитељ грчке етике. Истраживање поменутих пасажа и 
ставова Леукиповог „дружбеникаˮ везаних за врлину, правду, законе, прописе, 
норме, одговорност, демократију, слободу, добро расположење, блаженство, 
меру, paideiu и човека, довело је аутора овог чланка до значајно другачије 
конклузије. Из доступних Fragmenta moralia, наиме, јасно произилази да тамо 
нема засебног методолошког рефлектовања морала нити промишљања делатног 
мишљења alias етике, као ни појмовне артикулације наведених практичких 
израза и термина. У Трачаниновим белешкама најчешће је реч о обичајносним 
максимама и такозваним loci communes хеленске културе и цивилизације. 
Значајан број сентенци, другим речима, не прелази оквир експликација тзв. 
народне мудрости, односно gnoma тј. поучних изрека античког светa. Аутор 
је, на концу, констатовао да се у „етичкимˮ делима „дубоко промишљеног” 
(περίφρονα) Абдерићанина могу пронаћи доминантно саветодавни елементи који 
су били карактеристични за пред-етичко и пред-морално искуство Хелена, и не 
више од тога.
Кључне речи: „дубоко промишљени” Абдерићанин, Етика, „етикаˮ, врлине, 
обичајност, locus communis, gnome, пред-етичкa refl eksija

Демокрит, Трачанин, аутор je чији је опус био импресиван како 
по волуминозности тако и по обухватности подручја о којима се 

1 E-mail адреса аутора: zeljko.kaludjerovic@ff.uns.ac.rs
 Мом професору и ментору Миленку А. Перовићу – In Memoriam



50 ARHE XXII, 44/2025

расправља у њему.2 Од око 390 сачуваних фрагмената, у фокусу овог 
истраживања биће махом сегменти оних осам или девет, од стране 
Трасила,3 каталогизованих „етичких” списа, који су били подељени у 
две тетралогије4 и садржавали око 216 текстуалних остатака. На основу 
наслова каталога (дословно) Етика (᾿Ηθικὰ),5 као и на основу тога што 
су се неки од каснијих мислилаца трудили да поменуте фрагменте споје 
у логичан, кохерентан и оригиналан систем и тиме им придају важно 
место у Демокритовој филозофији, могло би се закључити да се код 
њега готово неупитно може говорити о етици, па и више од тога, да је он 
био утемељитељ грчке етике.6

2 Делови овог рада објављени су претходних година у неколико обрада и интерпре-
тација. Измене садржинског и стилског карактера, као и модификација текста, вршене 
су ради растерећења од повремених дигресија и неопходних прецизирања узрокованих 
накнадним увидима, због доступне додатне литературе и сопствених преводилачких 
решења референтних фрагмената, филозофских термина и појмова, као и поради пре-
гледнијег и течнијег излагања.
3 Трасил из Мендеса (Θράσυλλος Μενδήσιος) или Александрије, упамћен и по свом 
римском имену Tiberius Claudius Thrasyllus, био је астролог, граматичар и коментатор 
књижевних дела, активан у другој половини I века пре н. е. и првој половини I века 
наше ере (умро је 36. године наше ере). У традицији се наводи не само да је уредио 
Демокритова дела већ и Платонов corpus, групишући га у девет тетралогија од по 
четири рукописа (ДЛ,III,56-61, ДЛ,IX,45).
4 У првој су следећа дела: 1. Питагора (Πυθαγόρης), 2. О расположењу мудраца (Περὶ 
τῆς τοῦ σοφοῦ διαθέσεως), 3. О онима у Хаду (Περὶ τῶν ἐν Ἅιδου), 4. Тритогенеја (а ово 
[име] је зато што три [ствари] настају из ње које све људско држе заједно) (Τριτογένεια 
(τοῦτο δέ ἐστιν, ὅτι τρία γίνεται ἐξ αὐτῆς ἃ πάντα ἀνθρώπινα συνέχει). У другој тетралогији 
су сврстане ове књиге: 1. О доброти (О мужевности) или О врлини (Περὶ ἀνδραγαθίας 
ἢ Περὶ ἀρετῆς), 2. Амалтејин рог (᾿Αμαλθείης κέρας), 3. О добром расположењу (О 
спокојству) (Περὶ εὐθυμίης), 4. Белешке етичке (῾Υπομνημάτων ἠθικῶν): јер се [дело] 
Добро стање (Εὐεστὼ) не може пронаћи (῾Υπομνημάτων ἠθικῶν· ἡ γὰρ Εὐεστὼ οὐχ εὑρί-
σκεται) (ДЛ,IX,46).
Лакс (A. Laks) и Мост (G. W. Most) бележе да многи од наслова који се налазе у овом 
каталогу несумњиво нису аутентични. Што се тиче наслова О онима у Хаду (као и још 
неким), сматрају да је он потврђен на другим местима или изворима. A. Laks, G. W. Most 
(ed. and trans.), Early Greek Philosophy Later Ionian and Athenian Thinkers Part 2, Harvard 
University Press, Cambridge, Massachusetts, London, England, 2016, p. 63.
5 У целини Абдерићаниновог опуса посматрано, термини „етикаˮ (ἠθικὰ) или 
„етичкиˮ (ἠθικῶν, ἠθικοὺς) појављују се тачно седам пута, од тога само два пута у 
изворним пасажима и то као подела и наслов његових списа (ΔΗΜΟΚΡΙΤΟΥ ΗΘΙΚΑ, 
ΥΠΟΜΝΗΜΑΤΩΝ ΗΘΙΚΩΝ).
6 Консултовати: A. A. Huseinov, G. Irlic, Istorija etike, Književna zajednica Novog Sada, 
Novi Sad 1992, str. 36-37.



51ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Премда поједини филозофи управо то и тврде,7 тешко је 
консеквентно одбранити ову тезу, најмање из два разлога. Прво, 
не постоји релевантан антички извор који би потврдио такав став. 
Аристотел, чија сведочанства имају сигнификантну тежину, и који је у 
много чему хвалио Абдерићанина,8 нигде не спомиње његове „етичке” 
списе. Код Демокрита, што је референтније, не може бити говора о 
било каквој етици ни из интринсичних разлога. Из сачуваних Fragmen-
ta moralia јасно произилази да је тамо најчешће реч о обичајносним 
максимама које пореде поједина добра и упутства, која, потом, треба да 
човека који уме да слуша мудре савете науче како да на најбољи начин 
проживи свој век.

Ако се ово има у виду, уз аргументовану елаборацију која ће 
уследити у наставку чланка,9 постаје евидентно зашто овај аутор сматра 
да Демокрит није оставио иза себе етику као засебно методолошко 
испитивање темеља моралних норми и вредности те да, стога, није 
могуће ретроспективно реконструисати такву етику. Оно што се 
евентуално може учинити, или барем што су неки потоњи аутори 
покушавали, јесте да се она до одређене мере конструише на основу 
постојећих фрагмената, уз дужан опрез да, према ономе што је нама 
познато, сам Абдерићанин такав подухват није ни предузео нити га је 
реализовао.10

7 Властос (G. Vlastos) говори о историјској важности Демокритове етике као прве 
строго натуралистичке етике у грчком мишљењу. G. Vlastos, „Ethics and Physics in Dem-
ocritus” (Part Two), у: The Philosophical Review, Vol. 55, No. 1. (Jan., 1946), p. 62.
Високо мишљење о Абдерићаниновом стваралаштву има и Кан (C. H. Kahn), који 
каже да су пре Платонових дијалога једини вредни текстови који су се бавили етиком 
и психологијом са спекулативне или филозофске тачке гледишта, били фрагменти 
Хераклита и Демокрита. C. H. Kahn, „Democritus and the Origins of Moral Psychology”, у: 
The American Journal of Philology, Vol. 106, No. 1. (Spring, 1985), p. 1.
8 Рецимо у делу О настајању и пропадању (Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς) (315а35): „Овај 
(Демокрит, прим. Ж. К.) је, чини се, о свему промишљао” (οὗτος δ’ ἔοικε μὲν περὶ ἁπά-
ντων φροντίσαι). Прев. Ж. Калуђеровић. Aristotel, O postajanju i propadanju, у: O nebu. O 
postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009, str. 252, 315a35. Оригинал О настајању 
и пропадању (Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς) преузет је из: Aristotelis Opera, ex recensione 
Immanuelis Bekkeri, edidit Academia Regia Borussica, vol. I, Walter de Gruyter & Co., Berlin 
1970 (orig. 1960), 315a35.
9 И узимање у обзир тврдњи исказаних у коресподентном коауторском прилогу: 
Ж. Калуђеровић, З. Калуђеровић Мијартовић, „Прото-биоетика онога који је ‘о свему 
размишљао’”, у: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024, str. 11-35.
10 Ауторово становиште је, прецизније, да Демокрит није ни могао да га предузме 
нити реализује, јер морал и етика нису „вечниˮ већ повесно ситуирани феномени, који 
су наговештени и почели да се помаљају на духовном хоризонту Хеладе тек са појавом 



52 ARHE XXII, 44/2025

-

Највећи део Демокритових „етичких” фрагмената сакупљен је 
у две групе одвојених максима које су претежно биле пословичног 
карактера. То је, најпре, збирка од 132 gnome које су сачуване преко 
Антологије (Ἀνθολόγιον), коју је компилирао доксограф Јован из 
Стобија (Ἰωάννης ὁ Στοβαῖος) у Македонији вероватно у раном V веку 
наше ере (фрагменти обележени бројевима од 169-297 по Дилсу (H. 
Diels). Постоји и колекција од 88 gnoma под насловом „Златне изреке 
филозофа Демократа (!)”11 (обележене код Дилса бројевима од 35-115 и 
насловљене као: ΔΗΜΟΚΡΑΤΟΥΣ ΓΝΩΜΑΙ), које су формулисане као 
упутство за исправно живљење.

О целини Абдерићанинових Fragmenta moralia постоје подељена 
мишљења, која се крећу у широком дијапазону, од готово потпуног 
Родеовог (E. Rohde)12 одбијања њихове аутентичности, па све до 
Шмидове (W. Schmid)13 констатације да се Демокрит као писац, 
мислилац, и као личност, најјасније представља кроз многе проверене 
аутентичне фрагменте, који су сачувани преко његових „етичких” 
дела. Дилема о томе како оценити целину „етичког” corpus-а мислиоца 
из Абдере14 имао је и такав познавалац хеленског и пресократског 
дискурса какав је био Дилс. Он једноставно каже да испитивање датог 

софиста и Сократа у „огњишту мудростиˮ (πρυτανεῖον τῆς σοφίας) (Прот. 337д), Атини. 
Детаљније упоредити у: Ž. Kaluđerović, „Pretpostavke nastanka moralaˮ, у: Bošnjačka pis-
mohrana (Zbornik radova Simpozija „Gdje je nestao - moral”), Svezak 15, broj 42-43, Zagreb, 
Hrvatska, 2016, str. 135-147.
11 О дилемама у вези имена филозофа, Демокрит (Δημόκριτος) versus Демократ (Δη-
μοκράτης), и садржаја његове тзв. етичке збирке опширније у: H. Diels, W. Kranz, Die 
Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 153-154.
12 Видети: E. Rohde, Psyche, Routledge & Kegan Paul, London 1925, p. 408.
13 Консултовати: W. Schmid, „Der Ausgang der altionischen Naturphilosophie: die Atomi-
stik”, пог. VIII, у: W. Schmid - O. Stählin, Geschichte der griechischen Literatur, I. Teil, 5. 
Band, 2. Hälfte, 2. Abschnitt, Munich, 1948, s. 276.
14 Коментаришући, у претходном пасусу поменуту, колекцију „етичкихˮ фрагмената 
који се приписује Абдерићанину, Тејлор (C. C. W. Taylor), уз извесне резерве, пише да 
различите стилске и садржинске особености указују на то да збирка максима коју је 
саставио Стобеј садржи већи удео аутентично Демокритовог материјала него збирка која 
се повезује са именом „Демократˮ. C. C. W. Taylor, „The atomists”, p. 197, у: A. A. Long 
(ed.), The Cambridge Companion to EARLY GREEK PHILOSOPHY, Cambridge University 
Press, Cambridge 1999.



53ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

садржаја не омогућава ни да се прихвате некритички сви Демокритови 
фрагменти, нити да се у целини одбаце.15

Многи Абдерићанинови „етички” фрагменти, посматрани 
чак и из ондашње перспективе, напросто понављају уобичајене 
фразе обичајносне заједнице и тзв. loci communes грчке културе 
и цивилизације. Ево неких илустрација: „Многи [који] чине 
најсрамотнија [дела], речима најврснијим се служе” (Πολλοὶ δρῶντες 
τὰ αἴσχιστα λόγους ἀρίστους ἀσκέουσιν) (ДК68Б53a); „Они неразумни 
у несрећи постају разумни” (Οἱ ἀξύνετοι δυστυχέοντες σωφρονέουσι) 
(ДК68Б54); „Промишљати је боље пре делања него [се] после кајати” 
(Προβουλεύεσθαι κρεῖσσον πρὸ τῶν πράξεων ἢ μετανοεῖν) (ДК68Б66); 
„Стално оклевање чини делање недовршеним” (Τὸ ἀεὶ μέλλειν ἀτελέας 
ποιεῖ τὰς πρήξιας) (ДК68Б81); „Многи избегавају пријатеље када из 
богатства у сиромаштво упадну” (Ἐκτρέπονται πολλοὶ τοὺς φίλους, ἐπὴν ἐξ 
εὐπορίης εἰς πενίην μεταπέσωσιν) (ДК68Б101); „Страх доиста производи 
ласкање, али не доноси [истинску] добронамерност”16 (Φόβος κολακείην 
μὲν ἐργάζεται, εὔνοιαν δὲ οὐκ ἔχει.) (ДК68Б268), и слично.

Постоје и поклапања одређених Демокритових изрека са 
фрагментима који су данас познати као изворно Хераклитови. 
Карактеристична је, на пример, сличност Абдерићаниновог 64. 
фрагмента: „Многи, [иако] пуни знања, ума немају” (Πολλοὶ πολυμαθέες 
νοῦν οὐκ ἔχουσιν) (ДК68Б64), са Ефежаниновим 40. фрагментом: 
„Многозналаштво уму не учи, иначе би Хесиода научило и Питагору, 
а такође и Ксенофана и Хекатеја”17 (πολυμαθίη νόον ἔχειν οὐ διδάσκει· 
Ἡσίοδον γὰρ ἂν ἐδίδαξε καὶ Πυθαγόρην αὖτις τε Ξενοφάνεά τε καὶ Ἑκαταῖον) 
(ДК22Б40). Слична ситуација је и када су у питању Демокритови 
фрагменти 65, 171 и 236 (ДК68Б65, ДК68Б171 и ДК68Б236), који као 
да представљају својеврсни „ехо” 119. и 85. (ДК22Б119 и ДК22Б85) 
Хераклитовог фрагмента.

15 H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 
1985, s. 154.
Курд (P. Curd) слично наводи да је аутентичност фрагмената о етичким питањима који се 
приписују Абдерићанину нејасна. P. Curd (ed.), A Presocratic Reader, Hackett Publishing 
Company, Inc., Indianapolis/Cambridge 2011, p. 110.
16 Претходних шест фрагмената превео је Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci 
fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 159-162, 183; B53a, B54, B66, B81, B101, B268. 
Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hil-
desheim 1985, s. 157-158, 160, 163, 200; B53a, B54, B66, B81, B101, B268.
17 Претходна два фрагмента превео је Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci frag-
menti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 160, 153; B64, B40. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die 
Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 158, 160; B64, B40.



54 ARHE XXII, 44/2025

Подударања се ту не завршавају, јер неки други Абдерићанинови 
пасажи показују изненађујућу блискост и сродност са сократовским 
или платоновским виђењем ствари. Његов фрагмент број 40 (као и фр. 
77 (ДК68Б77) и 171 (ДК68Б171) „Ни телима ни богатством [не] бивају 
људи блажени, него исправношћу и промишљеношћу”18 (Οὔτε σώμασιν 
οὔτε χρήμασιν εὐδαιμονοῦσιν ἄνθρωποι, ἀλλ᾿ ὀρθοσύνηι καὶ πολυφροσύνηι) 
(ДК68Б40), готово понавља Сократове речи изречене Атињанима у 
Одбрани Сократовој (ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΣΩΚΡΑΤΟΥΣ) (30а-б): „Ја, наиме, 
ништа друго [не] радим него идем около уверавајући вас, и млађе 
и старије, да се не старате више ни за тело ни за имовину, нити тако 
ревносно, као за душу, да [вам] [она] најбоља буде”19 (Οὐδὲν γὰρ ἄλλο 
πράττων ἐγὼ περιέρχομαι ἢ πείθων ὑμῶν καὶ νεωτέρους καὶ πρεσβυτέρους 
μήτε σωμάτων ἐπιμελεῖσθαι μήτε χρημάτων πρότερον μηδὲ οὕτω σφόδρα ὡς 
τῆς ψυχῆς ὅπως ὡς ἀρίστη ἔσται).

Постоје, напокон, и фрагменти, попут онога који је смештен између 
288. (ДК68Б288) и 289. (ДК68Б289): „Не постоје за богатство тако 
сигурна врата која не [може] отворити тренутак судбине”20 (Οὐκ ἔστιν 
οὕτως ἀσφαλὴς πλούτου πυλεών, ὃν οὐκ ἀνοίγει τύχης καιρός) (41, 59), 
који није био прихваћен као аутентичан од стране Дилса и Кранца (W. 
Kranz), с образложењем да садржи јампски триметар.21

18 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 158, B40. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 155, B40. Видети и: ДК68Б37, ДК68Б187.
19 Прев. Ж. Калуђеровић. Platon, Odbrana Sokratova, у: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970, 
str. 81, 30a-b. Оригинал Одбране Сократове (ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΣΩΚΡΑΤΟΥΣ) преузет је из: 
Platon, DES SOKRATES APOLOGIE. KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS. 
MENON, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 1988, s. 36, 30a-b.
Клаус (D. B. Klaus) истиче да је очигледно да су искази о ψυχή, који се приписују 
Демокриту, обликовани у сократском духу и да по први пут нуде етички програм који је 
експлицитно заснован на добробити psyche. D. B. Claus, Toward the Soul: An Inquiry into 
the Meaning of ψυχή before Plato, Yale University Press, New Haven, London 1981, p. 142.
20 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 
1983, str. 186, * - 41,59. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 
II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 205, * - 41,59. Синтагма τύχης καιρός може 
бити преведена, осим као „тренутак судбинеˮ, и као „стицај околностиˮ или „случајан 
тренутакˮ.
21 Упоредити: W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy II, Cambridge University 
Press, Cambridge 1965, p. 491.



55ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

-

Абдерићанинов фрагмент бр. 173 (ДК68Б173) гласи:

Људима [се] зло из доброга рађа, када 
год неко добрим не уме да руководи нити 
управља с лакоћом. Није праведно такве 
[ствари] сврстати међу зле, него међу 
добре; а оним добрим [стварима] може се 
користити и као браном спрам зла, ако 
неко [то] хоће.22

ἀνθρώποισι κακὰ ἐξ ἀγαθῶν φύεται, 
ἐπήν τις τἀγαθὰ μὴ ᾿πιστῆται ποδη-
γετεῖν μηδὲ ὀχεῖν εὐπόρως. οὐ δίκαιον 
ἐν κακοῖσι τὰ τοιάδε κρίνειν, ἀλλ᾿ ἐν 
ἀγαθοῖσιν ὦν· τοῖς τε ἀγαθοῖσιν οἷόν τε 
χρῆσθαι καὶ πρὸς τὰ κακά, εἴ τινι βουλο-
μένωι, ἀλκῆι.

22

Демокрит истиче да није праведно (οὐ δίκαιον)23 третирати као зло 
(κακὰ) оно што настаје као последица непримереног коришћења добара 
(τἀγαθὰ). Зло, дакле, не поседује самосталну и независну егзистенцију; 
оно се појављује услед човекове неспособности да делатно (руко)води 
(ποδηγετεῖν) и вешто управља (ὀχεῖν) оним што је инхерентно добро.24 
Други темељни увид овог пасажа јесте могућност да се добра, ако су 

22 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 173, B173. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, We-
idmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 179, B173. О нешто другачијој верзији у погледу 
морфологије, синтаксе и семантике овог фрагмента консултовати: J. Stobaei, Anthologium 
Eclogae Physicae et Ethicae, vol. I, recens. C. Wachsmuth et O. Hense, Apud Weidmannos, 
Berolini 1884, s. 177, II, 9, 2.
23 Dike и њени деривати, који ће у наставку овог прилога бити помно разматрани, 
у Абдерићаниновим „етичкимˮ списима експлицитно се помињу укупно 35 пута у 
22 различита фрагмента. Она се са негативном партикулом појављује 21 пут у 15 
фрагмената: као ἀδικέοντα и ξυναδικέειν у ДК68Б38, као ἀδικῶν и ἀδικουμένου у ДК68Б45, 
као ἀδικεῖν у ДК68Б62 и ДК68Б266, као ἀδικίης у ДК68Б78, ДК68Б181 и ДК68Б215, као 
ἀδικέων у ДК68Б89 и ДК68Б266, као οὐ δίκαιον у ДК68Б173, као ἀδικίην у ДК68Б193, 
као ἀδικέειν у ДК68Б217, као ἀδικῆι и ἀδικέοντι у ДК68Б253, као ἀδικίη у ДК68Б256, 
као ἀδικουμένοισι и ἄδικον у ДК68Б261, као ἀδικεῖ у ДК68Б262 и као ἀδικέοντας у 
ДК68Б266. Једном се појављује као облик δίκαιον у ДК68Б265. Верзија δίκαιος појављује 
се у ДК68Б50 и ДК68Б73. Супстантивирано τὸ δίκαιον (или τὰ δίκαια) појављује се у 
ДК68Б174, ДК68Б261 и ДК68Б266. Именица мушког рода δικαστής може се пронаћи 
у ДК68Б159. Најзад, сама именица женског рода δίκη појављује се 7 пута у следећим 
фрагментима: ДК68Б159, ДК68Б174, ДК68Б215, ДК68Б256, ДК68Б258 и у ДК68Б263.
24 Сличан закључак о односу према здрављу, снази, лепоти и богатству може се 
пронаћи у Платоновом дијалогу Менон (ΜΕΝΩΝ (ἢ περὶ ἀρετῆς, πειραστικός). У Мен. 
88a, Сократ Менону говори да се исте ствари некад сматрају корисним а некад штетним, 
а да су оне корисне када се правилно користе, док су штетне када се њима неко лоше 
служи. Видети и 2. главу IV књиге Ксенофонтових Успомена о Сократу (Ἀπομνημονεύ-
ματα).



56 ARHE XXII, 44/2025

правилно усмерена, употребе и као средство превенције негативних 
реперкусија непромишљених чинова. Ово наговештава да разборитост 
не лежи у пуком постизању добра, већ и у способности да се оно 
искористи за очување стабилности и спречавање својеврсних девијација 
у обичајносној заједници.

Фрагмент, у том смислу, отвара простор за дубљу филозофску 
расправу о томе како се вредности обликују кроз динамичку интеракцију 
појединаца и њиховог окружења. Исправна оријентација и балансирано 
опхођење према стварима – било да су оне тварне, душевне или умне 
– не само да обликује природу добра и зла, већ и разоткрива њихову 
узајамну условљеност. Зло се, наглашено је малопре, не појављује као 
онтолошка нужност, већ као одступање од поретка, изазвано нескладним 
управљањем добрима. Тиме се имплицира потреба за континуираним 
(само)усавршавањем и усклађивањем с оним што носи истинско 
обележје добра.

Стобеј у Антологији преноси и да (Stob. IV, 5.47):

[Учињених] грешака људи се сећају више 
него онога [што] [је] добро урађено. Доиста, 
и праведно је тако; <јер>, као што <онога> 
који враћа оно што му је поверено не треба 
хвалити, али онај који [то] не враћа [треба] 
да буде на лошем гласу и да трпи, тако је и 
с владаром. [Он], наиме, није изабран да би 
зло чинио, него да би [чинио] добро.25

τῶν ἡμαρτημένων ἄνθρωποι μεμνέαται 
μᾶλλον ἢ τῶν εὖ πεποιημένων. καὶ 
γὰρ δίκαιον οὕτως· ὥσπερ <γὰρ τὸν> 
τὰς παρακαταθήκας ἀποδιδόντα οὐ χρὴ 
ἐπαινεῖσθαι, τὸν δὲ μὴ ἀποδιδόντα κακῶς 
ἀκούειν καὶ πάσχειν, οὕτω καὶ τὸν ἄρχο-
ντα. οὐ γὰρ ἐπὶ τούτωι ἡιρέθη ὡς κακῶς 
ποιήσων, ἀλλ᾿ ὡς εὖ.

25

Демокрит је желео да поручи да је архонту,26 или неком другом ко је 
изабран да обавља јавну дужност, иманентно да то треба да чини добро 

25 Прев. Ж. Калуђеровић. J. Stobaei, Anthologium, vol. IV, partem priorem, recens. C. 
Wachsmuth et O. Hense, Apud Weidmannos, Berolini 1909, s. 211, IV, 5, 47. Код Дилса и 
Кранца овај пасаж обележен је као Демокритов фрагмент 68Б265. H. Diels, Predsokra-
tovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 183, B265. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die 
Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 199-200, B265.
26 О ἄρχοντες се говори и у наредном параграфу Антологије (IV, 5, 48) (ДК68Б266). 
Текст белешке предлаже заштиту (прев. Ж. Калуђеровић): „[Онога] [који] праведно 
поступа” (τὰ δίκαια ποιεῦντι), да не би у периодичном смењивању у вршењу дужности 
потпао под власт оних које је претходно кажњавао. Дилсова допуна изворног текста, 
због празнина у њему, мења смисао оригинала тако да нарушава једно од темељних на-
чела античке демократије – принцип одговорности. По његовом додатку, Демокрит каже 
да је неприлично да архонт буде одговоран било коме осим самом себи, као и да онај 
који је годину дана владао над другима не би требао да доспе под власт тих других. H. 
Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 



57ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

и у општем интересу јер: „Доиста, и праведно је такоˮ (καὶ γὰρ δίκαιον 
οὕτως), док је супротно понашање оно што није прихватљиво тј. оно што 
је „неправедно” и што треба жигосати.

У фрагменту 253 (ДК68Б253) Абдерићанин као да се двоуми да ли 
треба обављати јавне послове.27 Превагу зашто треба испуњавати своје 
обавезе према πόλις-у односи и чињеница да би се у супротном стекла 
лоша репутација, иако такав грађанин нити отуђује нечију имовину 
нити чини било какву другу неправду (καὶ ἢν μηδὲν μήτε κλέπτηι μήτε 
ἀδικῆι). Крај овог фрагмента додатно заоштрава Демокритове дилеме 
и размишљање, пошто се у њему наводи да чак и онај ко ништа не 
занемарује и ко уз то не чини никакву неправду, ипак ризикује да доспе 
на зао глас, па и да му се нешто лоше догоди. Последња реченица у 
253. фрагменту блиска је првој из малочас цитираног 265. фрагмента: 
„Нужно је, пак, грешити, а опростити људима није лако”28 (ἀνάγκη δὲ 
ἁμαρτάνειν, συγγινώσκεσθαι δὲ τοὺς ἀνθρώπους οὐκ εὐπετές) (ДК68Б253). 
Абдерићанинов став у себи, другачије речено, садржи извесну 
релативистичку црту, па и песимистичку ноту, јер тврди да је живот са 

200, B266. Дилсов додатак, по аутору овог чланка, може имплицирати континуитет вла-
сти и нарушити не само принцип одговорности већ и идеју да сви грађани наизменично 
врше власт и покоравају се власти, што је према Аристотелу, и не само њему, једно од 
битних начела демократије (упоредити III и нарочито VI књигу његове Политике (Πολι-
τικά).
27 Премда само један фрагмент раније (ДК68Б252), наводи да послове града-државе 
(τὰ κατὰ τὴν πόλιν χρεὼν), односно бригу око доброг управљања њоме (ὅκως ἄξεται εὖ), 
треба сматрати најважнијим од свега (τῶν λοιπῶν μέγιστα ἡγεῖσθαι). У наставку овог 
фрагмента, Демокрит каже да је град-држава којом се добро управља највећи ослонац 
(πόλις γὰρ εὖ ἀγομένη μεγίστη ὄρθωσίς ἐστι) и у њој се све садржи, и да ако је она здрава 
и безбедна онда је све здраво и безбедно (καὶ τούτου σῳζομένου <τὰ> πάντα σῴζεται), и 
супротно, ако она пропада то јест упропашћава се онда све пропада тј. бива упропашће-
но (καὶ τούτου διαφθειρομένου τὰ πάντα διαφθείρεται). Видети: M. A. Perović, Filozofija 
politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Podgorica 2019, стр. 98-99.
С обзиром да држава несумњиво стоји изнад свих других ствари и вредности, у 
фрагменту 157 (ДК68Б157) налази се препорука да се темељито изучи најбитније умеће, 
а то је политичко умеће (πολιτικὴν τέχνην), као и да се тежи оним напорима из којих 
произилазе највеће и најсјајније ствари за људе (τὰ μεγάλα καὶ λαμπρὰ γίνεται τοῖς 
ἀνθρώποις).
Уопште о учествовању у јавном животу односно о човеку као грађанину, говори на 
карактеристичан начин и Абдерићанинов 3. фрагмент (ДК68Б3) (који два пута наводи и 
истакнути римски стоичар и државник Сенека, и то као особит знак животне мудрости).
28 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 181, B253. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 196, B253.



58 ARHE XXII, 44/2025

људима непредвидив, пошто заједница уме да буде и сурова, чинећи 
очигледне неправде.29

Фрагмент број 50: „Онај [ко] је новцу потпуно подређен никада не 
[може] бити праведан”30 (ὁ χρημάτων παντελῶς ἥσσων οὐκ ἄν ποτε εἴη 
δίκαιος (ДК68Б50), и фрагмент број 261: „[Онима] [који] трпе неправду 
треба помагати према могућности и не допуштати [такве] [ствари]; 
јер оно [што] [је] такво праведно [је] и добро, а оно [што] није такво 
неправедно [је] и зло”31 (ἀδικουμένοισι τιμωρεῖν κατὰ δύναμιν χρὴ καὶ μὴ 
παρἱέναι· τὸ μὲν γὰρ τοιοῦτον δίκαιον καὶ ἀγαθόν, τὸ δὲ μὴ τοιοῦτον ἄδικον 
καὶ κακόν (ДК68Б261), само потврђују ауторово мишљење из увода 
овог прилога да код Демокрита постоји значајан број сентенци које не 
прелазе оквир експликација тзв. народне мудрости.32

29 Сличан, не баш оптимистички, тон избија и из његових фрагмената који помињу 
децу (ДК68Б275, ДК68Б276, ДК68Б277; у вези са последње поменутим фрагментом 
упоредити: R. Sorabji, Emocije i duševni mir, Sandorf & Mizantrop, Zagreb 2016, str. 290.). 
Иако Демокрит каже да потреба за потомством произилази из природе свих живих бића, 
он, истовремено, сматра да треба успоставити извесну дистинкцију између људи и 
осталих живих бића. Специфичност људи је да они једини међу бићима која имају душу 
мисле да од потомства које добијају могу да очекују и неку корист (ДК68Б278).
За тенденције код Абдерићанина које наглашавају интринсичну сродност целокупне 
природе односно свих живих бића, а донекле и неживих, видети навођени коауторски 
чланак: Ж. Калуђеровић, З. Калуђеровић Мијартовић, „Прото-биоетика онога који је ‚о 
свему размишљао‘”, у: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024, str. 11-35.
30 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 159, B50. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 156, B50.
31 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B261. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 198, B261. И овде се може успоставити аналогија са речима 
ранијих писаца. Аристотел, наиме, у 9. пасажу Устава атинског (Ἀθηναίων πολιτεία), 
као једну од најнародскијих или најдемократичнијих ствари у Солоновом уставу (велики 
атински државник је, подсетимо се, умро барем сто година пре него што се Демокрит 
родио) наводи да је свакоме, ко је то хтео, било омогућено да се заузме у корист оних 
којима је учињена неправда (ἔπειτα τὸ ἐξεῖναι τῷ βουλομένῳ τιμωρ[εῖ]ν ὑπὲρ τῶν ἀδι-
κουμένων). Опширније о чувеном νομοθέτης-у и творцу σεισάχθεια-е у: Ž. Kaluđerović, O. 
Jašić, Z. Kaluđerović Mijartović, „Dike atinskog mudraca i zakonodavca”, у: Gradovrh, god. 
XVIII, br. 18, Tuzla, Bosna i Hercegovina, studeni 2022, str. 99-115.
32 Ипак, потоњи Абдерићанинов фрагмент (ДК68Б261), у коме се инсистира на дуж-
ности да се помаже онима који трпе неправду у мери у којој је то могуће, пружа рани те-
мељ за етичка разматрања која су потом постављена код Сократа, Платона и Аристотела, 
па и у каснијим етичким традицијама, у смислу преузимања и даљег развијања идеје 
да се оно праведно, правда односно праведност манифестују као делатно остваривање 
добра у животу хеленске заједнице.



59ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Као што и фрагмент број 45: „Онај [ко] наноси неправду 
несрећнији је од онога [ко] трпи неправду”33 (ὁ ἀδικῶν τοῦ ἀδικουμένου 
κακοδαιμονέστερος (ДК68Б45), изриче мисао која се може пронаћи 
као Сократова у разговору са Полом у Платоновом дијалогу Горгија 
(ΓΟΡΓΙΑΣ [ἢ περὶ ῥητορικῆς, ἀνατρεπτικός]) (479е). Приговор у вези 
овога фрагмента, који се може упутити на Демокритов рачун, јесте да 
се у његовој заоставштини налази фрагмент број 193 (ДК68Б193), који 
директно противречи изреченој тези у 45. фрагменту (ДК68Б45).34 
У 193. фрагменту (ДК68Б193), Абдерићанин, наиме, држи да је знак 
разборитости (φρονήσιος) (са)чувати се (φυλάξασθαι) од неправде 
(ἀδικίην) која је у изгледу, а да је знак неосетљивости (ἀναλγησίης) не 
узвратити (μὴ ἀμύνασθαι) за учињену неправду.

Фрагмент број 181 (ДК68Б181) истиче потребу за усмеравањем ка 
врлини (ἀρετὴν), и то пре свега вербалним подстицајима (προτροπῆι) и 
уверавањем (πειθοῖ), а не само уз помоћ закона (νόμωι) и нужде (ἀνάγκηι). 
Демокрит још додаје (ДК68Б181):35

Вероватно је, наиме, да ће онај [кога] од 
[чињења] неправде спречава [само] закон 
грешити у тајности, док није вероватно да 
ће онај [кога] ка [вршењу] дужности води 
уверавање чинити нешто погрешно, ни у 
тајности нити јавно. Стога, онај ко разложно 
и са знањем исправно поступа, постаје у исти 
мах храбар и правилно расуђује.35

λάθρηι μὲν γὰρ ἁμαρτέειν εἰκὸς τὸν 
εἰργμένον ἀδικίης ὑπὸ νόμου, τὸν δὲ 
ἐς τὸ δέον ἠγμένον πειθοῖ οὐκ εἰκὸς 
οὔτε λάθρηι οὔτε φανερῶς ἔρδειν τι 
πλημμελές. διόπερ συνέσει τε καὶ ἐπι-
στήμηι ὀρθοπραγέων τις ἀνδρεῖος ἅμα 
καὶ εὐθύγνωμος γίγνεται.

33 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 159, B45. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 156, B45.
34 Код оваквих увида не сме се сметнути с ума, на Прокопеовом (J. F. Procope) 
трагу (консултовати: J. F. Procope, „Democritus on Politics and the Care of the Soul”, у: 
The Classical Quarterly, New Series, Vol. 39, No. 2. (1989), p. 307.), несигурност нашег 
знања о томе колико дуго и у ком облику су преживела Абдерићанинова изворна дела, 
и каква све поједностављивања, модификације па и искривљавања су доживела прото-
ком времена. У византијском лексикону Суда (Σοῦδα) (ређе Суида (Σουίδας) (ДК68А31, 
ДК68А2) из X века наше ере, рецимо, наводи се да су само две књиге стварно његове 
(Велики по(ред)ак (Μέγας διάκοσμος) – чак и у вези ове књиге има дилема, будући да 
у аутентичним Леукиповим фрагментима стоји да је ΜΕΓΑΣ ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ заправо 
његово дело (ДК67Б1а) – и О природи космоса (Περὶ φύσεως κόσμου), а у наредном 
32. фрагменту (ДК68А32) забележено је да је састављач пописа Демокритових дела и 
речника термина које је овај употребљавао био александријски библиотекар Калимах 
(Καλλίμαχος ὁ Κυρηναῖος), а не у потоњој традицији чешће помињани Трасил.
35 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 174, B181. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 181-182, B181. Тезу о значају вештине убеђивања подупире 



60 ARHE XXII, 44/2025

Иако Абдерићанин није био несклон идеји кажњавања, овде као 
да сугерише да читав концепт санкционисања неће бити плаузибилан 
ако правила и норме не буду интериоризоване. Врлина, у том смислу, 
произилази из унутрашње мотивације и уверења те је заснована на 
знању о дужностима, а не на доминацији страха. Демокрит једноставно 
напомиње да закони достижу своју ефикасност једино када их грађани 
прихвате као норму сопственог понашања, при чему се то прихватање 
може квалификовати као знање, јер је управо знање саставни део 
личности. Завршетак овог фрагмента: „Стога, онај ко разложно и 
са знањем исправно поступа, постаје у исти мах храбар и правилно 
расуђује” (διόπερ συνέσει τε καὶ ἐπιστήμηι ὀρθοπραγέων τις ἀνδρεῖος ἅμα 
καὶ εὐθύγνωμος γίγνεται), подсећа на Сократов став да се сви могући 
облици врлине могу свести на једну јединствену одредбу, и то ону да је 
врлина знање (...ἐστιν ἐπιστήμη ἡ ἀρετή...) (Мен.87ц).

Многи Абдерићанинови фрагменти директно се тематски односе 
на врлину уопште или на поједине врлине, и он сасвим могуће први 
од Хелена говори о врлини карактера. Ипак, без обзира што није 
само „дотакнуо” (ἥψατο)36 питање о врлини, већ се њоме доста бавио, 
Демокрит није појмовно одредио врлину, односно код њега се не 
може утврдити „штаство” врлине тако што би се мисаоним кретањем 
доспевало до њене бити.

У антитези physis-nomos37 „дубоко промишљени” (περίφρονα) 
(ДК68А1(40) Абдерићанин антиципира говор о, каснијим језиком 
речено, регијама битка.38 Када је у питању подручје physisa онда 

и Платон у Законима (NOMOI Η ΝΟΜΟΘΕΣΙΑΙ) (890б-д), када се Атињанин обраћа 
Клинији говорећи да законодавац код доношења закона треба да се служи и овом 
вештином не би ли на тај начин (у)чинио људе питомијима.
36 Термин потиче од Аристотела, конкретно од његових квалификација Демокрита, 
мада у контексту делимичног „додиривањаˮ (ἥψαντο, ἥψατο) формалног узрока (τὸ τί 
ἦν εἶναι, οὐσία) (Пхyс.194а20-21; ПА642а24-28), или „не дотицањаˮ (οὐθὲν ἅπτεται) 
финалног узрока (τίνος ἕνεκα) (Де респ.471б30-472а3) од стране Абдерићанина. У 
наставку парафразираног пасуса из списа О деловима животиња (Περὶ ζῴων μορίων) 
(642а29-31), Стагиранин додаје да је током тог (Сократовог) доба испитивање природе 
престало (τὸ δὲ ζητεῖν τὰ περὶ φύσεως ἔληξε), а филозофи су се окренули проучавању 
практичне (корисне) врлине (χρήσιμον ἀρετὴν) и политике (πολιτικὴν).
37 Упоредити: M. A. Perović, Praktička filozofija, Grafomedia, Novi Sad 2004, str. 191-
193; R. D. McKirahan, Philosophy Before Socrates, Hackett Publishing Company, Inc., India-
napolis/Cambridge 2010, pp. 405-426.
38 Анценбахер (A. Anzenbacher) постулира да трајна заслуга атомиста лежи у раз-
градњи радикалног јединства битка (како су то поставили Парменид и Декарт), како би 
се могла промишљати разлика и мноштвеност. A. Anzenbacher, Filozofija, Školska knjiga, 



61ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

природа39 има онтолошки приоритет у односу на људске конвенције,40 
јер: „По мнењу, наиме каже, слатко, (и) по мнењу горко, по мнењу 
топло, по мнењу хладно, по мнењу боја, а уистину атоми и празнина”41 
(νόμωι γάρ φησι γλυκύ, (καὶ) νόμωι πικρόν, νόμωι θερμόν, νόμωι ψυχρόν, 
νόμωι χροιή, ἐτεῆι δὲ ἄτομα καὶ κενόν) (ДК68Б9). У другом подручју 
које обухвата социјални живот извесно је да Демокрит истиче nomos, 
посебно безрезервно поштовање закона, које он ставља у исту раван са 
правдом. Добар пример за то је његов 174. фрагмент (ДК68Б174):

[Човек] доброг расположења [који] се 
посвећује праведним (δίκαια) и законитим 
(νόμιμα) делима, радује се и на јави и у 
сну, крепак је и безбрижан; док онај који и 
правду занемарује и оно што је потребно не 
чини, њему су све такве [ствари] неугодне, 
а када [их] се присети, плаши се и [самог] 
себе куди.42

ὁ μὲν εὔθυμος εἰς ἔργα ἐπιφερόμενος 
δίκαια καὶ νόμιμα καὶ ὕπαρ καὶ ὄναρ 
χαίρει τε καὶ ἔρρωται καὶ ἀνακηδής 
ἐστιν· ὃς δ᾿ ἄν καὶ δίκης ἀλογῆι καὶ τὰ 
χρὴ ἐόντα μὴ ἔρδηι, τούτωι πάντα τὰ 
τοιαῦτα ἀτερπείη, ὅταν τευ ἀναμνησθῆι, 
καὶ δέδοικε καὶ ἑωυτὸν κακίζει.

42

Значај који Демокрит придаје nomosu долази до изражаја и у његовом 
савету да се не чини зло у нади да ће остати скривено. Самопоштовање 
које то чини немогућим треба се успоставити као закон у души, а ваљало 
би да он гласи: „Стога, не чини ништа неприкладно”43 (ὥστε μηδὲν ποι-
εῖν ἀνεπιτήδειον) (ДК68Б264). Овај императив, који по неким ауторима 
представља наговештај пледоајеа за оно што ће у модерним временима 

Zagreb 1995, str. 61-62. Консултовати и: С. Жуњић, Аристотел и хенологија, Досије сту-
дио, Београд 2020, стр. 82-90.
39 О сегментима Демокритове филозофије природе, видети: Ž. Kaluđerović, Istorija 
helenske filozofije I, Akademska knjiga, Novi Sad 2024, str. 127-138, 217-225.
40 Гадамер (H.-G. Gadamer) тврди да је расправа о проблему сазнања започела с Демо-
критом. H.-G. Gadamer, Istina i metod, Fedon, Beograd 2011, str. 292.
41 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 147, B9. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weid-
mann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 139, B9. Консултовати и: ДК68Б125; R. B. English, 
„Democritus’ Theory of Sense Perception,” у: Transactions and Proceedings of the American 
Philological Association, Vol. 46. (1915), pp. 217-227; Б. Снел, Откривање духа у грчкој 
филозофији и књижевности, Карпос, Лозница 2014, стр. 277; M. Frede, Slobodna volja, 
Fedon, Beograd 2012, str. 28-29.
42 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 173, B174. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 179-180, B174. Грчке оригинале у преводу додао Ж. К.
43 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B264. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 199, B264.



62 ARHE XXII, 44/2025

бити названо „аутономна етика”, у ствари указује на Абдерићаниново 
уздизање старе хеленске врлине aidosа, као недовољно рефлектованог 
„моралног” стида појединца, који је био један од стубова заједничности 
људи и услов да polis уопште постоји.44 Истовремено он указује колико 
је у овом фрагменту nomos далеко од обичне конвенције и субјективног 
уверења.45

Суптилна запажања о снази и вредности закона могу се пронаћи 
у 248. фрагменту (ДК68Б248), који, ипак, сугерише да ни најбоље 
устројени закони много не вреде ако су људи на које се они односе 
рђави. Колико чврсто стоји на становишту легалитета и моћи правде,46 
„Мудростˮ (Σοφία) (ДК68А2, ДК68А18) из Абдере показује и у 258. 
фрагменту (ДК68Б258):

Убијати треба све што наноси штету 
мимо правде, по сваку цену; и ко тако чини, 
имаће већи удео доброг расположења (εὐθυ-
μίης) (?) и правде и храбрости (θάρσεος) и 
имовине (κτήσεως) (?) у сваком поретку (ἐν 
παντὶ κόσμωι).47

κτείνειν χρὴ τὰ πημαίνοντα παρὰ δίκην 
πάντα περὶ παντὸς· καὶ ταῦτα ὁ ποιῶν 
εὐθυμίης (?) καὶ δίκης καὶ θάρσεος καὶ 
κτήσεως (?) ἐν παντὶ κόσμωι μέζω 
μοῖραν μεθέξει.

47

44 Упоредити и: ДК68Б84, ДК68Б244.
45 Нагласак на „овом фрагменту”, пре свега је због, у претходном пасусу цитираног, 9. 
фрагмента (ДК68Б9). Консултовати: M. N. Đurić, Istorija helenske etike, Zavod za udžbeni-
ke i nastavna sredstva, Beograd 1990, str. 169.
46 У ДК68Б251 Демокрит се открива као следбеник демократског облика владавине, 
јер емфатично саопштава да је сиромаштво у демократији (ἐν δημοκρατίῃ πενίη) толико 
пожељније од такозваног блаженства код моћника (τῆς παρὰ τοῖς δυνάστῃσι καλεομένης 
εὐδαιμονίης), колико је и слобода боља у односу на ропство (ὁκόσον ἐλευθερίη δουλείης). О 
слободи (ἐλευθερία) код Абдерићанина, осим у управо наведеном фрагменту, извештава 
се још и у: ДК68А166, ДК68Б5, ДК68Б226. Посебно је интригантан последње наведени 
пасаж (ДК68Б226), који представља један од ретких текстова у пресократској филозоф-
ској традицији у коме се, у најмању руку, инсинуира релација између саме слободе (ἐλευ-
θερίης) и изражавања без задршке тј. „слободе говораˮ (παρρησίη). Демокритове речи 
су: „Својствено слободи (ἐλευθερίης) [је] отворено говорити (παρρησίη), али опасност 
[лежи] у препознавању правог тренуткаˮ (οἰκήιον ἐλευθερίης παρρησίη, κίνδυνος δὲ ἡ τοῦ 
καιροῦ διάγνωσις). Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, 
Zagreb 1983, str. 179, B226. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 
II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 190, B226. Грчке оригинале у преводу додао Ж. 
К.
47 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B258. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 197, B258. Грчке оригинале у преводу додао Ж. К.



63ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Текст изворника у рукописима је искварен, па је прву реченицу 
могуће протумачити тако да се она односи на животиње штеточине из 
претходног 257. фрагмента (ДК68Б257),48 али и на људе, како тврди 
наредни 259. фрагмент (ДК68Б259).49 Могуће је да именица женског 
рода εὐθυμία („добро расположењеˮ, „добра вољаˮ, „спокојствоˮ, 
„радостˮ, „весеље”), из текста овог фрагмента, јесте замена за изворно 
ἐπιθυμία (која је именица женског рода и значи „пожуда”, „жеља”, 
„чезнућеˮ, „нагон”), па део реченице у коме стоји да ће ко адекватно 
поступа имати у сваком (poliskom) поретку више доброг расположења 
(εὐθυμία), треба разумети да ко убија она створења која мимо правде 
наносе штету: „имаће више онога за чим жуди (ἐπιθυμία)”. Знак питања 
појављује се и иза именице женског рода κτήσεως тј. κτῆσις или κτάσεως 
(„имањеˮ, „иметакˮ, „стицањеˮ), а предлози шта би евентуално могло 
да стоји уместо ње су τίσιος (honoris, „частˮ), τλήσεως („смелостˮ, 
„одважностˮ) i ἐκτάσεως („растезањеˮ, „(про)ширењеˮ; фигуративно 
„узвишеностˮ, „поноситостˮ).50

48 О томе да се код Демокрита може пронаћи рудиментарна верзија идеје да су живо-
тиње одговорне за оно што чине видети у: Ž. Kaluđerović, «Presocratics and Other Living 
Beings», у: Філософія освіти. Philosophy of Education, Vol. 26, No. 1, Київ, Україна, 2020, 
pp. 192-210.
49 У овом (ДК68Б259) и у следећем 260. фрагменту (ДК68Б260), опсег строгог 
санкционисања прекршилаца „закона отацаˮ (νόμους τοὺς πατρίους) и оних који 
не уважавају правду, извесно је, проширује се са животиња на људе. Када су људи у 
питању, постоји једно ограничење које се такође може протумачити као заступање идеје 
νομοθεσία-е (именица женског рода, и значи „законодавствоˮ, „законодавно делањеˮ). 
У ДК68Б259, након констатације да треба: „Убијати непријатеља у сваком пореткуˮ 
(κτείνειν πολέμιον ἐν παντὶ κόσμωι), реченица се завршава опаском да је то могуће урадити 
само уколико: „[То] закон не спречаваˮ (μὴ νόμος ἀπείργει). Прев. Ж. Калуђеровић. H. 
Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 182, B259. Нем. изд. H. Diels, 
W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 198, 
B259.
50 Упоредити: H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . 
Hildesheim 1985, s. 197.



64 ARHE XXII, 44/2025

Стобеј бележи (ДК68А167) да Демокрит блаженство (εὐδαιμονία)51 
назива разним именима, попут εὐθυμία,52 εὐεστώ53 („добро стање”, 
„добро-битˮ „здравље”, „срећа”), ἁρμονία („сагласје”, „спајање”), 
συμμετρία („права размера”, „склад”),54 ἀταραξία („душевни мир”, 
„неузбуђеност”, „неузнемиреност”), израз који ће се касније често 
појављивати код епикурејаца и стоичара. Стобеј у наведеном фрагменту 
још додаје да оно, наводно, долази: „Од разликовања и бирања 
задовољстава, а то је [оно] [што] [је] најлепше и најкорисније за 
људе”55 (ἐκ τοῦ διορισμοῦ καὶ τῆς διακρίσεως τῶν ἡδονῶν, καὶ τοῦτ᾿ εἶναι τὸ 
κάλλιστόν τε καὶ συμφορώτατον ἀνθρώποις).

Пишући о истом проблему у спису О крајностима добра и зла (De fi-
nibus bonorum et malorum) (V, 29.87), оратор и славни римски еклектичар 
Цицерон каже: „То, наиме, он [Демокрит, прим. Ж. К.] назива највећим 
добром: добро расположење (εὐθυμίαν), а често и неустрашивост 
(ἀθαμβίαν), то јест дух ослобођен страха”56 (id enim ille summum bo-

51 Видети и: ДК68Б40, ДК68Б140, ДК68Б170, ДК68Б171, ДК68Б251.
52 Упоредити: ДК68А166; ДК68Б3, ДК68Б4, ДКБ174, ДКБ189, ДК68Б191, ДК68Б258, 
ДК68Б279, ДК68Б286. Диоген Лаертије пише (IX, 45) да је telos свега по Абдерићанину 
euthymia, која није идентична са hedoneom (ἡδονή је именица женског рода, која се 
уобичајено преводи као „уживањеˮ, „задовољствоˮ), додајући да циљ живота може 
бити именован и као euesto, „и многим другим именимаˮ (καὶ πολλοῖς ἄλλοις ὀνόμασι). 
Она се набрајају у наставку пасуса, а треба им придодати још и именицу женског рода 
ἀθαυμαστία („незачуђеностˮ, „незадивљеностˮ, али не у смислу индиферентности већ 
као стање унутрашње равнотеже и смирености) (ДК68А168).
53 Видети: ДК68Б4, ДК68Б140, ДК68Б257.
54 Речи којима се блаженство идентификује као ἁρμονία или συμμετρία (обе су именице 
женског рода), могу, осим демокритовског ауторства, са готово истом уверљивошћу 
носити и питагорејски печат, и бити приписане Сократу и Платону. Консултовати и: 
ДК68Б191.
55 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 138, A167. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 129, A167.
56 Прев. Ж. Калуђеровић. M. Tullius Cicero, De finibus bonorum et malorum, V, 29.87. 
Интернет адреса: https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A20
07.01.0036%3Abook%3D5%3Asection%3D87. У Дилс-Кранцовој нумерацији овај па-
саж је, благо модификован, означен као фрагмент 68А169. У њиховој верзији, уместо 
демонстративне заменице id („тоˮ, „оноˮ) на самом почетку пасуса стоји прилог ideo 
(„затоˮ, „стогаˮ), па цела реченица може да се преведе овако: „Зато, наиме, он [Демо-
крит, прим. Ж. К.] највеће добро назива добрим расположењем (εὐθυμίαν), а често и 
неустрашивошћу (ἀθαμβίαν), то јест духом ослобођеним страхаˮ (ideo enim ille summum 
bonum εὐθυμίαν et saepe ἀθαμβίαν appellat, id est animum terrore liberum). H. Diels, Pred-
sokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 139, A169. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, 
Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 129, A169.



65ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

num εὐθυμίαν et saepe ἀθαμβίαν appellat, id est animum terrore liberum). 
Именица женског рода ἀθαμβία („неустрашивост”, „небојажљивост”), 
која је поменута у Цицероновом запису, појављује се и у 4. фрагменту 
(ДК68Б4)57 да означи оно што се по Абдерићанину, између осталог, 
називало telosom58 живота. У 215. фрагменту (ДК68Б215), пак, она 
је употребљена да покаже да се величина и углед правде састоји у 
чврстини и смелости мисли, илити, да су врлине темељ сваког стабилног 
и исправног поретка, како у појединцу тако и у заједници, а да страх 
који произилази из неправде деструише те темеље:

Слава правде [је] храброст и неустрашивост 
(ἀθαμβίη) мисли, док страх [из] неправде 
[има] крај у несрећи.59

δίκης κῦδος γνώμης θάρσος καὶ ἀθαμ-
βίη, ἀδικίης δὲ δεῖμα ξυμφορῆς τέρμα.

59

Фрагмент број 256 (ДК68Б256) вероватно је најближи одређењу 
dike:

57 Помиње се athambia још и у: ДК68Б216.
58 Премда је Демокрит аутор и списа карактеристичног назива О сврси (περὶ τέλους) 
(ДК68Б4), његов концепцијски прилаз, генерално гледано, тешко може бити телеолошки. 
Аристотел каже да је Абдерићанин пропустио говорити о ономе „због чега” (τὸ οὗ ἕνεκα) и 
да све чиме се природа користи своди на нужност (ἀνάγκη) (ГА789б2-4), што се потврђује 
и у ДК28А32, с тим што се тамо тврди да је нужност сама: „Усуд и правда и провидност и 
творац космоса” (εἱμαρμένην καὶ δίκην καὶ πρόνοιαν καὶ κοσμοποιόν). Прев. Ж. Калуђеровић. 
H. Diels, Predsokratovci fragmenti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 200, A32. Нем. изд. H. Diels, 
W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 223, A32. 
И овде се показује колико је комплексан истраживачки задатак да се покуша интегрисање 
целине Corpus Democriteum-а, односно да се у обиљу разнородног материјала који је 
преостао иза Леукиповог „дружбеникаˮ (ἑταῖρος) (Мет. 985б4), синхронизују и ускладе 
елементи његове филозофије природе и „етикеˮ. Упућени у ствар филозофије су по 
овом питању радикално подељени. Неки уочавају кохерентно и самосвесно јединство 
у Демокритовом опусу, други пак разазнају само лабаву компатибилност, а трећи 
откривају очигледне недоследности. У сваком случају ако се, уз извесне резерве, и може 
повући паралелизам између његове физике и „етикеˮ, овај паралелизам тешко да се 
може свести на озбиљну и систематску повезаност између теоријске и практичке сфере 
Абдерићанинове филозофије. Видети: J. Barnes, The Presocratic Philosophers II, Routledge 
& Kegan Paul, London, Henley and Boston 1979, pp. 231-232.
59 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 178, B215. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 189, B215. Грчки оригинал у преводу додао Ж. К.



66 ARHE XXII, 44/2025

Правда је, наиме, чинити оно што треба, 
а неправда, пак, не чинити оно што треба, 
него се окретати [од] [тога].60

δίκη μέν ἐστιν ἔρδειν τὰ χρὴ ἐόντα, 
ἀδικίη δὲ μὴ ἔρδειν τὰ χρὴ ἐόντα, ἀλλὰ 
παρατρέπεσθαι.

60

У овом фрагменту апострофира се својеврсна дихотомија; Демокрит 
поручује да се правда огледа у делатном препознавању и спровођењу 
онога што је фундаментално и корисно, док неправда не произлази 
просто из пасивног изостанка тог чина, већ из релативно свесног, 
„вољногˮ, макар и ненамерног, скретања са исправног пута ка добру. 
Како било, евидентно је да је у ДК68Б256 нагласак на ономе „чинитиˮ, 
„радити” (ἔρδειν), и на ономе „треба”, „потребно јеˮ (χρὴ).

У 262. (ДК68Б262) и 263. (ДК68Б263) фрагменту прецизира се 
шта ово „требање” означава, како у вези са правдом тако и у вези са 
неправдом. Фрагмент 262 (ДК68Б262) идеју из претходно поменутог 
пасажа развија у смеру правне и éthoske одговорности: неправда се 
не састоји само у формалном чину ослобађања кривца, већ у нечијем 
афинитету према користи (κέρδει) и задовољству (ἡδονῆι) као мерилима 
пресуде. Правда је стога не само питање чина, већ и унутрашњег увида 
и éthoskog става (прев. Ж. Калуђеровић: „мора лежати на срцуˮ (ἐγκάρ-
διον ἀνάγκη εἶναι); онај ко погрешно суди односно „мимо законаˮ (παρὰ 
νόμον), а на основу себичних мотива, неминовно носи у себи неправду.

Овим се стиже корак ближе Демокритовом одређењу правде, 
пошто је она, као што је већ наговештено, везана за слеђење закона и 
норми. Сферу требања одређују писани и неписани акти и уредбе, који 
регулишу живот обичајносне заједнице. Изван овог поштовања закона и 
норми, што би, условно речено, била супстанција правде, постоји нешто 
што би се могло назвати грађанском врлином. О томе Абдерићанин 
пише у другопоменутом фрагменту: „Највеће учешће у деоби правде 
и врлине има онај [који] највише [почасти] вредности расподељује 
<најзаслужнијима> (?)”61 (δίκης καὶ ἀρετῆς μεγίστην μετέχει μοῖραν ὁ 
[τιμὰς] ἀξίας τὰς μεγίστας τάμνων <τοῖς ἀξιωτάτοις> (?) (ДК68Б263).

60 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 181, B256. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 197, B256.
61 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B263. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 199, B263.



67ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Његова констатација има више практички него теоријски карактер: 
правда и врлине62 још увек нису моралне категорије разрађене кроз 
дијалектички процес, него су резултат устаљеног функционисања 
заједнице; онај ко праведно и пропорционално нечијим заслугама 
распоређује част и друге награде не само да потврђује опште прихваћене 
норме, већ показује и највиши ниво социјалне одговорности, јер његова 
дела представљају оперативни механизам којим се одржава поредак и 
хармонична заједница.63

-

Демокрит је био, ако не врхунац, оно барем последња или једна од 
последњих инстанци пресократског истраживања physisa. Код њега се 
наговештава идеја о опреци φύσις-νόμος64 и изричито идеја о опреци 
φύσις-τύχη. Његов космолошки појам природе поступно прелази у 
антрополошки појам природе, на коме почива људска разборитост, која 
се негује παιδεία-ом.65 Хелени знају вредност васпитања и образовања 
за преображавање људског бића, које према учењима произашлим 
превасходно из сократовске рецепције врхуни у филозофији. 
Уобличавање човека према одређеном смислу и сврси посредством 

62 О Демокритовом дескрибовању других врлина и карактеристика тадашњег 
грчког éthosa консултовати: о самодовољности (αὐτάρκεια): ДК68Б176, ДК68Б209, 
ДК68Б210, ДК68Б246; о разборитости (φρονήσιος): ДК68Б2, ДК68Б26, ДК68Б42, 
ДК68Б95, ДК68Б119, ДК68Б183, ДК68Б193; о умерености (σωφροσύνη): ДК68Б54, 
ДК68Б67, ДК68Б160, ДК68Б208, ДК68Б210, ДК68Б211, ДК68Б291, ДК68Б294; о 
храбрости (ἀνδρεία): ДК68Б181, ДК68Б213, ДК68Б214; о мудрости (σοφία): ДК68А1, 
ДК68А2, ДК68А16, ДК68А18, ДК68А19, ДК68А21, ДК68А53, ДК68А116, ДК68А135, 
ДК68А151, ДК68А166, ДК68Б21, ДК68Б26, ДК68Б31, ДК68Б47, ДК68Б59, ДК68Б115, 
ДК68Б118, ДК68Б119, ДК68Б142, ДК68Б197, ДК68Б216, ДК68Б247, ДК68Ц16; о 
светом (ὁσίως): ДК68Б160.
63 Демокритово схватање правде, као поштовања писаних и неписаних правила, 
заједно са наглашавањем расподеле почасти према заслугама, представљало је део зајед-
ничког духовног milieu-а Хеладе, из ког су, без имплицирања директног преузимања 
Абдерићанових идеја, Платон и Аристотел касније минуциозно артикулисали своје 
врсте једнакости те типологију комутативне и дистрибутивне праведности.
64 За супротно становиште упоредити: C. C. W. Taylor, „Anaxagoras and the atomists”, 
pp. 218-219, у: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge History of Philosophy Volume I. From the 
Beginning to Plato, Taylor & Francis e-Library, London and New York 2005.
65 Консултовати (осим већ цитираног ДК68Б181) и: ДК68Б33, ДК68Б179, ДК68Б180, 
ДК68Б182, ДК68Б183, ДК68Б185, ДК68Б187, ДК68Б197, ДК68Б242; A. Dihle, Grci i 
stranci, Karpos, Loznica 2016, str. 42.



68 ARHE XXII, 44/2025

paideie омогућава и стварање човекове „друге природе”,66 која је, у 
ствари, његова „прва природа”. Абдерићанин наслућује да проста 
природна егзистенција човека није оно стање у коме он треба да остане, 
као и да човек из сопствене визуре посматрано представља посебан 
догађај у kosmosu.67 Посебност човека изражава се кроз његово увиђање 
да му се властита духовна егзистенција представља као не-природна, 
друго-природна или као највиша тачка његове природне егзистенције, 
односно као ход удаљавања од природне егзистенције.

Када је реч о практичким стварима које се тичу човека,68 закона, 
прописа, норми и обичаја, код Абдерићанина се могу пронаћи 
доминантно саветодавни елементи који су били карактеристични за 
пред-етичко и пред-морално искуство Хелена. Ако му, коначно, треба 
одати признање због покушаја дефинисања у овом чланку навођених 
израза и термина, не сме се заборавити да у Демокритовим фрагментима 

66 О појму „друге природеˮ упоредити: M. A. Perović, Filozofija morala, Cenzura, Novi 
Sad 2013, str. 113-115.
67 Хришћански новоплатоничар из VI века Давид из Јерменије (Δαβίδ ὁ Ἀρμένιος или 
Δαβίδ ο Ανίκητος („Давид непобедивиˮ) тврди да се човек, према Демокриту, може 
одредити као (ДК68Б34): „Мали (распо)редˮ (μικρῶι κόσμωι). Прев. Ж. Калуђеровић. 
H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 158, B34. Нем. изд. H. 
Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, 
s. 153, B34. Видети: B. Pavlović, Presokratska misao, ΠΛΑΤΩ, Beograd 1997, str. 314; В. 
Митевски, Душата и духовниот живот во антиката и раното средновековие, Матица 
македонска, Скопје 2012, стр. 73; T. Kokić, Pregled antičke filozofije, Naklada Breza, Zagreb 
2015, str. 91-92. Рефлектовање човека као μικρῶι κόσμωι имплицитно указује на његову 
вредност достојног предмета филозофског мишљења и високи онтолошки статус који се 
уклапа у μέγας διάκοσμος. Истовремено, став о постојању диференције између „малогˮ 
(распо)реда и „великогˮ по(ред)ка збиљности наговештава мисаону смелост одржања 
човека у свести о тој разлици. Мисаоно искуство тог филозофског исказа постало је 
(дуго)трајна баштина западне филозофске и опште културе, из које црпе инспирацију 
све антрополошке и особито антропоцентричке концепције које заступају резоне о 
истакнутом и привилегованом положају човека у свету. Наговештаји логоцентричких 
и хомоцентричких светоназора, као темеља модерне грађанске епохе, могу се пронаћи 
и у Демокритовим запажањима, упркос структурним изазовима инхерентним његовој 
концепцији. Поред поменутог 278. фрагмента (ДК68Б278), потребно је у том контексту 
консултовати и следеће фрагменте: ДК68А105, ДК68А111; ДК68Б5.8.7., ДК68Б11, 
ДК68Б33, ДК68Б34, ДК68Б179, ДК68Б180, ДК68Б181, ДК68Б182, ДК68Б183, 
ДК68Б185, ДК68Б187.
68 Скептичар и лекар из II или можда III века наше ере Секст Емпирик (Против 
математичара (ΠΡΟΣ ΜΑΘΗΜΑΤΙΚΟΥΣ) (VII, 265) (ДК68Б165), преноси једноставну 
Демокритову тврдњу: „Човек је оно што сви знамоˮ (᾿Ἄνθρωπός ἐστιν ὃ πάντες ἴδμεν᾿). 
Прев. Ж. Калуђеровић. Σ. Ἐμπειρικός, ΠΡΟΣ ΜΑΘΗΜΑΤΙΚΟΥΣ, σελ. 248, VII, 265. 
Интернет адреса: 
https://archive.org/details/sextusempiricus01bekkgoog/page/n241/mode/2up?view=theater.



69ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

ипак нема њихове појмовне артикулације, већ се у бројним Fragmenta 
moralia показује само згуснута практичка мудрост обичајносног света, 
gnome (γνῶμαι) тј. поучне изреке тог света, и не више од тога.

ЛИТЕРАТУРА

Anzenbacher, A., Filozofija, Školska knjiga, Zagreb 1995.
Aristotel, Fizika, PAIDEIA, Beograd 2006.
Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007.
Aristotel, O delovima životinja. O kretanju životinja. O hodu životinja, PAIDEIA, 

Beograd 2011.
Aristotel, O disanju, у: O duši. Parva naturalia, PAIDEIA, Beograd 2012.
Aristotel, O nebu. O postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009.
Aristotel, O rađanju životinja, PAIDEIA, Beograd 2011.
Aristotel, Politika, Liber, Zagreb 1988.
Aristotel, Ustav atinski, ΠΛΑΤΩ, Beograd 1997.
Aristotelis Opera, ex recensione Immanuelis Bekkeri, edidit Academia Regia 

Borrusica, vol. I-V, Berlin 1831-1870. Ново издање припремио је O. 
Gigon, Walter de Gruyter & Co., Berlin 1970-1987. Сви Аристотелови 
оригинални наводи сравњивани су према овом издању.

Barnes, J., The Presocratic Philosophers II, Routledge & Kegan Paul, London, 
Henley and Boston 1979.

Cicero, M. T., De finibus bonorum et malorum. Интернет адреса: https://www.
perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2007.01.0036%-
3Abook%3D5%3Asection%3D87.

Claus, D. B., Toward the Soul: An Inquiry into the Meaning of ψυχή before Plato, Yale 
University Press, New Haven, London 1981.

Curd, P. (ed.), A Presocratic Reader, Hackett Publishing Company, Inc., Indianapolis/
Cambridge 2011.

Diels, H., Kranz, W., Die Fragmente der Vorsokratiker I-III, Weidmann, Zürich . 
Hildesheim 1985-1987.

Diels, H., Predsokratovci fragmenti I-II, Naprijed, Zagreb 1983.
Dihle, A., Grci i stranci, Karpos, Loznica 2016.
Đurić, M. N., Istorija helenske etike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Beograd 

1990.
Ἐμπειρικός, Σ., ΠΡΟΣ ΜΑΘΗΜΑΤΙΚΟΥΣ. Интернет адреса: https://archive.org/

details/sextusempiricus01bekkgoog/page/188/mode/2up?view=theater.
English, R. B., „Democritus’ Theory of Sense Perception,” у: Transactions and 

Proceedings of the American Philological Association, Vol. 46. (1915).
Frede, M., Slobodna volja, Fedon, Beograd 2012.
Gadamer, H.-G., Istina i metod, Fedon, Beograd 2011.
Guthrie, W. K. C., A History of Greek Philosophy II, Cambridge University Press, 

Cambridge 1965.
Huseinov, A. A., Irlic, G., Istorija etike, Književna zajednica Novog Sada, Novi Sad 

1992.



70 ARHE XXII, 44/2025

Kahn, C. H., „Democritus and the Origins of Moral Psychology”, у: The American 
Journal of Philology, Vol. 106, No. 1. (Spring, 1985).

Kaluđerović, Ž., Istorija helenske filozofije I, Akademska knjiga, Novi Sad 2024.
Kaluđerović, Ž., Jašić, O., Kaluđerović Mijartović, Z., „Dike atinskog mudraca i 

zakonodavca”, у: Gradovrh, god. XVIII, br. 18, Tuzla, Bosna i Hercegovina, 
studeni 2022.

Kaluđerović, Ž., „Presocratics and Other Living Beings”, у: Філософія освіти. 
Philosophy of Education, Vol. 26, No. 1, Київ, Україна, 2020.

Kaluđerović, Ž., „Pretpostavke nastanka moralaˮ, у: Bošnjačka pismohrana (Zbornik 
radova Simpozija «Gdje je nestao - moral»), Svezak 15, broj 42-43, Zagreb, 
Hrvatska, 2016.

Калуђеровић, Ж., Калуђеровић Мијартовић, З., „Прото-биоетика онога који је ‘о 
свему размишљао’”, у: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024.

Kokić, T., Pregled antičke filozofije, Naklada Breza, Zagreb 2015.
Ksenofont, Uspomene o Sokratu, BIGZ, Beograd 1980.
Laertije, D., Životi i mišljenja istaknutih filozofa, BIGZ, Beograd 1973. Оригинал 

Βίοι καὶ γνῶμαι τῶν ἐν φιλοσοφίᾳ εὐδοκιμησάντων преузет је са Интернет 
адресе: http://www.mikrosapoplous.gr/dl/dl.html.

Laks, A., Most, G. W. (ed. and trans.), Early Greek Philosophy Later Ionian 
and Athenian Thinkers Part 2, Harvard University Press, Cambridge, 
Massachusetts, London, England, 2016.

McKirahan, R. D., Philosophy Before Socrates, Hackett Publishing Company, Inc., 
Indianapolis/Cambridge 2010.

Митевски, В., Душата и духовниот живот во антиката и раното средновековие, 
Матица македонска, Скопје 2012.

Павловић, Б., Пресократска мисао, ΠΛΑΤΩ, Београд 1997.
Perović, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad 2013.
Perović, M. A., Filozofija politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Podgorica 

2019.
Perović, M. A., Praktička filozofija, Grafomedia, Novi Sad 2004.
Platon, Menon, у: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970. Оригинал ΜΕΝΩΝ (ἢ περὶ 

ἀρετῆς, πειραστικός) преузет је из: Platon, DES SOKRATES APOLOGIE. 
KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS. MENON, Werke: in 
8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 1988.

Platon, Odbrana Sokratova, у: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970. Оригинал 
ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΣΩΚΡΑΤΟΥΣ преузет је из: Platon, DES SOKRATES 
APOLOGIE. KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS. 
MENON, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1988.

Platon, Protagora. Gorgija, Kultura, Beograd 1968. Оригинал ΠΡΩΤΑΓΟΡΑΣ 
(ἢ σοφισταί, ἐνδεικτικός) преузет је из: Platon, ION ∙ HIPPIAS II ∙ 
PROTAGORAS ∙ LACHES ∙ CHARMIDES ∙ EUTHYPHRON ∙ LYSIS ∙ 
HIPPIAS I ∙ ALKIBIADES I, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., erster band, 
Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1990.

Platon, Zakoni, Dereta, Beograd 2004.
Procope, J. F., „Democritus on Politics and the Care of the Soul”, у: The Classical 

Quarterly, New Series, Vol. 39, No. 2. (1989).



71ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Rohde, E., Psyche, Routledge & Kegan Paul, London 1925.
Schmid, W., „Der Ausgang der altionischen Naturphilosophie: die Atomistik”, пог. 

VIII, у: W. Schmid - O. Stählin, Geschichte der griechischen Literatur, I. 
Teil, 5. Band, 2. Hälfte, 2. Abschnitt, Munich 1948.

Снел, Б., Откривање духа у грчкој филозофији и књижевности, Карпос, Лозница 
2014.

Sorabji, R., Emocije i duševni mir, Sandorf & Mizantrop, Zagreb 2016.
Stobaei, J, Anthologium Eclogae Physicae et Ethicae, vol. I, recens. C. Wachsmuth et 

O. Hense, Apud Weidmannos, Berolini 1884.
Stobaei, J., Anthologium, vol. IV, partem priorem, recens. C. Wachsmuth et O. Hense, 

Apud Weidmannos, Berolini 1909.
Taylor, C. C. W., „Anaxagoras and the atomists”, у: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge 

History of Philosophy Volume I. From the Beginning to Plato, Taylor & 
Francis e-Library, London and New York 2005.

Taylor, C. C. W., „The atomists”, у: A. A. Long (ed.), The Cambridge Companion to 
EARLY GREEK PHILOSOPHY, Cambridge University Press, Cambridge 
1999.

Vlastos, G., „Ethics and Physics in Democritus” (Part Two), у: The Philosophical 
Review, Vol. 55, No. 1. (Jan., 1946).

Жуњић, С., Аристотел и хенологија, Досије студио, Београд 2020.



72 ARHE XXII, 44/2025

ŽELJKO KALUĐEROVIĆ
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

PRE-ETHICAL REFLECTION OF THE 
PERIPHRONETIC ABDERITE

Abstract: Eight or nine catalogued writings of Democritus, preserved under the 
collective title Ethics (᾿Ηθικὰ), have survived, arranged into two tetralogies. 
Subsequently, several eminent thinkers endeavoured to integrate these somewhat 
fewer than 220 fragments into a logical, coherent, and original system, conferring upon 
them a place of prominence within the philosophy of „Wisdom” from Abdera, with 
the intent of concluding that, in his case, one may speak almost incontrovertibly of an 
ethics, indeed to the extent of regarding him as the progenitor of Greek ethical thought. 
However, an examination of those passages and of Leukippus’ „associate” positions 
concerning virtue, justice, laws, regulations, norms, responsibility, democracy, liberty, 
contentment, happiness, measure, paideia, and man has led the author of this article 
to a markedly diff erent conclusion. From the extant Fragmenta moralia, it is manifest 
that there is no separate methodological refl ection on morals, nor any thinking on 
active thinking, alias, ethics, as a discipline, nor any conceptual articulation of the 
aforementioned practical expressions and terms. In the Thracian’s notes, one most 
frequently fi nds morality-based maxims and so-called loci communes of Hellenic 
culture and civilisation. A signifi cant number of sententiae, in other words, do not 
transcend the realm of explicating what is known as folk wisdom, that is, gnōmai, 
or didactic maxims, of the ancient world. Ultimately, the author has determined 
that within the ‘ethical’ works of the „very thoughtful” (περίφρονα) Abderite one 
encounters predominantly advisory elements characteristic of the pre-ethical and pre-
moral experience of the Hellenes, and no more than that.
Keywords: „very thoughtful” Abderite, Ethics, ‘ethics’, virtues, customary morality, 
locus communis, gnōmai; pre-ethical refl ection

Primljeno: 1.7.2025.
Prihvaćeno: 28.8.2025.


