Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
17
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.85-101
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

MIRELA KARAHASANOVIC!
Univerzitet u Tuzli, Filozofski fakultet, BiH

SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

Sazetak: Pitanje u Cemu se sastoje zasluge i orignalni doprinos sofista, a u ¢emu
nedostaci jo$ uvijek izaziva opre¢na misljenja. Afirmisanje razlozne svijesti kao
medija razumijevanja vrijednosne i politi¢ke zbilje na temelju koje izgraduju novu
paideiu pozicioniralo je sofiste kao ,,prosvjetitelje”. Ograni¢enost tog zaokreta sastoji
se u limitiranosti razlozne svijesti da istakne opsti karakter ljudskog djelanja i pogleda
na svijet. Odsustvo jedinstvenog doktrinarnog pristupa i nemoguénost poopcavanja
novonastalih vrijednosnih zahtjeva u djelima filozofa (Platon, Aristotel) pozicioniralo
je sofiste kao utemeljivace ,relativisticke kulture”. Na tom osnovu utemeljena
je negativna reputacija sofista, pri ¢emu se nedovoljno isti¢e njihov doprinos u
etabiliranje bitnih pitanja koja ¢e punu afirmaciju pronaci u djelima antickih filozofa.
Medu takvim pitanjima se istiu i teme iz filozofije politike poput: pitanja vaspitanja
i politickog umijeca, istinitosti politickog govora, porijekla drzave, kao i vrijednosti
zakona i pravednosti.

Kljuéne rijeci: Sofisti, Sokrat, Platon, Aristotel, pravednost, prirodan zakon, drzava,
odgoj

,,Sofisti su Helene nagovarali na kulturu razloznog misljenja. Tu kulturu oni su
ucinili filozofskim stanovistem. Prvi su otvorili mogucnost filozofskog traganja
za dokazanim znanjem o djelanju. Ujedno su otvorili mogucnost trazenja
Jedinstva izmedu misaonosti djelanja i misaonosti ljudske svijesti o djelanju”.

Milenko A. Perovié¢

Dileme o filozofskoj vrijednosti, sadrzaju i djelima sofista? jo§ uvijek su
prisutne. Platonova kvalifikacija sofista kao nekompetentnih pseudoprakti-

I E-mail adresa autorke: mirela.karahasanovic@untz.ba

2 Dalli se sofisti mogu smatrati filozofima ili ne i danas predstavlja tacku sporenja. T. Cur-
now analiziraju¢i navedeno pitanje smtra da ono ovisi o tome $ta se pod izrazom filozof u
odredenom vremenu podrazumijeva. U kontekstu savremenog poimanja ,.filozofa” moze se

85



86 ARHE XXII, 44/2025

cara, pseudomudraca kojima nedostaje jedinstveni doktrinarni pristup filo-
zofskim problemima ¢inilo je nesigurnom ulogu sofista u historiji filozofije
i opStem utisku o njima. Platon tereti sofiste za prekid pozitivne tradicije
izraza mudrost (Rep. 493a, Prot. 316D). Gr¢ka imenica zenskog roda gogia,
iz koje je izveden izraz gogiaTms- sofist, evoluirala je kroz razli¢ita znacenja
na §to Platon podsje¢a (Prot. 316D-E, Hip.mail. 281b-d, 282a-c). 1zmedu
Homera i Protagore brojni istaknuti umjetnici, pjesnici, politiari, smatrani
su mudracima,? odnosno sofistima. Medu takvima su i Anaksagora?, Tukidid,
Euripid> ali 1 Sokrat. Prvo pojavljivanje izraza sofist kod Pindara je uglav-
nom oznacavalo pjesnike i pjesni¢ku tradiciju.6 Aristotel u spisu O filozofiji
(fragment 8.) takoder podsjeca na evoluciju izraza gogia koji obuhvata Sirok
dijapazon znacenja od poljoprivrednih vjestina, snalazenja nakon prirodnih
katastrofa, razumijevanja zakonodavnog i politickog Zivota, istrazivanja pri-
rode do promatranja boZzanskog i nepromjenjivog.” Mudracima su smatrani
i ljudi kojima su priznate odredene zasluge u zajednici kao S$to je slucaj sa
sedam mudraca (Tales, Bijant, Solon, Pitak, Kleobul, Mizon, Hilon). Pojam
copia, stoga nije jednoznacan. Sofisti su prema Platonovoj interpretaciji
mudrost reducirali na vjestinu zaradivanja novca, na laznu mudrost koja za-
tomljuje put prema istinskoj filozofiji. Platon ne samo da odrice sofistima in-
telektualne zasluge u filozofiji, on je kao §to primjecuje B. Williams pridonio
tome da se izraz ,,sofist” ,,smatra beskorisnim za ikakavu povijesnu svrhu”.8

reéi da su barem neki sofisti to i bili. T. Curnow, Were the Sophists Philosophers, in: The
Sophists an Introduction, (Patricia O’Grady ed.) Bloomsbury, London, New Delhi, New York,
Sidney, 2008. p. 191, pp. 185-193

3 G. B. Kerferd isti¢e evoluciju izraza mudrac. 1. prvobitno znacenje podrazumijevalo
je vjestinu odredenog zanata, 2. zatim razboritost u poimanju stvari opéenito, prevashodno
politi¢ku i prakticku mudrost i 3. filozofsku mudrost. G. B. Kerferd, The Sophistic Movement,
Cambridge University Press London, New York, New Rochelle, Melbourne, Sydney, 1981, p.
24.

4 TIsokrat Anaksagoru naziva sofistom (4ntidosis. 15.235)

5 C. Farmer, Was Socrates Sophists, in: (ed. Patricia O’Grady): The Sophists: an Introduc-
tion, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008. p. 164, pp. 164-175.

6 M. Gagarin i P. Woodruff analiziraju¢i znaenje izraza sofist u 5. i 4. stoljecu st. ere
prepoznaju da je navedeni izraz prvobitno predstavljao znak postovanja smjestajuci odredenu
osobu u tradiciju mudrosti kojom su prvobitno dominirali pjesnici. Sve do Aristofanovog
djela Oblaci (oko 420. g. st. ere) izraz sofist nije imao negativnu pezZorativnu konotaciju. M.
Gagarin & P.Woodruff (eds.), Early Greek Political Thought from Homer to the Sophists,
Cambridge University Press, 1995, p. XX.

7 Vidi u: Zeljko Kaluderovi¢, Stagiranin, Izdavatka knjizarnica Zorana Stojanovica,
Sremski Karlovci, Novi Sad, 2018, str. 55.

8 B. Williams prepoznaje Cetiri Platonove optuznice protiv sofista: u¢enje sofista ima prak-
tiCan, a ne Cisto teorijski cilj; 2. da su poducavali za novac; 3. da je argumentacija sofista losa,



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 87

Time je implicirano misljenje o sofistima kao neprijateljima filozofije, a
njihovu ulogu i doprinos razvoju filozofskog misljenja pretvorilo u poseban
historiografski izazov.® Aristotelove biljeSke prethodnih filozofskih ucenja
koja se mogu tretirati i sa historiografskog stanovistal® ne prepoznaju bilo
kakve zasluge sofista u etabiliranju problematike o pitanjima uzroka. lako su
neki sofisti poput Protagore!!, Gorgije, Hipije (Prot. 315C) bili zainteresirani
za intelektualne izazove racionalnog objaSnjenja prirode stvari, Platon i Ari-
stotel su vecu paznju posvecivali sofistickoj elaboraciji prirode vrijednosti
i politicke zajednice. Stavise, Aristotel ne propoznaje znacaj ucenja sofista
niti za razvoj filozofije politike (EN. 1181al, 1181al15-20). U moderno
doba se uglavnom naslijede sofista pocelo promatrati i izvan dominantnog
platonovsko-aristotelovskog okvira.!2 Sofisti nisu predstavljali filozofsku
Skolu, pokret, jedinstveno doktrinarno ucenje, niti su poput predsokratovaca
tragali za objektivnom istinom o svijetu, $to je moglo predstavljati razlogom

¢iji cilj je zbunjivanje i impresioniranje, a ne pronalazenje istine i 4. da su zastupali ,,cini¢na,
skepti¢na, amoralna i opcenito nepozeljna mnijenja. B. Williams, Smisao proslosti: Ogledi o
povijesti filozofije, Matica hrvatska, Zagreb MMXYV, str. 41.

9 C. C. Raymond sofiste prepoznaje kao poseban historijski izazov zbog: fragmentarnog
stanja sacuvanih tekstova sofista, snaznog utjecaja Platonovih izvora, njihove povezanosti sa
retorikom kao okolnim podru¢jem filozofije i konvencionalnom slikom sofista kao izvornih
neprijatelja filozofije. C. C. Raymond, The Sophists in the History of Philosophy, in: The
Cambridge Companion to the Sophists, J. Billings & C. Moore eds. Cambridge University
Press, 2023, p. 405, pp. 403-437.

10 Jedna od dilema koja je obiljezila pogled savremenih istrazivaca na anticku filozofiju je
i tema u kojoj mjeri je Aristotel pouzdan izvor za razumijevanje predsokratske filozofije, da
li su njegove biljeske historiografskog karaktera, u kojoj mjeri su oblikovane Aristotelovim
licnim filozofskm pretenzijama. Zeljko Kaluderovi¢é smatra da Aristotelov prikaz pred-
sokratske filozofije kvalifikuje Aristotela kao prvog istoricara filozofije, ¢ija je namjera bila
da u mnostvu fragmenata uspostavi pojmovno jedinstvo, koje je kako rezultat Aristotelove au-
torske prerade tako i ogromne sinteti¢ke moéi njegova misljenja. Z. Kaluderovi¢, Rana grcka
filozofija, Hijatus, Zenica 2017. str. 1-39.

1" Kao Demokritov uéenik Protagora je nesumnjivo bio upoznat sa aktualnim izazovima u
objasnjenju prirode. U Demokritovo vrijeme je, kako potvrduje i Diogen Laertije (IX), bilo je
rasprostranjeno Parmenidovo ucenje o jednom, na koje su atomisti, a vjerovatno i Protagora
svojim spisom O istini, kao i Gorgija spisom o Ne-bicu nastojali ponuditi odgovore.

12 C. C. Raymond, analiziraju¢i poziciju sofista u historiji filozofije, navodi da se u djelima
njemackih znanstvenika 18. stoljeca sofisti prikazuju kao historiografska kategorija sa poseb-
nom ulogom u historiji gréke filozofije. Procjene naslijeda sofista kretale su se od njihove
odbrane, do zadrzavanja ¢vrstog Platonovog stava o sofistima koji ih pozicionira u dekadentnu
fazu u historiji grcke filozofije, koju karakteriSe: skepticizam, ateizam i odbacivanje moralnih
normi. Takav stav zastupaju tri historiografska izvora na koja se Hegel poziva od autora D.
Tiedeman, J. G. Buhle, W. G. Tennemann. C. C. Raymond, The Sophists in the History of
Philosophy, in: The Cambridge Companion to the Sophists, J. Billings & C. Moore eds. Cam-
bridge University Press, 2023, p. 411-414, pp. 403-437.



88 ARHE XXII, 44/2025

izostanka iz Aristotelovih ,historiografskih biljeski”!3, ali su svojim kriti¢-
kim i skepti¢énim odnosom razlozne svijesti prema tradiciji, konvencijama,
religiji, istini, kulturi, predstavljali ,,opstu filozofsku obrazovanost svoga
vremena” na koju su, kako Hegel konstatuje, Platon i Sokrat jedino i mogli
da se obaziru.!* Za V. Jegera sofisti su poput Sokrata i Platona nuzna pojava
u historiji ljudskog duha, bez kojih se kao prethodnika Platon i Sokrat ne
mogu zamisliti.!5 U dijalogu Protagora 348D, Sokrat isti¢e da njegov interes
za raspravu sa Protagorom pociva na preispitivanju vlastitih nedoumica. Pla-
tonu su sofisti bili korisni, ne samo za rasvjetljavanje Sokratove filozofije,!6
nego i za dijalekticke vjezbe u dijalozima.!” Ne samo metode i ucenje, nego i
raskoSan zivot koji su vodili neki od sofista naplacuju¢i poducavanje, moglo
je potaknuti Platonov negativan stav prema njima. Nov¢ane naknade u po-
ducavanju zanatskim i tehni¢kim vjestinama su ¢ak i pozeljne (Gorg. 520D).
Poducavanje i savjetovanje u pitanjima koja se odnose na moralnu izgradnju
li¢nosti i zajednice je necasno ukoliko je za isto potreban novac (Gorg.520E).
Periklovo uvodenje placanja u javnoj sluzbi zasluzuje jednak prijekor kao i
praksa sofista (Gorg. 515E). Na istim osnovama na kojima napada sofiste
zbog novcanih naknada za vaspitanje, Platon ne napada Zenona koji je isto
¢inio.!8 Nakon Platonove smrti u Akademiji, bila je prisutna praksa placa-
nja vaspitanja.!? Ista praksa primjenjivana je i u Epikurovoj $koli. Platon je

13 Aristotelovo razgraniCenje filozofije i sofistike u Metafizici 1004b 5-25, gdje filozofija
istrazuje bit stvari, a sofistika nudi prividno znanje, sugerira razlog odsustva sofista kao ozbil-
jnih istrazivaca porijekla prirode

14 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije II, Kultura Beograd 1970, str. 41.

15 V. Jeger, Paideia: Oblikovanje grckog c¢oveka, Knjizevna zajednica Novog Sada, 1991.
str. 152. M. N. Duri¢ na istom tragu napominje da bez sofista Sokrat, Platon i Aristotel ne bi
postali veliki umovi kakvi jesu. M. N. Duri¢, Istorija helenske etike, BIGZ, Beograd, 1976, str.
226.

16 D. D. Corey u Platonovom odnosu prema sofistima ne prepoznaje izrazeni kriticizam i
neprijateljstvo. Posebnu paznju Platona sofisti su zasluzili ¢injenicom da su se kao uclitelji
— poput Sokrata — zanimali za sli¢ne stvari. U tom smislu su bili korisni za Platonov prikaz
Sokratove filozofije podsti¢uéi interes Citatelja za Sokratovom filozofijom. D. D. Corey, The
Sophists in Plato s Dialogues, Sunny Press, State University of New York, 2015, p. 3.

17" C. Castoriadis u Platonovim dijalozima prepoznaje znacajno prisustvo sofizama i paralo-
gizama, medu koje ubraja i Drzavu kao viSeslojni sofizam, §to Platona kvalifikuje sofistom. C.
Castoriadis, On Plato s Statesman, Stanford University Press, 2002, p. 3.

18 U dijalogu Alkibijad 119a-b Platon hvali Zenona (Parmenidovog ucenika) kao uspjesnog
ucitelja kojem su Pitodor i Kalija platili za poducavanje.

19 S, S. Monson medu promjenama u Akademiji koje su uslijedile nakon Platonove smrti
prepoznaje naplatu $kolarina i formalizaciju studijskih programa. S. S. Monson, Plato s Dem-
ocratic Entanglements: Athenian Politics and the Practice of Philosophy, Princeton University
Press, New Jersey 2000, p. 138.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 89

odbacivao ,,komercijalizaciju” istine i vrijednosti smatrajuci da ne mogu biti
nametnute spolja. Istina je rezultat zanosa (erosa) duse koja je prevladala
vlastite iluzije i osvjestila najvise vrijednosti. Takvom zanosu nije mogla po-
taknuti sofistika koja je ostala na nivou fenomenalnog (Rep. 517b-c, 518a-d).

ULOGA SOFISTA U POLITICKIM AKTIVNOSTIMA U GRCKOJ

Nakon Perzijskih ratova Atina prozivljava kulturni i politi¢ki procvat,
te tako postaje najpozeljnije mjesto za ljude razlicitih intelektualnih provi-
nijencija medu kojima su i sofisti. Atinska demokratija je omogucila, kako
konstatuje i Perikle u nadgrobnom govoru palim Atinjanima, inkluziju i si-
romasnih slojeva stanovniStva. Svaki slobodni Atinjanin neovisno o imovin-
skom statusu moze doprinijeti drzavi i biti koristan u razli¢itim sferama dje-
lanja kao pojedinac dostatan samome sebi.20 Atina je predstavljena kao Skola
Helade. Sloboda govornistva, rastu¢a potreba za politickom naobrazbom u
novonastalim okolnostima demokratije, znacajan broj stanovnika od kojih je
jedan broj mogao priustiti elitno vaspitanje privukli su sofiste u Atinu. Praksa
putovanja razlicitih ,,profesionalaca” u grékom svijetu imala je dugu tradiciju
i prije sofista, protezuci se ¢ak do Homera.2! Filozofi su takoder putovali
u razlicite krajeve Grcke, ali i u Egipat. Ksenofan je bio poznat kao rapsod
(eadwdog), pjesnik koji je putovao i recitovao (DK21B8).

Najznacajniji rani sofisti poput Protagore, Hipije, Gorgije, Prodika nisu
bili Atinjani, niti su retorska i politicka iskustva stekli u Atini. Oni su veé
u svojim polisima imali izgradenu politicku reputaciju. Protagora iz Abde-
re, koji je stekao prijateljstvo sa Periklom, pisao je zakone za Turiju (Diog.
VIII), Gorgija iz Leontine sa Sicilije nagovorio je Atinjane na savezniStvo
(DK82A4, Hip.maj. 282b). Hipija iz Elide bavio se takoder diplomatskim
poslovima (Hip.maj. 281a). Medu starijim sofistima jedini Atinjanin bio je
Antifon, ¢ije su ga politicke aktivnosti predvodenja oligarhije 411. godine

20 Periklovo isticanje moguénosti bavljenja razli¢itim poslovima kao vrijednosti demokrati-
je Platon napada u Drzavi 561c-d, prepoznajuéi u tome korijen nepravde u polisu.

21 D. Wolfsdorf navodi da se historija putujuceg profesionalizma u Grckoj prepoznaje jo§
u praksi epskog pjevaca Demodokusa u Homerovoj /lijadi. Izmedu 8. i 5. st. stare ere bili
su prisutni putujuéi profesionalci grékog i negré¢kog porijekla, koji su putovali Mediteranom,
dolaze¢i iz razli¢itih interesnih podrucja poput: poezije, muzike, arhitekture, slikarstva, ki-
parstva, vojske, kao i profesionalci od vraceva i atleticara, pa do zidara, keramicara, kovaca,
metalurga. Svi su oni naplacivali svoje usluge. David Wolfsdorf, Sophistic Method and
Practice in: A Companion to Ancient Education, W. M. Bloomer ed., John Wiley&Sons, Inc.
Published 2015, p. 65, pp. 63-76.



90 ARHE XXII, 44/2025

st. ere kostale zivota. Politicko savjetovanje drzavnika bilo je svojstveno i
filozofima i sofistima. Anaksagora i Protagora su savjetovali Perikla. Platon
je savjetovao Dionisija,?2 a Aristotel Aleksandra Makedonskog. Postojale su
stoga ve¢ prepoznate razlike filozofa i drzavnika. Elaboriraju¢i odnos Anak-
sagore i Perikla, Plutarh zakljucuje da se bitne razlike filozofa i drzavnika
sastoje u nacinu vodenja domacinstva, ali i na¢inu vodenja zivota. Filozofu,
za razliku od politi¢ara, nisu potrebna spoljasnja sredstva i oruda, s obzirom
da je njegov odnos prema svijetu poredovan misljenjem. Sposobnosti drzav-
nika ogledaju se u zadovoljavanju potreba gradana $to ukljucuje materijal-
na dobra.?3 Tales je pokazao da politicki savjeti filozofa mogu biti korisni
(DK11A1), te da filozofu ne nedostaje mudrost za stjecanjem materijalnih
dobara (Pol. 1259a5-15). Ravnodusnost u odnosu na materijalni status Pla-
ton uzima polaznom osnovom za uspostavu nekorumpirane vlasti filozofa.
Cjelokupna rasprava u Drzavi je posvecena Platonovom pokusaju da ubjedi
Trasimaha, Glaukona i Adeimanta da pravednost iskljuuje samointeres i
predstavlja op¢e dobro po sebi. Sofisti su identifikovanjem filozofa i drzav-
nika zatomili istinski smisao filozofije (Soph. 216b-d) mijenjajuci u atinskoj
javnosti percepciju ideje filozofa (Soph. 218b-c, Rep. 493a-e). Platon istupa
protiv uvjerenja sofisticke paideie da je moguée poduciti politickoj vrlini,
usvajanjem tehnika i praksi govorniStva, bez uvazavanja epistemoloskih
koncepata koji proizilaze iz intrinizicne potrage za opéim vrijednostima i
politickim standardima. Razlike sofiste i drzavnika su kvalitativne i tesko
premostive (Plt. 375a). Razlika pociva na kriteriju znanja koje nedostaje
sofistima da bi bili istinski drzavnici. Odsustvo racionalne vjestine vladanja
ne sprijecava politiCki angazman sofista, najvecih opsjenara kako ih Platon
naziva (Plt. 291c-d):

., Najvecih opsjenara od svih sofista i najiskusnijih u tom umijec¢u. Njih mora-
mo, premda je to vrlo tesko odijeliti od pravih drzavnika i kraljeva, ako ho¢emo
Jjasno upoznati ono Sto trazimo” 24

22 Prema svjedoCenju Diogena Laertija, i Aristip, u¢enik Protagore i Sokrata, boravio je na
dvoru Dionisija. Kada su ga jednom prilikom prekoravali zbog toga, odgovorio je: ,, Sokratu
sam iSao radi obrazovanja, a Dionisiju radi uzivanja”. Prev. Albin Vilhar, Diogen Laertije,
Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979, str. 66.

23 Prev. Milo$, N. Duri¢, Plutarh, Atinski drzavnici, Prosveta Beograd 1950, str. 138.

24 Prevod Veljko Gortan, Platon, Kratil, Teetet, Sofist, Drzavnik, TIAATQ, Beograd, 2000,
str. 343, Plt. 291c-d.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 91

TOV TAVTWY TOV TOQITTOV WEYITTOV YONTA XAl TAUTNS TS TEXVNS EWTEIQOTATOV:
0V GTO TV OVTWS OVTWY TOMTIX@®Y xal Pacihixdy xaimep Tayyalemov ovTa
GQaIQETY GQalpeTEOY, el WéANoueY 10Ty évapyds To (yToluevoy.25

Dijalektickom analizom pojmovnih razlika sofiste, filozofa i drzavnika
moguce je razotkriti pravi smisao sofistike kao lazne mudrosti. Pravom zna-
nju vladara korespondira i valjano politicko uredenje (P/t. 293c-d). Aristotel
ne priznaje sofistima zasluge u praktic¢noj politickoj aktivnosti (EN. 1180b35,
1181a):

., Ali iako sofisti izjavljuju kako poducavaju u drzavnistvu, ni jedan od njih ne
djeluje u tome, nego se time bave drzavnici koji ¢ini se djeluju tako vise po
nekakvoj sposobnosti te iskustvu nego li po razumijecu”.?6

Ta 05 moliTixa EmayyéAdovtar wev didagxsly ol copioTal, TEATTE! 0 AlT®Y
0U0sis, AN ol moAiTevouevol, ol dofmiey Ay Ouvausr TIVI ToUTO TEATTENY Xal
, e uid oy 2 Siavela.2]

dumetplg warroy 7 diavoiq.

Za razliku od Platona, nomotetske i diplomatske aktivnosti sofista Ari-
stotel ne prepoznaje kao konstitutivne faktore atinske politike.28 Aristotelu
je kao 1 Platonu stalo do razgrani¢enja govornis$tva kao metode uvjeravanja
i drzavniStva kao znanja kako urediti zajednicu za dobrobit svih. Svrha po-
litickog govorniStva je podsticanje i savjetovanje u korist onog sto je bolje
(Rhet. 1358b). U suprotnom, retorika postaje u sluzbi politicke manipulacije,
na Sto Platon podsjeca u Gorgiji 460D-E, 461 A-B. Dobar drzavnik treba biti
i dobar govornik, ali dobar govornik nije nuzno i dobar politicar ukoliko izo-
staju epistemoloski potencijal i moralne kvalitete, kako licne tako i odgojne.
Cilj drzavnika je uciniti gradane boljima (Pol. 1252a, Eyth. 292d-e). Politicki
govornici moraju biti dobro obavijesteni o tome o ¢emu savjetuju, neovisno
da li govore o zakonodavstvu, prihodima, rashodima, odbrani zemlje, ratu,

25 Originalni tekst preuzet sa internet stranice: https://www.perseus.tufts.edu/hopper/tex-
t?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0171%3 Atext%3DStat.%3 Asection%3D291c

26 Prevod Tomislav Ladan, Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988, str. 240,
1181a.

27 Originalni tekst preuzet sa internet stranice: http://www.mikrosapoplous.gr/en/textslen.
html

28 C. Balla smatra da uloga sofista kao politi¢kih savjetnika i ambasadora koji su saradivali
sa bitnim politickim licnostima Atine kako oligarhijske tako i demokratske politike jeste bitan
aspekt za atinsko drustvo kojeg Aristotel izostavlja. Aristotel je vjerovatno tretirao politicki
interes ranijih sofista kao usputan njihovom profesionalnom identitetu fokusiranom na for-
malne aspekte argumentacije i govornistva. C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The
Cambridge Companion to the Sophists, eds. J. Billings & C. Moore, Cambridge University
Press, 2023, p. 225-226, pp. 225-250.



92 ARHE XXII, 44/2025

miru, uvozu ili izvozu proizvoda (Reth. 1359b-1360a). Politika za Aristotela
nije zanat, tehnicka vjestina ve¢ mudrost stvaranja dobrog zivota gradana
(Pol. 1252a). Polis je najvisi 1 najprirodniji oblik zajednistva (Pol. 1252b,
1253a), a ne tek skup pojedinaca vezan licnim interesima.

Sude¢i prema Aristoksenovim tvrdnjama, Platon je iz Protagorinog djela
Antilogika preuzeo politicke ideje sadrzane u Drzavi. Nakon Aristofana i
Favorin iz Arlesa je potvrdio isto, §to je prema G. B. Kerferdu potvrdivanje
tek onog Sto Aristoksen navodi. Aristoksenova optuzba nije zlonamjerna,
veé vjerovatno odraz neke osnove koja je posluzila za usporedbu.2® Diogen
Laertije takoder navodi da je Protagora napisao spis O drzavi.3? Sudeci
prema Platonu, Hipija nije poznat samo kao uspjesan savjetnik i pregovarac
angazovan u razli¢itim polisima, ve¢ i kao predavac¢ politicke historije koja
ukljucuje teme postanka prvobitnih naseobina i polisa (Hip.mai. 281a, 285¢).
Hipijina tvrdnja da je za politickom historijom postojao veci interes negoli
za temama iz matematike, astronomije ili muzike (Hip.mai. 285¢), kao i Pro-
tagorino potvrdivanje veceg interesa za retorickom paideiom negoli drugim
naukama (Prot. 318E), govori u prilog tome da su sofisti bili zainteresirani
za pitanja o ustavnim uredenjima polisa.3! Rasprave o ustavnim uredenjima
prisutnim krajem 5. stoljeca st. ere. nisu tek posljedica otpora demokratiji.32
Kontekst tog pitanja proteze se na razliCite varijetete razvoja grckih polisa,
njihove neujednacene vrijednosne, politicke, ekonomske organizacije, Sto je
bilo poznato sofistima. Za razliku od Platona i Aristotela, oni nisu bili po-
sveceni traganju za stabilnim politickim poretkom. Trasimahova tvrdnja u |
knjizi Drzave (338c-e, 339a) da moralne standarde svaka vlast kreira kroz
zakonodavstvo u vlastitu korist, kao 1 Protagorin stav da procjena pravednog
1 ispravnog pociva na stavu drzave o tome (7Theat. 67c, 172a), sugerira da su
sofisti pitanje o oblicima vlasti promatrali iz domena realpolitike. Iskustva
putovanja u razli¢ite krajeve GrCke, nomotetske i diplomatske aktivnosti
sofista mogle su potaknuti komparativno proucavanje politickih, pravnih, re-
ligijskih i socijalnih ideja, $to je za posljedicu moglo proizvesti relativisticki
pristup istima.33 Cinjenica da sofisti uglavnom nisu bili Atinjani, moglo ih je

29 @G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, Cambridge University Press, 1981, p. 139.

30 Diogen Laertije, Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979, str. 311.

31 C. Balla smatra da se u razmisljanima i aktivnostima sofista 5. vijeka st. ere nalaze zaceci
interesa za raznolikost ustavnih poredaka i njihova predanost promatranju njihove razlicite
prakse. C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The Cambridge Companion to the Soph-
ists, ed. J. Billings, & C. Moore, eds., Cambridge University Press, 2023, p. 227. pp. 225-250.
32 TIbid. p. 238, pp. 225-250.

33 M. Gagarin & P. Woodruf, Early Greek Political Thought from Homer to the Sophists,
Cambridge University Press, 1995, p. xxi.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 93

¢initi manje privrzenim tradiciji i vrijednostima Atinjana za razliku od Pla-
tona. Priroda razlozne svijesti kao mjerila djelanja pojedinca i zajednice na
kojoj sofisti utemeljuju vrijednosne i politicke kriterije djelanja, kako Zeljko
Kaluderovi¢ konstatuje, jeste ,,takva da se trazena individualna i socijalna
sigurnost moze preokrenuti u potpunu nesigurnost”.3* Nemoguénost pro-
nalazenja zajednickog mjerila kao ujedinjujuce osnove feticke i antiteticke
strane misljenja onemogucava stabilnost i trajnost kao preduslov i valjanog
politickog poretka. Prema Milenku. A. Perovicu, ,,[s]ofisti su razloznos¢u
pokazali majstorstvo dolazenja do nepomirljivih aporetskih postavki o sve-
mu o ¢emu su promisljali. Ona je analiticka mo¢ razuma koja se ispoljava
u disjungiranju. Razum misli predmete disjunktivno. Usmjeren na misljenje
djelanja razum kao razloznost disjungira postavke razloga. Uzima ih kao
antiteze uzajamno ih suprotstavlja i uzdize jedan razlog na rac¢un drugih”.3>
Da se o svemu moze raspravljati jednako sa suprotnih stanovista, te slabiji
logos uciniti argumenativno ja¢im potvrduje i Protagora (DK80A20, Arist.
Rhet. 1402a). Pretpostavlja se da je Protagora djelo Antilogika pisao u formi
antilogicke debate.3¢ Tako su implikacije sofisticke paideie manje vise po-
znate, nejasna je njihova politicka opredjeljenost i da li je kao takva mogla
imati utjecaja na politicko raspolozenje u Gr¢koj. Antifonovo predvodenje
oligarha imalo je kobne posljedice za njegov Zivot. Protagorini, ali i Gorgijini
stavovi o politi¢koj vrlini, odnosno govornistvu sadrze naznake podrzavanja
demokratije, iako mogu biti tumaceni i u kontekstu sklonosti drugim oblici-
ma vlasti. Kritijina37 i Alkibijadova promisljanja o politici bliza su stavovima
nekih sofista negoli Sokrata, Platona i Aristotela. Kritikujuéi Alkibijadovu
samouvjerenost 1 politicku ambicioznost koja ne uvazava temeljne moralne
postulate politike, pravednost i Cestitost, Sokrat je razoCaran time S$to nije u
pitanju pojedinac nego stav vec¢ine Atinjana.’® Prema tome sofisticki ,,duh”

34 7. Kaluderovié, Dike i dikaiosyne, Magnasken, Skopje, 2015. str. 182.

35 M. A. Perovi¢, Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013. str. 21.

36 C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The Cambridge Companion to the Soph-
ists, J. Billings & C. Moore eds.., Cambridge University Press, 2023. p.226, pp. 225-250. M.
Gagarin takoder pretpostavlja da je Protagora djelo Antilogika pisao u novoj formi diskursa
koju razvijaju sofisti. Medutim, smatra pretjerivanjem Aristoksenovu tvrdnju o tome da je u
Antilogici sadrzana cijela Platonova Drzava. M. Gagarin, Antiphon the Athenian: Oratory,
Law and Justice in the Age of the Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002. p. 22.

37 Kiritija je bio na ¢elu ozloglasene vladavine tridesetorice tirana. Platon je u VII Pismu
opisao demokratsko uredenje koje je prethodilo vladavini Tridesetorice kao zlatni period.
Aristotel u Ustavu atinskom XXXV o okrutnosti ove vladavine navodi da je ubijeno oko 1500
atinskih gradana koji su prepoznati kao prijetnja tiraniji.

38 Platon, Alkibijad, Bukefal, Beograd, 2014. str. 33-34, 118b.



94 ARHE XXII, 44/2025

je prozimao intelektualni, politicki i kulturni zivot, prihvatan i odobravan na
sli¢an nacin kako se moderni ¢ovjek odnosi prema novom kao boljem.

POLITICKA ARETE

Sirina tema i ,,nauka” koje su poducavali sofisti govori u prilog intelek-
tualnoj Sirini sofisti¢ke paideie.3® Hipija kao polimat mogao je poducavati
o bilo kojoj temi (Hipp.min. 363d-368a-b). Gorgiji je reputacija dobrog go-
vornika koji je putovao razli¢itim gradovima Grcke, sposoban da odgovori
na svako postavljeno pitanje (Gorg. 448A-B, Men. 70C) 1 zadobije ucenike
gdje god je putovao (Men. 70B-C) nagradena postavljanjem u njegovu cast
zlatnog kipa u Delfima i Olimpu. Platon svjedoci da je Protagora bio kritican
prema Hipiji zbog insistiranja na poducavanju astronomiji, muzici, geometri-
ji umjesto politickoj vjestini za ¢ime je postojao veci interes (Prot. 318E). U
Lakadajmoniji Hipija je bio poznat predavac o historiji i politici (Hip. maj.
285e-286a).

Malo je vjerovatno da sofisti uop¢e nisu bili potaknuti intelektualistic-
kim i humanim motivima, isticu¢i u prvi plan materijalnu dobit.40 V. Jeger
konstatuje da Protagorino situiranje vaspitanja u srediSte ljudskog zivota
njegov cilj €ini izri¢ito humanistickim, te da je rije¢ o prvom humanizmu
kojeg historija poznaje.*! U prilog tome govori i Protagorina teza o ¢ovjeku
kao mjerilu onog §to ¢ovjek cijeni istinitim i vrijednim.*2 Neki (Zeller, Vin-
delband) sofiste procjenjuju prosvjetiteljima ere u kojoj su zivjeli. F. Nice
duh sofistike prepoznaje u modernom nacinu promisljanja moralnog episte-
moloskog relativizma#®3, koji je predstavljao prepreku za anticko ali i za sa-
vremeno zasnivanje filozofije politike kao teznje za spoznajom vjecnih istina

39 M. Gagarin i P. Woodruf smatraju da moderno univerzitetsko vaspitanje i ideal $irokog
vaspitanja svoje porijeklo duguje sofistima koji su poducavali od historije, drustvenih nauka,
pa do jezika i retorike. M. Gagarin & P. Woodruf, Early Greek Political Thought from Homer
to the Sophists, Cambridge University Press, 1995. p. xxii.

40 V. Vindelband smatra da se kod sofista mogu prepoznati i plemenite teznje u Zelji da po-
ducavaju gradane. V. Vindelband, Istorija filozofije, BOOK&MARSO, Beograd, 2007, str. 54.
41 V. Jeger, Paideia: oblikovanje grcékog coveka, Knjizevna zajednica Novog Sada, 1991.
str. 156-57.

42 Za M. Gagarina Protagorino uvodenje ¢ovjeka kao mjerila procjene vrijednosti i znanja
¢ini ga humanistom, a ne relativistom. M. Gagarin, Antiphon the Athenian: Oratory, Law, and
Justice in the Age of the Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002. p. 33.

43 F. NiCe, Volja za mo¢ (428-429).



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 95

moralnog politickog Zivota.*4 K. Jaspers u skepticizmu sofista prepoznaje
filozofski potencijal koji je limitiran negiranjem tradicije u svim vaze¢im
aspektima.*> Hegelov stav o sofistima prevazilazi usko negativno poimanje,
isticu¢i njihov doprinos razvoju principa subjektivnosti, razlozne svijesti.4¢
Tenzije izmedu obicajnosne i razlozne svijesti koja je prozimala socijalni i
politi¢ki zivot, nastojala se razrijeSiti kroz vaspitanje, u trijumfu razlozne
svijesti. U Platonovom Menonu (90A-E, 91A-E) Anit brani tradicionalne vri-
jednosti od sofistickog skepticizma, isti¢u¢i poput Platona negativnu stranu
sofistickog poducavanja politickoj vrlini. Svaki politicar moze, uvazavajuci
tradicionalni odgoj i politicko iskustvo, poduciti politickoj vrlini umjesto
sofisti¢kog i filozofskog preispitivanja.4” Sli¢no ¢ini i Aristofan u Oblacima
isticanjem utjecaja sofista na vaspitanje mladezi. Moguénost argumentativne
odbrane razloga vaZzenja odredene stvari i djelanja moglo je imati ambiva-
lentne posljedice, jer ,,nadenim i postavljenim razlogom moguce je braniti
najplemenitija ali i najporo¢nija djela”.#8 Na nesigurnom tlu skepticizma i
relativizma sofista, nije bilo moguce zasnovati stabilan politicki poredak, so-
cijalne i vrijednosne strukture zajednice. Sa druge strane, moguc¢nost sofista
da ponude brza rijeSenja koja mogu biti pozeljna u datom momentu ucinilo
ih je pozeljnim naroc¢ito u demokratskoj Atini*°, gdje su smjernice politi¢-
kog zivota, narocito zakonodavstva, Cesto mijenjane. Usvajanjem tehnika
govornisStva koje je predstavljalo politicko sredstvo vladanja i upravljanja
pronalazena su prakti¢na rijeSenja konkretnih problema. Kako je u demokrat-
skim politickim uslovima gradane trebalo uvjeriti, a ne nametnuti politicke
inicijative, govorni§tvo se uglavnom temeljilo na uvjerljivim argumentima
korisnim u datom momentu bez ozbiljne pretenzije na istinitost i traganje za
opsStim nacelima. Stoga nije iznenadujuce da sofisti identifikuju drzavnistvo
i retoriku. Protagora (318E-319A) odgovara Sokratus® da predmet nastave
koju izvodi predstavlja usvajanje politickih vjestina koje ¢e omoguéiti ucesce
u politickom Zivotu:

44 Robert. C. Bartlett, Sophistry and Political Philosophy: Protagoras’ Challenge to Socra-
tes, The University of Chicago Press: Chicago & London, 2016, p. 3.

45 K. Jaspers, Sokrat, Buda, Konfucije, Isus, Vuk Karadzi¢, Beograd, 1980, str. 108.

46 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije II, Kultura, Beograd, 1970. str. 21.

47 G. Grote, Plato and the Other Companions of Socrates II, Cambridge University Press,
2009, p. 9.

48 M. A. Perovi¢, Prakticka filozofija, Filozofski fakultet, Novi Sad 2004. str. 27.

49 Platon u dijalogu Protagora 310B-E, pokazuje pozitivno raspoloZenje Atinjana posjetom
sofista.

50 U Gorgiji 455D Saokrat postavlja identi¢no pitanje kao i u Protagori, o tome kakava je
korist sofisticke paideie, za kakavu vrstu savjeta drzavi ¢e ucenik biti osposobljen.



96 ARHE XXII, 44/2025

A predmet nastave je razboritost u domacéim poslovima, kako ¢e Sto bolje
upravljati svojom kucom, i u drzavnim poslovima kako ¢e Sto bolje raditi i
govoriti.”s!

To 0¢ wadqua éotiv etPBovlia Tepl TOV oixelwy, OMWS AV AQITTA THY
alTol oixiay Otoixol, xal Tepl TOV THE TOAews, OTWS TA TS TOAEWS
oUVATWTATOS AV el xal TEATTEW xal Aéyery.52

Slijedec¢i misaone tendencije 5. stoljeca st. ere o odnosu prirode i vrline,
Protagora naglasava da poducava politi¢koj vrlini na temelju uvjerenja veci-
ne o tome da je svaki ¢ovjek posjeduje, ali ne po prirodi, ve¢ s obzirom na
ucenje i vrednocu (Prot. 323 A-B). Time se ujedno opravdava ucesée vecine u
politickim poslovima, $to moZze sugerirati Protagorinu naklonost demokratiji.
Prirodni potencijali za politicku vjestinu moraju biti izobrazeni vaspitanjem
i praksom, S§to bi trebalo zadovoljiti Sokratovu znatizelju o pitanju da li se
vrlina moze u¢iti.>3 U vrijeme sofista arete (ageT%)>* poprima specifi¢na
politicka obiljezja postajuci idealom politicke izvrsnosti i uspjeha u javnom
zivotu. Trebalo je slobodne gradane vaspitati u duhu novog racionalizma i
vrline utemeljene na znanju s ciljem stvaranja idealnog gradanina koji do-
prinosi dobrobiti zajednice. Najuspjesniji u tom procesu zavrijeduju poseban
politicki status, status vode koji ¢e doprinositi opstem dobru zajednice.>?
Kuliminacija tog zahtijeva je uoc¢iva u Platonovoj ideji vladara filozofa koji
posredstvom dijalekticke, a ne retoricke paideie, otkriva principe ljudske

51 Prev. M. Draskovi¢ & A. Vilhar, Platon, Protagora, Gorgija, Kultura, Beograd, 1968, str.
16.

52 Originalni tekst preuzet sa internet stranice:
https://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/cousin/protagorasgrec.htm

53 Sokrat mnijenja veéine nije smatrao konstruktivnim za bilo koju znacajniju temu. Bez
obzira na vrstu vjestine, vijedni savjeti i mi$ljenja uglavnom dolaze od onih koji se u istoj
najbolji (Krit. VI-VIII).

54 G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, Cambridge University Press, 1981, p. 131. Pre-
ma Kerferdu, prevodenje apet kao vrline mozda nije najsretnije rijeSenje. Vrlina kao ety
oznacava sve kvalitete Covjeka koji doprinose uspjehu u gréckom drustvu i koje bi kao takve
implicirale divljenje gradana, nerijetko propra¢eno znacajnim materijanim nagradama. Ibid. p.
131. W. K. C. Guthrie podsje¢a da aeeTy ne podrazumijeva nuzno moralne implikacije. Izraz
deeTy oznacava specifiéne odlike pomoc¢u kojih Zivo biée, organ ili instrument vrsi specifi¢nu
funkciju. W. K. C. Guthrie, Povijest grcke filozofije Il1: Sofisti:Sokrat, Naklada Jur¢ié, Zagreb
2006, str. 85.

55 Prema Jegeru, vaspitni pokret sofista imao je za cilj obrazovanje narodnog vode, a ne
naroda. Sofisti su uglavnom bili okrenuti prema izabranima, a posjeéivali su ih oni koji su
imali politicke ambicije da jednom postanu vode svog grada. Takvi ljudi su, osim politicke
prakse, trebali biti upuceni u ,,pravu prirodu ljudskog zivota i drustva”. V. Jeger, Paideia:
oblikovanje grckog coveka, Knjizevna zajednica Novog Sada, 1991. str. 151-152.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 97

prirode i zajednice. Platon je za razliku od sofista vaspitanje izgradio na
¢vrstom metafiziCkom osnovu, ideji dobra kao cilju i svrsi individualnog i
politickog Zivota. Sofisti su doprinijeli stavu o vaspitanju kao ne¢emu §to
predstavlja stvar zajednice i ,,sredstvo” razvijanja svijesti o normama koje
oblikuju socijalni 1 politicki zivot. Usvajanje tehnika govornistva nije imalo
samo prakti¢an cilj, izgradnju politicke karijere i reputacije dobrih govorni-
ka. Ono je ukljucivalo i psiholoski, kognitivni i logicki aspekt koji se ticao
nacina razvijanja vlastitog misljenja, argumentativne i analiticke sposobnosti
u procjeni nekog pitanja. Protagora je prepoznao da rezultat politickog vaspi-
tanja nije samovolja, nego prihvatanje zakona kao uzora zivljenja, asimilira-
nja vrijednosti zajednice (Prot. 326A-E).

PRIRODA NASUPROT KONVENCIJI

Sofisti su doveli u pitanje samorazumljivo vazenje nomosa utemeljenog
u viSem redu stvari €iji je autoritet blijedio uslijed narastaju¢eg skepticizma
i zaokreta Covjeku i politickim uslovima Zivota zajednici. Posljedice tog za-
okreta su traganje za legitimacijskim osnovom nomosa. Protagorina teza da
poimanje pravde ovisi o prosudbi i prihvatanju zajednice, iskljucuje prirodu
kao legitimacijski osnov zakona (Thet. 167¢).5¢ Konvencionalni karakter
nomosa Protagora podrzava odricanjem i bozanske legitimacije (DK80B4,
DK&80A23) sto ga je izlozilo optuzbi za ,,ateizam”. Protagora je prepozna-
vanjem slabljenja sakralizovane socijalne slike ahajskog polisa tezio uspo-
stavljanju nove spone socijalnog Zivota na ¢ovjeku kao mjerilu i razloznosti
njegove svijesti. Stoga se i propitivanje religije, kako konstatuje M. N. Duri¢,
ticalo mogucnosti racionalnog dokazivanja postojanja i pojavnog oblika
bogova iz prirode ili historije.5”7 Moralni imperativi zakona kao boZanskih
naredbi pod utjecajem rastuceg skepticizma i sofistickog prilagodavanja
zahtjevima trenutka, poprimaju relativan i , korumpiraju¢i karakter”.58 Ono
je zahvatilo ponaSanje u institucijama, trgovima, javnim mjestima i javnom

56 Za Charlessa H. Khana Protagorin stav da svaka zajednica procjenjuje vrijednosti pred-
stavlja ,.konzervativnu odbranu nomosa kao standarda ispravnog i loseg u cjelovitom prepoz-
navanju kulturnog diverziteta kao i ukupnom prepoznavanju kulturne evolucije”. C. H. Kahn,
The Origins of Social Contract Theory: in The Sophists and Their Legacy -G.B. Kerferd (ed.),
Cambridge University Press, 1981, p. 107.

57 M. N. Duri¢, Istorija helenske etike, BIGZ Beograd 1976, str. 185.

38 U retorickoj paidei, razvijanju strategija govornistva koje su doprinosile li¢nim benefiti-
ma u razli¢itim okolnostima javnog nadmetanja i odbrane, Platon prepoznaje uzroke socijalne
i kulturne degradacije atinskog polisa.



98 ARHE XXII, 44/2025

zivotu, u ¢emu je Platon prepoznao opstu opasnost i uzrok rastakanja tradici-
onalnih vrijednosti.>®

Demokratsko nacelo jednakosti pred zakonom (igovowia) osnaZilo
je potiskivanje opc¢ih nepisanih normi djelanja.®® Rije¢ je o normativnoj,
a ne prirodnoj jednakosti medu ljudima koja nije bila sastavni dio atinske
demokratije,! u kojoj je jo§ uvijek bilo mjesta za konvencionalnu nejedna-
kost medu ljudima. Antifonovo istupanje protiv konvencionalne nejadnakosti
medu ljudima temeljeno je na jedinstvenosti bioloskih potreba, a ne prirodnih
i kulturnih razlika (DK87B44) §to predstavlja znacajan iskorak.®> Hipija u
fizisu prepoznaje integriraju¢u snagu medu ljudima, dok ih rnomos razjedi-
njava (Prot. 337D-E, Hip.maj. 285e,286a). Dok je za Sokrata poStovanje
zakona pravedno, za Hipiju promjenjivost i prilagodljivost zakona samovolji
i zloupotrebi vladara moze izazvati vecu Stetu negoli korist (Mem. 4.1.2.3.4,
Hip. mai. 284d). Nacelo pravednosti kao promicanja interesa jaceg, odnosno
vlasti, Trasimah izvodi iz konkretnih politickih praksi (Rep. 338c, 341a), dok
Kalikle odbacuje nomos kao ograni¢enje prava po prirodi da jaci ima vise
(Gorg. 483B-C, 483D). Sklonost ljudske prirode samointeresu $to dovodi do
konfrontacije sa drugim ljudima Sokratov sagovornik Glaukon (Rep.359b-
e) smatra uzrokom postanka zakona. Zalazu¢i se za konvencionalno pravo,
Glaukon u zakonima prepoznaje kompromisno rijeSenje za zastitu od ne-
pravde.®3 Platon istupa protiv stava da konvencija, a ne pravednost kao dobro
po sebi, obavezuje ljude na pravedno djelanje. Priroda predstavlja normu za
zakon kao saveznika ljudi (Rep. 590e, Nom. 890d) koji promicanjem vrline

39 U Drzavi 456¢ Platon opée duhovno stanje ocjenjuje protuprirodnim, insistiraju¢i na
uspostavi socijalnog poretka utemeljenog u prirodi. U Zakonima (Nom. 889, 890d) suprot-
stavlja se sofistickom svodenju religije na konvencionalnu osnovu, ozivljavajuci duh arhai¢ne
religiozne tradicije.

60 'W. K. C. Guthrie navodi da je sucima u atinskoj demokratiji s kraja 5. st. bila zabranjena
upotreba nepisanih zakona. W. K. C. Guthrie, Povijest grcke filozofije: Sokrat—Sofisti 111,
Naklada Jurci¢, Zagreb 2006. str. 120.

61 Mogens Herman, Hansen, The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes, Struc-
ture, Principles and Ideology, Blackwell, Oxford UK& Cambridge USA , 1991. p. 84-85.
Aspekt jednakosti po prirodi su prema M. M. Hansenu filozofi pripisali demokratiji.

62 Antifonovi stavovi o jednakosti medu ljudima tretirani su velikim pomakom u odnosu na
rasprostranjena misljenja o nejednakosti medu ljudima. Za Guthria rijec je o revolucionarnim
idejama, dok za C. H. Khana tek o kritici konvencionalne pristrasnosti nizeg porijekla i barba-
ra, $to je u sustini odbacivanje konvencionalne nejednakosti. C. H. Khan, The Orgins of Social
Contract Theory in: The Sophists and Their Legacy, G. B. Kerferd ed. Cambridge University
Press, 1981, p. 107, pp. 92-108.

63 Likofronovo i Glaukonovo zauzimanje za nomos kao normu sporazumijevanja i saglasno-
sti gradana o onome §to je pravedno, predstavlja doprinos teoriji drustvenog ugovora koja ée
intenzivan razvoj dozivjeti u novom vijeku u djelima Loka, Hobsa i Rusoa.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 99

pospjesuje razvitak ¢ovjekovih prirodnih potencijala usmjeravajuci ga prema
najvisSem dobru (Rep. 456b). Nemoguénost konvencije da odgovori na sve
izazove u nepredvidivosti ljudskog ponasanja Aristotel uzima argumentom za
isticanje prednosti prava po prirodi. Najbolji ustav je utemeljen na nacelima
prirode (EN. 1135A5). Isticanjem prednosti prirode kao norme u odnosu na
konvenciju Platon i Aristotel su tragali za ¢vrstim uporiStem polisnog zivota
koje premosc¢ava jaz izmedu drzavotvorne prirode ¢ovjeka i prirode polisa.
Zasluge sofista u pokusaju rijeSenja aporije fizis-nomos su u prepoznavanju
potencijala razumskog misljenja kao medija procjene vrijednosnog i poli-
snog zivota u odnosu na tradicionalna uvjerenja i mitoloske vizije. Odsustvo
»~metakriterija” kao legitimacijskog osnova koji daje prednost odredenom
stanoviStu u odnosu na ostale, istiCu¢i ga ciljem i svrhom Zivota posluzilo je
kao polazna osnova Sokratu, Platonu i Aristotelu za utvrdivanje tog kriterija
kojim se prevladavaju nesigurnosti i aporije, kako obic¢ajnosne, tako i razloz-
ne svijesti sofista.

LITERATURA

Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988.

Aristotel, Metafizika, Signum, Medicinska naklada, Zagreb, 2001.

Aristotel, Politika, Globus, SveuciliSna naklada Liber, 1988.

Aristotel, Retorika, gtampar Makarije, Beograd, 2024.

Balla, C., Politics in Theory and Practice, in: The Chambridge Companion to the
Sophists, ed. J. Billings,& C. Moore, eds., Cambridge University Press,
2023, pp. 225-250.

Bartlett, R. C., Sophistry and Political Philosophy: Protagoras’Challenge to Socrates,
The University of Chicago Press: Chicago & London, 2016.

Castoriadis, C., On Platos Statesman, Stanford University Press, 2002.

Curnow, T., Were the Sophists Philosophers, in: The Sophists an Introduction (Patricia
O’Grady ed.) Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008.
pp- 185-193.

Dils, H., Predsokratovci I, 1, Naprijed, Zagreb, 1983.

Buri¢, M. N., Istorija helenske etike, BIGZ, Beograd, 1976.

Farmer, C., Was Socrates Sophists, in: (ed. Patricia O’Grady) The Sophists: an
Introduction, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008.
pp. 164-175.

Gagarin, M. & Woodruff, P. (eds.), Early Greek Political Thought from Homer to the
Sophists, Cambridge University Press, 1995.

Gagarin, M., Antiphon the Athenian: Oratory, Law and Justice in the Age of the
Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002.

Grote, G., Plato and the Other Companions of Socrates II, Cambridge University
Press, 2009.



100 ARHE XXII, 44/2025

Guthrie, W. K. C., Povijest grcke filozofije I11: Sofisti:Sokrat, Naklada Jurci¢, Zagreb
2006.

Hansen, M. H., The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes, Structure,
Principles and Ideology, Blackwell, Oxford UK & Cambridge USA, 1991.

Hegel, G. W. F., Istorija filozofije II, Kultura, Beograd, 1970.

Jaspers, K., Sokrat, Buda, Konfucije, Isus, Vuk Karadzi¢, Beograd, 1980.

Jeger, V., Paideia: oblikovanje grckog coveka, Knjizevna zajednica Novog Sada,
1991.

Kerferd, G. B., The Sophistic Movement, Cambridge University Press London, New
York, New Rochelle, Melbourne, Sydney, 1981.

Khan, C. H., The Orgins of Social Contract Theory in: The Sophists and Their Legacy,
G. B. Kerferd ed., Cambridge University Press, 1981, pp. 92-108.

Ksenofont, Uspomene o Sokratu, BIGZ, Beograd, 1980.

Laertije, Diogen, Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979.

Monson, S. S., Plato’s Democratic Entanglements: Athenian Politics and the Practice
of Philosophy, Princeton University Press, New Jersey 2000.

Perovi¢, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013.

Perovi¢, M. A., Prakticka filozofija, Filozofski fakultet, Novi Sad 2004.

Platon, Alkibijad, Bukefal, Beograd, 2014.

Platon, Dijalozi, Grafos, Beograd, 1982.

Platon, Drzava, BIGZ, Beograd, 2002.

Platon, Hipija Manyji, Biblioteka Scopus, Zagreb, 1997.

Platon, Kratil, Teetet, Sofist, Drzavnik, ITIAATQ, Beograd, 2000.

Platon, Zakoni & Epinomis, BIGZ, Beograd, 1990.

Plutarh, Atinski drzavnici, Prosveta, Beograd 1950.

Platon, Protagora, Gorgija, Kultura, Beograd, 1968.

Kaluderovié, Z., Dike i dikaiosyne, Magnasken, Skopje, 2015.

Kaluderovi¢, Z., Rana grcka filozofija, Hijatus, Zenica 2017.

Kaluderovié, Z., Stagiranin, lzdavacka knjizarnica Zorana Stojanovica, Sremski
Karlovci, Novi Sad, 2018.

Vindelband, V., Istorija filozofije, BOOK&MARSO, Beograd, 2007.

Williams, B., Smisao proslosti: Ogledi o povijesti filozofije, Matica hrvatska Zagreb
MMXV.

Wolfsdorf, D., Sophistic Method and Practice in: A Companion to Ancient Education,
W. M. Bloomer ed., John Wiley & Sons, Inc. Published 2015, p. 65, pp. 63-
76.

Apuctroren, Yemae amuncku , IIAATQ, beorpan 1997.

Web-stranice:

http://www.mikrosapoplous.gr/en/texts 1 en.html

https://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/cousin/protagorasgrec.htm

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3 Atext%3A1999.01.0171
%3 Atext%3DStat.%3 Asection%3D291c



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 101

MIRELA KARAHASANOVIC
University of Tuzla, Faculty of Philosophy, BIH

SOPHISTS AND PHILOSOPHY OF POLITICS

Abstract: The question of the merits and original contributions of the Sophists, as
well as their shortcomings, continues to provoke conflicting views. The affirmation of
rational consciousness as a medium for comprehending the axiological and political
reality, on which a new paideia was founded, positioned the Sophists as ,,enlighteners.”
The limitation of this turn lies in the inherent incapacity of rational consciousness to
articulate the universal character of human action and world-view. The absence of a
unified doctrinal approach and the inability to universalize newly emerging axiological
claims in the works of Plato and Aristotle positioned the Sophists as founders of a
»relativistic culture.” This laid the foundation for their negative reputation, while their
contribution to posing fundamental questions questions that would later find their full
affirmation in the works of ancient philosophers is often overlooked. Among such
questions are key topics in political philosophy, including education and political
expertise, the veracity of political speech, the origin of the state, and the value of law
and justice.

Keywords: Sophists, Socrates, Plato, Aristotle, justice, natural law, state, education

Primljeno: 30.8.2025.
Prihvaceno: 28.10.2025.



