STUDIJE I OGLEDI

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1:2
1(4),4/14”
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.157-172
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

UNA POPOVIC!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

TEOLOGIJA, TEOPTIJAT TEORIJA: SVETI
GRIGORIJE PALAMA O VIDENJU BOGA I GOVORU
O BOGU

Sazetak: Ovaj rad razmatra odnos ¢oveka prema Bogu u misli Svetog Grigorija
Palame, s posebnim osvrtom na odnos videnja Boga (teoptije) i govora o Bogu
(teologije). U radu se pokazuje da Palama uvodi primat iskustvenog bogovidenja
nad pojmovnim govorom o Bogu, ¢ime reinterpretira i sam pojam teorije; teorija
postaje sozercanje Boga liSeno ljudskog logosa. Po Palami, teoptija je jedinstveno
i nepogresivo znanje koje nadvisuje svaki racionalni ili jezic¢ki pristup, i kao takva
predstavlja vrhunac bogopoznanja. Rad pokazuje da se, u odnosu na neposrednost
i izvornost teoptije, teologija mora razumeti kao posredna, ograni¢ena i pogresiva.
Kroz razliku teoptije i teologije Palama ujedno pruza i kritiku filozofije kao diskursa
koji ostaje unutar granica stvorenog.

Kljuéne reci: Sveti Grigorije Palama, teoptija/bogovidenje, teologija/bogoslovlje,
teorija/sozercanje, bogopoznanje, razum

Ovaj rad je posveCen razmatranju unutrasnjih mogucénosti konstitu-
cije odnosa coveka prema Bogu, a u okvirima misli jednog od najvaznijih
srednjovekovnih filozofa i teologa, Svetog Grigorija Palame (I'pnydpiog
[MoAapdc). Palamina misao danas je najpoznatija preko pojmovnog para
(bozanske) sustine i1 energija; u svetlu ovog motiva, poslednjih decenija inte-
res za Palamino uéenje obnovljen je i u okvirima unutarhris¢anskog dijaloga.
Istorijski posmatrano, Palama je najpoznatiji po svojoj odbrani isihastickog
ucenja u glasovitoj raspravi sa Varlaamom (Baplaap Kaiofpodg), kao i
neSto manje poznatim raspravama sa filozofom Grigorasom (Nukneopog

I E-mail adresa autorke: unapopovic@ff.uns.ac.rs

157



158 ARHE XXII, 44/2025

I'pnyopidc) i1 teologom Akindinom (I'pnydpiog Axivovvog). U tom kontekstu
razvija se pomenuto ucenje o bozanskim nestvorenim energijama pripadnim
bozanskoj sustini, ali i naro¢ito Palamino razumevanje moguc¢nosti, granica i
nacina ¢ovekovog odnosa sa Bogom.

Navedena ucenja u ovom radu nece biti detaljno razmatrana, iako pred-
stavljaju kljucnu pozadinu nase teme. Fokus rada usmeren je uZe, na pitanje
odnosa videnja Boga i govora o Bogu u Palaminoj misli; tacnije, na pitanje
odnosa teologije (Gsoloyia), teoptije (Oeormtia) i teorije (Oewpia).

TEOLOGIJA KAO PARADOKSALNA NAUKA

Odnos videnja Boga i govora o Bogu kakav izvodi Palama nudi neobi¢no
zanimljivu razradu pitanja koje stoji u centru hris¢anske filozofije i teologije
od samih njenih pocetaka. Radi se o pitanju da li je — i ako jeste, na koji
nacin — ¢oveku moguce da ispravno misli i govori o Bogu. Ovo pitanje, koje
je preteca potonjeg glasovitog pitanja da li je metafizika moguca kao nauka,
predstavlja spiritus movens razvoja srednjovekovne misli jednako na istoku
i na zapadu. Njegov tako znaCajan status je posledica samog hris¢anskog
ucenja, koje podrazumeva nepremostivu ontolosku razliku izmedu nestvore-
nog Boga i njegovih stvorenja: Bog je radikalno razli¢it od stvorenja buduéi
da je on ontoloski nezavisno bice, dok su stvorenja ontoloski zavisna (od
svog tvorca). Sledstveno, Covekov ontoloski status stvorenja namece i episte-
micka ogranicenja, te tako coveku nije moguce da sazna Boga.2 Istovremeno,
hris¢ansko ucenje poziva upravo na to: na postojanu i posvecenu izgradnju
odnosa ¢oveka prema Bogu, i to celim njegovim bi¢em — ukljucujuci tu i
ljudske saznajne sposobnosti.

Tako se hris¢anska teologija u osnovi nalazi pred paradoksalnim zahte-
vom, odakle se i postavlja pitanje da li je ona uopste moguca i, ako jeste,
kako je moguca. Pojam teologije, nasleden iz anticke grcke misli, time dobija
sasvim nov smisao: Bog o kome bi trebalo iznedriti ljudski logos sada je
hris¢anski Bog, u svojoj sustini nedostupan ljudskom poimanju. Sledstveno,
veza teologije i metafizike, nasledena konkretno od Aristotela, takode zadobi-
ja drugaciji smisao. Metafizika u hris¢anskom smislu vise nije moguc¢a mimo
teologije, ¢ak ni kao zaseban poduhvat istrazivanja ustrojstva stvorenih bica.
Kljuéni razlog navedenom je u tome Sto je bice stvorenja kao stvorenja onto-
loski zavisno i uslovljeno; drugim re¢ima, smisao bivstvovanja stvorenja ne

2 Up. Chitou, D., "Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, Revista
Portuguesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017, str. 807.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 159

moze biti u potpunosti i istinski spoznat ukoliko nema saznanja o njihovom
ontoloskom uzroku, to jest Bogu. Kako bi po pretpostavci ¢ovek morao biti u
poziciji da stekne znanje o stvorenjima, moguénost metafizike, a time i teo-
logije (kao filozofije i nauke) mora biti otvorena. Ipak, paradoksalni karakter
teologije time nije ukinut, ve¢ postaje razlog njenog postojanog proveravanja
i preispitivanja na formalnom nivou.

Kada je re¢ o razvoju vizantijske misli, karakteristicna reSenja pro-
blemskog karaktera teologije daje Pseudo-Dionizije Areopagita (Dionysios
Areopagites), nepoznati autor iz VI veka nove ere. Areopagita problem
reSava tako Sto ga priznaje i od njega ne odstupa; dakle, tako $to problem drzi
neprestano otvorenim.

Tacnije, Areopagita polazi od uze epistemickih razloga zbog kojih ¢oveku
nije moguce da sazna Boga: iako neoplatonicar, on u sasvim aristotelovskom
duhu zakljucuje da ljudski razum barata iskljuc¢ivo sa pojmovima koje obra-
zuje kroz saobracanje sa stvorenjima. Drugim recima, covek kao stvorenje
ima iskustva iskljucivo sa drugim stvorenjima, i to sa onima koja su telesne
prirode, kao i Covek. Svi pojmovi sa kojima baratamo su posledica tako
steCenih uvida, ma kako op§ti i apstraktni bili.> Samim tim, i svi predikati
koje bismo mogli da pripiSemo Bogu u pokusaju da odredimo njegovo bice
i sustinu (odoia) zapravo nose znacenja vezana za stvorenja. Tako pojmovi
dobro, mudro, lepo, istinito — pa ¢ak i bi¢e i sustina, koje bismo uobicajeno
pripisali Bogu u najvisem moguéem stepenu, ne odgovaraju subjektu kom se
pripisuju. Reéi za Boga da je dobar bi znacilo re¢i da Bogu pripada ista oso-
bina koja pripada i njegovim stvorenjima, $to je pogresno. Prema Areopagiti,
ne postoji izlaz iz ovakve situacije: bez obzira na ulozene napore, nije mo-
guce pronadi pojam i rec koji ne bi bili problematicni u navedenom smislu.

Areopagitino resenje je jedinstveno; on ne nudi jednu, ve¢ Cak tri stra-
tegije ispravnog misljenja i govora o Bogu — to su apofaticka, katafaticka i
misti¢ka teologija.* U osnovi sve tri strategije stoji pomenuto priznavanje
i prihvatanje problema. Dakle, ni u jednom od slucajeva ne treba ocekivati
teologiju koja ¢e (problemati¢nim) ljudskim jezikom saopstiti Sta tacno Bog
jeste, koja ¢e artikulisati smisao sustine 1 bi¢a Boga. Ipak, ove tri strategije,
svaka na sebi svojstven nacin, obezbeduju coveku moguce ispravno misljenje
i govor o Bogu tako Sto taj govor i miSljenje organizuju oko nepojmljivosti

3 Up. Popovi¢, U., ,,Pojmovnost apofaticke teologije: Dionizije Areopagita o
himnic¢kom poreklu filozofskih pojmova”, Godisnjak Filozofskog fakulteta u Novom
Sadu, knj. XLVI-2, 2021, str. 232.

4 Up. Rorem, P., Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduc-
tion to Their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993, str. 184.



160 ARHE XXII, 44/2025

i neizrecivosti Boga. Jednostavnije receno, ukoliko coveku nije moguce da
sopstvenom mislju i jezikom izrazi jeste Boga, onda Coveku jeste moguce da
izrazi nije Boga 1 da tako sprec¢i pogresne zakljucke i misao o Bogu. Takvo
Sta je Coveku moguce jer on polazi od sebe, kao onog koji nije Bog.

Dakle, tri teoloske strategije Areopagite organizovane su oko tri razli¢ite
upotrebe odricanja (negiranja).> Oslanjajuci se na Aristotelovu logiku, Are-
opagita apofaticku teologiju usmerava na negiranje veze izmedu subjekta i
predikata, a katafaticku teologiju na specifi¢no izvedeno negiranje samog
predikata. Tako iskaz ,,Bog nije dobar” pripada apofatickoj teologiji i sa-
opsStava da dobro kakvo poznajemo, dobro kakvo pokazuju stvorenja, nije
ono §to pripada Bogu; to jest, da Bogu pripada neka osobina drugacija od
dobra stvorenja.® Dalje, iskaz ,,Bog je predobar” pripada katafati¢koj teolo-
giji i podrazumeva intervenciju nad predikatom koja ima dvostruku funkciju:
sa jedne strane, da iznova negira smisao predikata (dobro) kakav pripada
stvorenjima i sa druge strane, da ukaze da korespodentna osobina koja pri-
pada Bogu (ontoloski) prevazilazi uobicajeni smisao tog predikata.” U datom
slucaju, negacija izvrSena prefiksom (pre-dobar) je od klju¢nog znacaja stoga
Sto ona sprecava moguce greske u razumevanju; recimo, gresku kvantitati-
vnog sameravanja bozanske osobine i osobine stvorenja koja bi bozanskoj
osobini pripisala najveci stepen intenziteta, ali bi zadrzala isti smisao.

Napokon, treca teoloska strategija Areopagite, misticka teologija, pred-
stavlja vrhunac celokupnog njegovog promisljanja i, istovremeno, kamen
temeljac za Palamino ucenje. Kako je pokazano, i apofaticka i katafaticka
teologija podrazumevaju jezik, ma kako neobi¢na bila njegova upotreba. Za
razliku od toga, misticka teologija podrazumeva cutanje — doslovno negi-
ranje ne samo neke od mogucih upotreba jezika, ve¢ celokupnog jezickog
opStenja.® Paradoksalno, to je teologija bez ,,logije”, bez ljudskog logosa.
Njena paradoksalnost je istovremeno i znak njene ispravnosti, jer se nepojm-
ljivi Bog ne moze saznati drugacije do nepojmljivo. Svakako, tiSina i ¢utanje
misticke teologije nisu prazni i bez smisla: radi se o najpotpunijim mogucim
uvidima koji upravo stoga prevazilaze bilo koju (mogucu) ljudsku rec.

5 Up. Jones, J. N., ‘Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology’, The Har-
vard Theological Review, Vol. 89, No. 4, 1996,str. 360.

6 Up. Cseru I'puropuje ITanama, ,,Cto negecer miasa”, y: Cmo nedecem enasa/Ackemcku
cnucu/Monumse, becena, Hosu Can, 2015, str. 137-138.

7 Up. Knepper, T., ‘Not Not: The Method and Logic of Dionysian Negation’, American
Catholic Philosophical Quarterly, Vol. 82, No. 4, 2008, str. 626.

8 Up. Ceru duonuncuje Apeomnarut, ,,O TajaHCTBEHOM 60rocioBiby”, y: [Jena, Mupocias,
Bbeorpan, 2010, str. 182.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 161

Ovaj kratki ekskurs u razumevanje teologije kod Pseudo-Dionizija Are-
opagite bio je neophodan za nase razmatranje Palaminog reSenja ne samo
stoga Sto se Palama, kao i celokupna vizantijska tradicija, izri¢ito poziva na
Areopagitu, vec i stoga Sto objasnjava specifi¢an zaokret koji Palama uvodi u
ovu raspravu. Naime, kako je pomenuto, teologija (sa metafizikom) je od sa-
mog pocetka hriS¢anske misli bila shvacena kao narocita nauka, tj. filozofija.
Samim tim, ona je prirodno orijentisana uze jezicki, te se kao glavno pitanje
nametnulo pitanje o moguéem ispravnom govoru o Bogu — govoru koji je,
podrazumevano, izraz valjanog promisljanja o Bogu. Tome nasuprot, Palama
nudi drugaciji model saznajnog odnosa prema Bogu — opticki model, model
videnja, kao primaran i nadreden modelu govora. Svakako, navedeno ne
znaci da Palama iskljucuje teologiju kao govor o Bogu. Ipak, shodno nave-
denom, teologija u ovom kontekstu mora biti preobrazena, $to se metodicki
odnosi i na samog Palamu i njegove spise.

TEOLOGIJA 1 FILOZOFIJA: O MOGUCNOSTIMA SAZNANJA

Da bismo ispravno protumacili Palamino razumevanje odnosa govora o
Bogu i videnja Boga — teologije i teoptije, najpre je potrebno razgraniciti Sta
ta¢no znaci teologija u ovom kontekstu. Pojam teologije (bogoslovlja) se za
Palamu pre svega odnosi na ucenje Otaca crkve; formalno posmatrano, radi
se o pomenuta dva areopagitska modela katafaticke i apofaticke teologije.
Cini se da medu njima Palama gaji posebnu naklonost prema apofatickom
postupanju, iz nekoliko razloga. Prvi od njih se ti¢e joS jednog teorijskog
modela prisutnog u vizantijskoj kulturi XIV veka — filozofije.

Pojam filozofije je u XIV veku doziveo naroc€itu transformaciju: usled in-
telektualnih strujanja vremena i obnovljenog interesa za anticku (pagansku)
misao, pojam filozofije se usko odnosio upravo na anticku grcku filozofiju,
kao i na istrazivanja stvorene stvarnosti u istom duhu.’® Sli¢no kao i danas,
pojam filozofije oznafavao je sekularno istrazivanje stvarnosti.! Nesumnji-
vo, Aristotelov uzor je tu bio neprikosnoven, $to je podrazumevalo i sve
veci znacaj Organona i logike. Iste tendencije pokazuje i razvoj filozofije i

9 Up. Chitou, D., "Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, str. 807;
Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, Peter Lang,
Oxford/Bern, 2018, str. 17-19.

10 Up. Calvario, P. ,Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas*® Criti-
cism of Greek Philosophy*, Revista Portugesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017, str. 784-785.



162 ARHE XXII, 44/2025

teologije na zapadu, $to je u ovom slucaju posebno znacajno zbog Palamine
rasprave sa Varlaamom.

U datom kontekstu, Palama insistira na jasnom razlikovanju teologije i fi-
lozofije, koje vidi u fokusu ova dva oblika promisljanja. Dok teologija podra-
zumeva promisljanje usmereno ka Bogu, pri cemu je Bog centralni predmet
te nauke, filozofija je promisljanje usmereno ka stvorenju.!! Palamina kritika
filozofije tice se upravo takvog usmerenja, ali i ne samo toga. U neobi¢nom
zaokretu, Palama tvrdi da je filozofsko promisljanje osudeno na paradok-
salnost: posto ne ukljucuje Boga, takvo razmatranje se kre¢e u bezizlaznom
krugu u kom nema konacnog reSenja ni jednog podignutog pitanja. Svaka
filozofska teza, bez obzira na njen sadrzaj, bi¢e oborena od strane drugog
filozofa i njegove teze, i tako u nedogled.!? Iznova paradoksalno, u takvoj
situaciji ne mozemo na osnovu razuma da odlu¢imo koja filozofska pozici-
ja je zaista ispravna, buduéi da ¢e po prirodi samog tog diskursa za svaku
postojati argumenti koji je obaraju.!? Sledstveno, ako se ipak opredelimo za
neku filozofsku poziciju, u nju mozemo samo da verujemo.

Za nasu raspravu ovde je mnogo znacajnije Palamino implicitno pozi-
vanje na Aristotela, tacnije na Aristotelovu raspravu o mogucnosti i nemo-
guénosti naucnog znanja iz Druge analitike. Kako je poznato, da bi dokazao
da naucno (filozofsko) znanje moze da postoji, Aristotel pobija dve alternati-
vne teze — tezu o tome da lanac dokazivanja vodi u beskonacni regres i tezu
da lanac dokazivanja vodi kruzno, tako da se iskazi medusobno podrzavaju
praveéi zatvoren sistem.!4 Tome nasuprot, Aristotel nudi aksiomatski model
u kom svaka nauka mora da pociva na nekim evidentnim principima; slican
model on nudi i na manjoj skali, kada prvu od tri figure silogizma proglasava
za savrSenu.!> Palamina kritika filozofije podrazumeva taj kriterijum znanja:
posto za svaku filozofsku tezu postoji kontraargument, pokazuje se da filozo-
fija nacelno ne nudi znanje; u suprotnom, postojao bi aksiom Cija se istinitost
ne moze pobiti.

Takvom modelu promisljanja Palama suprotstavlja i nadreduje teologiju.
Klju¢ni argument u tom smislu je njeno usmerenje: posto se teologija bavi sa-
mim Bogom, ona je po dostojanstvu svog predmeta izucavanja iznad filozo-

1 Up. Cseru I'puropuje Ianama, ,IIpsa Tpujaga”, y: Crosa y 006parny ceemux ucuxacma
(Tpujaoe), becena, Hosu Cam, 2012, str. 82.

12 Up. Calvario, P. ,Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas*® Criti-
cism of Greek Philosophy*, str. 786.

13 Up. Ceeru I'puropuje Ianama, ,,I1pBa Tpujana”, str. 63-64.

14 Up. Aristotel, ,,Analitika II”, u Analitika I-II/Kategorije/O izrazu, Paideia, Beograd, 2008,
str. 343-346.

15 Up. Isto, str. 342, 257-258.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 163

fije koja se bavi manje dostojnim predmetom, to jest stvorenjem. Unutrasnja
struktura teologije kao nauke takode podrzava ovu prednost, ali na neocekiv-
an nac¢in. Naime, Palama ne polazi od podrazumevanog epistemickog resenja
koje bi teologiju proglasilo za prost produzetak otkrovenja kao nesumnjivo
istinitog izvora znanja koje potice od Boga i saopstava sadrzaje koji ne bi
bili dostupni ljudskim saznajnim moéima kao takvim. Stavie, u raspravi sa
Varlaamom Palama izri¢ito kritikuje takav model teologije, koji se uvrezio
u tada$njoj rimokatolickoj crkvi; karakteristiCan primer predstavlja Akvinski
(Thomas Aquinas), koji teologiju razume kao silogisticki ustrojenu nauku ¢iji
su principi i premise preuzeti iz Svefog pisma.'® Svakako, navedeno ne znaci
da Palama odrice epistemicki primat natprirodno dobijenom znanju i samom
otkrovenju, ali se on, prate¢i Areopagitu, prema njemu odnosi na drugaciji
nacin.!’

U konkretnom, srodnost teologije i filozofije Palama ne vidi toliko u si-
logistickom modelu nauke iz Druge analitike, ve¢ u nuznosti upotrebe priro-
dnih saznajnih mo¢i u oba slucaja. Naravno, razlika izmedu dva modela pro-
misljanja uspostavlja se na istom pitanju — tacnije, povodom nacina upotrebe
prirodnih saznajnih mo¢i kada je re¢ o stvorenju. Upravo ovde Areopagitin
uticaj postaje evidentan. Prema Palami, filozofija je istraZivanje prirodnog
stvorenog sveta uz pomo¢ prirodnih saznajnih moci coveka; ona je usmerena
ka stvorenju i zadrzava se na stvorenju.!8 Za razliku od toga, teologija koristi
prirodne saznajne mo¢i da bi se promisljanje od stvorenja okrenulo ka Bogu;
upravo takvo postupanje Palama razume kao istinsku filozofiju.!® Medutim,
uloga samog stvorenja u ovom slucaju nije ista: stvorenje vise nije predmet
saznanja, vec¢ je ono svojevrsni negativni uslov saznanja. Kao $to je pokaza-
no kod Areopagite, stvoreni svet uslovljava sve sadrzaje koje Covek moze da
zadobije upotrebom prirodnih saznajnih mo¢i, te je stoga stvorenje uvek pri-
sutno u saznanju. Ipak, prateci Areopagitu, moguce je izmeniti na¢in naSeg
odnosa prema tako steCenim sadrzajima/znanjima, i sagledati ih u svetlu iz-
menjenog usmerenja ka Bogu. Prirodno saznanje stvorenja tako postaje uslov
teologije kako u apofatickom, tako i u katafatickom modusu. Iz navedenog je
jasno zbog Cega bi apofaticka teologija u datom kontekstu imala primat.

16 Up. Sinkewicz, R. E., ,The Doctrine of the Knowledge of God in the Early Writings of
Barlaam the Calabrian‘, Mediaeval Studies, Vol. XLIV, 1982, str. 183, 188; Chitou, D., "Phi-
losophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, str. 811.

17 Up. Ceeru I'puropuje INanama, ,,Cto negecer miasa”, str. 51-52.

18 Up. Isto, str. 55-56, 58.

19 Up. Ceeru I'puropwuje IManama, ,ITpsa Tpujama”, str. 89.



164 ARHE XXII, 44/2025

Za potrebe naseg razmatranja ovde je kljucno primetiti da teologija, u
oba navedena smisla, kao konstitutivnu ukljucuje upotrebu razuma, a time
i logiku. Kao i kod Areopagite, i kod Palame se podrazumeva da je teoloska
uporeba jezika vezana logickim pravilima, ma kako da je neobi¢na. Otuda
bi se Palami moglo prigovoriti isto ono §to on prigovara filozofiji, pa bi tako
teoloska misao bila jednako podlozna pobijanjima koliko i filozofska. Ipak,
Palama je svestan ove mogucnosti i on na nju reaguje: u posve areopagit-
skom duhu, Palama navedeni problem resava tako $to ga priznaje i prihvata.
Takode u sasvim areopagitskom duhu, to za Palamu znaci revalorizaciju
celokupnog podrucja ljudskog jezika i njegove smislene upotrebe.

TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: O MOGUCNOSTIMA
BOGOPOZNANIJA

Pitanje bogopoznanja u Palaminom ucenju ¢vrsto je vezano za odbranu
isihazma, po kojoj se ovaj teolog proslavio ve¢ u svoje vreme. U cuvenom
sporu sa Varlaamom, Palama je na saboru odrzanom 1341. godine branio
tvrdenja isihasta da je kroz narocito molitveno postupanje moguce do¢i do
neposrednog videnja bozanske nestvorene svetlosti. Nestvorena svetlost je
motiv iz Novog zaveta (Mt 17,1-5), vezan za Preobrazenje Gospodnje, kada
se Isus Hristos trojici apostola pokazao kao bogocovek, to jest kao Sin Bozji.
Apostoli su tom prilikom videli ne samo ¢oveka (kog su i do tad poznavali),
veé coveka koji jeste Bog, a takvo videnje im je bilo omoguceno preko Sve-
tog Duha. U Novom Zavetu videnje apostola je opisano kao videnje svetlosti
koja je isijavala iz Sina Bozjeg. Dakle, isihasti su tvrdili da je kroz tacno
odredeno molitveno postupanje ¢oveku moguce da vidi istu tu nestvorenu
svetlost, te sledstveno i samog Boga. Takvo videnje nestvorene svetlosti je
teoptija — bogovidenje.

Teoptija, dakle, podrazumeva sledece. Prvo, radi se o licnom iskustvu
koje je krajnje neposredno: konkretan ¢ovek kao narocita li¢nost vidi Boga
kao konkretnu i narocitu licnost, Sina Bozjeg. Posledi¢no, neposrednost ovog
iskustva i sam karakter iskusavanja su od klju¢nog znacaja.2? Drugo, teoptija
ima status epistemicke izvesnosti, a takav status uslovljen je karakterom tog
iskustva i njegovim objektom.

Neposrednost teoptije joj garantuje izvesnost u smislu izostanka moguén-
osti za gresku: posto se ovde radi o jedinstvenoj misli/uvidu koja nije pove-

20 Up. Borysov, E., Triadosis. Union With the Triune God, James Clarke & Co, Cambridge,
2021, str. 73.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 165

zana sa drugim mislima (kao svojim uzrocima), njen sadrzaj je za subjekta
te misli/uvida nesumnjiv i izvestan. Analogni primer daje ¢ulno opazanje:
ukoliko ja ispred sebe vidim oazu, objektivni status oaze koja je zapravo
pesak ne utie na izvesnost i tacnost mog uverenja da vidim oazu. Svakako,
moje verovanje je ekstenzionalno netacno iako je intenzionalno tacno, §to je
prigovor koji je upucen i isihastima: moguce je da oni zaista vide nekakvu
svetlost, ali takvo videnje nije garant da se radi o bozanskoj nestvorenoj svet-
losti (moze biti halucinacija). Palamin odgovor na taj prigovor je vezan za
objekt iskustva bogovidenja: posto se ovde radi o videnju samog Boga, ono
ne moze biti lazno i pogresno, bududi da je onaj kog vidimo sama istina.

Navedeno uslovljava i nacin na koji Palama objasnjava teoptiju, tj. bo-
govidenje. Naime, iako se u Sirem kontekstu radi o isihastickom molitvenom
postupanju — dakle, o odredenim postupcima koje izvrSava Covek — sama
teoptija nije rezultat bilo kakvog ljudskog delovanja. Drugim rec¢ima, Covek
kao takav ne moze izazvati bogovidenje; on moze samo da stremi ka nje-
mu.2! Ukoliko postoji iskustvo bogovidenja, ono je obezbedeno od strane
samog Boga; kao i u novozavetnoj epizodi, Bog je taj koji se (kao Bog)
otkriva ¢oveku. Dakle, objekt teoptije zapravo nije objekt, ve¢ subjekt tog
iskustva — Bog je taj koji dela unutar situacije bogovidenja.?? Stavise, u ovoj
situaciji zapravo i nema objekta, posto je i covek kome je bogovidenje dato
takode subjekt. Dakle, teoptija je model saznanja koji iskljucuje bilo kakvo
opredmecenje i1 koji je konstituisan odnosom dve konkretne licnosti: to je
zivo iskustvo zivog Boga.

Shodno prethodnom, mora se zakljuciti da ovakvo bogopoznanje preva-
zilazi ljudske saznajne moci i da se, sledstveno, ono ne moze u potpunosti
prevesti u bilo kakav pojam i re¢. Najpre, teoptija prevazilazi prirodne
saznajne moc¢i coveka jer on uz upotrebu tih mo¢i ne moze da postigne bo-
govidenje; kao Sto je pomenuto, bogovidenje dolazi od Boga ka ¢oveku i u
coveka. Samim tim, smisaoni sadrzaj zadobijen takvim iskustvom nacelno
prevazilazi sve misaone i jezicke oblike prirodno dostupne ¢oveku.z3 Teopti-
ja kao bogo-videnje tako je izjednacena sa teorijom (sozercanjem); pojmove
teoptije i teorije Palama koristi sinonimno.

2l Up. Cseru I'puropuje Ilanmama, ,IIpa Tpujaga”, str. 143; Cseru I'puropuje Ilanama,
,,Cro nmexmecer masa”, str. 100-101.

22 Up. Chitoiu, D., ,St. Gregory Palamas® Critique of Nominalism‘, in: Athanasopoulos,
C. (ed.), Triune God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical and Theological
Significance of St Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and Theology, Cambridge
Scholars Publishing, Cambridge, 2015, str. 125-126.

23 Up. Ceeru I'puropuje IManama, ,,ITpsa Tpujana”, str. 130.



166 ARHE XXII, 44/2025

Kako vidimo, Palamino objasnjenje teoptije funkcionalno odgovara
Areopagitinoj mistickoj teologiji; 1 jedno i drugo podrazumevaju izuzi-
manje svekolikog govora. Ipak, izmedu dvojice mislilaca postoji suptilna,
ali vazna razlika u naglasku. Naime, dok je Areopagitina misti¢ka teologija
konstituisana odnosom prema jeziku — u smislu njegove sveopste negacije i
napustanja, to jest tiSine, Palamina teoptija nije uslovljena jezikom. Kod Pa-
lame, nemogucnost pojmovnog i verbalnog izraza je posledica teoptije; kod
Areopagite, ¢utanje je uslov mistickog uvida. Poveznica izmedu ova dva kre-
tanja je ranije pomenuta hris¢anska teza o ontolosko-epistemickoj nadreden-
osti Boga ¢oveku: ono implicira da, ¢ak i ako ¢ovek moze imati saznajni uvid
o Bogu, takvo saznanje prevazilazi ljudsku misao i jezik. NesSto konkretnije,
poveznica je i isihasticko postupanje koje po Palami vodi ka teoptiji, a koje
podrazumeva ti$inu i neizgovaranje molitve glasom.

Ovako shvacena teoptija je po Palami jedino izvesno znanje. Samim tim,
ona je nadredena teologiji — bogoslovlju, ¢ak i u slucajevima kada bi se teo-
logija naslanjala na teoptiju i pretpostavljala je; recimo, kada bi covek koji
je imao iskustvo bogovidenja takode govorio teoloski.2* Razlog navedenom
nije samo izvesnost teoptije iz prethodno opisanih razloga, ve¢ i manjak izve-
snosti i pouzdanosti teologije, §to je posledica upravo Cinjenice da teologija
podrazumeva upotrebu prirodnih saznajnih mo¢i coveka.

U konkretnom, Palama kaze da teologija podrazumeva upotrebu razuma,
§to povlaci i zakljucivanje i jezik.25 Medutim, razum je pogresiv: zakljuciv-
anje koje se kre¢e od jedne premise ka drugoj, a potom i ka zakljucku,
nacelno ostavlja otvorenom moguénost pogreSnog povezivanja misli/iska-
za.26 Cinjenica da se razum upotrebljava u okvirima teoloskog promisljanja
ne moze da otkloni pogresivost, pa je otuda teologija sama po sebi vrednosno
niza u odnosu na teoptiju. Ovo vazi ¢ak i za uvrezene i tradicijom potvrdene
modele teologije: apofati¢ku i katafatiCcku. Tako Palama kaze: ,,Dakle, posto
apofaticko bogoslovlje predstavlja razum, onda je iznad njega sozercanje
koje je iznad razuma, a nadilaze ga oni Sto sozercavaju tajne koje su iznad

24 Up. Isto, str. 147.

25 Up. Sinkewicz, R. E., ,The Doctrine of the Knowledge of God in the Early Writings of
Barlaam the Calabrian‘, str. 201.

26 Up. Clark, S. R. L., ,Silence in the Land of Logos®, in: Athanasopoulos, C. (ed.), Triune
God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical and Theological Siginicance of St
Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and Theology, Cambridge Scholars Publish-
ing, Cambridge, 2015, str. 83-84.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 167

razuma — no, ne (nadilaze ga) razumom, ve¢ delom i istinom i blagodacu
Boga i svemogucega Duha”.2’

Palama ulaze poseban napor da bi objasnio tananu razliku izmedu apofa-
ticke teologije i bogovidenja; razlog tome je metafora svetlosti kojom Areo-
pagita izvorno opisuje iskustvo pripadno misti¢koj teologiji.28 Taénije, radi
se o pojmu bozanskog primraka; u pitanju je svetlost koja pripada samom
Bogu, ali koja Coveka prevazilazi do te mere da se za Coveka pokazuje kao
tama, iako se radi o najpotpunijoj mogucoj svetlosti.2? Pitanje pred kojim se
naSao Palama, a u kontekstu Varlaamovih prigovora, jeste sledece: da li je o
bozanskoj svetlosti ispravno govoriti kao o bozanskom primraku ili kao o ne-
stvorenoj svetlosti? U pozadini ovog pitanja zapravo je pitanje da li se u (saz-
najnom) odnosu prema Bogu treba opredeliti za model govora, koji u svom
maksimalnom domasaju daje apofati¢ku teologiju i sam pojam primraka, ili
se treba opredeliti za opticki model koji povlaci i videnje nestvorene bozans-
ke svetlosti? Ili, jo§ jednom: moze li se bozanska nestvorena svetlost zaista
videti, ili se moze samo govoriti 0 nemoguénosti njenog punog videnja?

Palama se ocigledno opredeljuje za model bogovidenja, i to iz razloga
koji su prethodno navedeni. Prvo, taj model daje prioritet delovanju Boga,
a ne Coveka; za razliku od bilo koje, pa i apofaticke teologije, teoptija je
moguca samo kao posledica neposrednog bozanskog ¢ina. Palama bi u tom
smislu tvrdio da je ispravno dati prednost Bogu, a ne ¢oveku, te da je Bogu
moguce i ono $to ¢oveku nije, ukljucujuci tu i dar bogovidenja. Iz toga sledi i
drugi kljucni razlog za odabir teoptije: za razliku od bogovidenja, bogoslovlje
podrazumeva razum, a time i pogresivost — ¢ak i ako se radi o apofatickoj
teologiji. Shodno navedenom, Palama ¢e tvrditi da je (apofaticko) bogoslo-
vlje mogucnost koja je na raspolaganju svim ljudima, jer se ona ostvaruje
uz ispravnu upotrebu sposobnosti koje su prirodene ¢oveku kao takvom. Za
razliku od toga, bogovidenje je dato samo odredenim pojedincima; ono se,
dakle, ne moze posti¢i ljudskim silama.30 Onaj kome je dato bogovidenje
dospeva ,,do onoga §to je iznad videnja 1 poznanja — videci i dejstvujuéi na
naéin koji nadilazi ono $to je u ¢oveku prirodno”.3!

Stavise, identifikovanje apofatikog uvida i bozanskog primraka (tj. nest-
vorene svetlosti) Palama smatra narocito opasnim, jer ono protivre¢i samim

27 Up. Ceeru I'puropwuje Ianama, ,,JIpyra Tpujana”, y: Crosa y 00bpany ceemux ucuxacmd,
Becena, Hosu Can, 2012, str. 373.

28 Up. Popovi¢, U., ,,Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv.
Avgustin”, Arhe, Vol. XXI, No. 42, 2024, str. 309-310.

29 Up. Ceeru uonucuje Apeomnarut, ,,O TajaHcTBeHOM 6orocioBiby”, str. 180.

30 Up. Ceeru I'puropuje IManama, ,,Jpyra Tpujama”, str. 376-377.

31 TIsto, str. 377.



168 ARHE XXII, 44/2025

postavkama apofaticke teologije. Kako smo videli, apofaticki uvid se stice ri-
goroznim metodskim postupanjem koje podrazumeva negiranje svih saznaj-
nih sadrzaja steCenih od stvorenja. U osnovi, takvo postupanje pokazuje Sta
Bog nije, ali istovremeno ocrtava i podru¢je smisla toga Sta Bog jeste. Apo-
faticko zahvatanje jeste Boga nije direktno, niti je jezikom izrazivo; pre bi se
moglo re¢i da linija uspostavljena negacijama ukazuje na podrucje omedeno
tom linijom, ali i na ostatak prisutnog prostora.3?2 Medutim, uprkos tome,
neizrecivi apofati¢ki uvid je uvid do kog se doslo umom (razumom) — Pala-
minim re¢ima, to je umno videnje. Identifikovati takvo videnje sa videnjem
bozanske nestvorene svetlosti ili stupanjem u bozanski primrak je jednako
ukidanju razlike izmedu Boga i ¢oveka. Zapravo, posledice su jedna od dve
krajnosti: ili ¢emo Coveku pripisati sposobnost da svojim mo¢ima dode do
punog saznanja Boga, ili cemo odreci coveku bilo kakvu moguénost da opsti
sa Bogom. U oba slucaja, odnos izmedu ¢oveka i Boga je onemogucen.

Palama to predstavlja na slede¢i nacin: ,,Medutim, ako apofaticCko umno
videnje 1 bozanski primrak jesu jedno isto, onda ovo videnje doslovno do-
vodi do liSavanja mogucnosti videnja, saglasno sa onima koji kazu da iza
toga nema bozanskoga videnja; tada i ovaj bozanski primrak, zbog odsustva
svetlosti, doslovno jeste tama koja u nerazumne pretvara one koji su do njega
dospeli”.33

Navedeni Palamini stavovi pokazuju jo$ jedno filozofski zanimljivo
pomeranje; naime, pomeranje smisla i upotrebe pojma teorija (sozercanja).
Palama daje nov smisao i upotrebu ovom izrazito vaznom filozofskom poj-
mu, za Sta potporu nalazi i u uc¢enjima Svetih Otaca i u samom Svetom pismu,
na koje se Cesto poziva. Kako smo videli, Palamina teorija je bogovidenje
kao epistemicki najpouzdaniji nain i oblik saznanja. Istovremeno, ona je
potpuno liSena (ljudskog) logosa — bilo u formi razuma i pojmova, ili u formi
jezika i reci. Ovakva teorija-teoptija je zapravo komplement otkrovenju. Kao
Sto re¢ Bozja silazi od Boga ka ¢oveku dajuéi naro¢itu vrstu logosa — logosa
koji ne potic¢e od ¢oveka, ali je namenjen za ¢oveka, tako teorija-teoptija na-
pusta ljudski logos kako bi se ¢ovek uzdigao ka Bogu i sjedinio sa Logosom.

Takva, bespojamna i bezglasna teorija, oslobodena svakog logosa — sem
Onog koji jeste Logos — predstavlja novo razumevanje teorije i njeno po-
meranje ¢ak i van teoloskih okvira. Drugim re¢ima, ako je hris¢anska, pa i
vizantijska teologija upotrebu pojma teorije drzala u nekoj vrsti dvosmisle-

32 Up. Popovi¢, U., ,,Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv.
Avgustin”, str. 310-311.

33 Csertu I'puropuje ITanama, ,,J{pyra Tpujaga”, str. 378. Up. i Popovié, U., ,,Svetlost sveta i
svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv. Avgustin”, str. 311.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 169

nosti koja je sa jedne strane obuhvatala nove i uze hris¢anske sadrzaje, a sa
druge otvarala vrata plodnoj saradnji sa nasledem anticke filozofske misli,
sa Palamom to prestaje biti moguce. Novi pojam teorije kao bogovidenja
je ,Cista” hriS¢anska teorija oslobodena ne samo filozofskih sadrzaja, ve¢ i
filozofskih oblika misaonog postupanja. Posledi¢no, filozofija gubi status
»teorijske” nauke bez moguénosti da ga ponovo stekne. Maksimum koji se u
tom smislu moze posti¢i je primeravanje filozofije uzoru teologije, tj. okre-
tanje usmerenja filozofije od stvorenja ka stvoritelju. Sa druge strane, primer
takvog postupanja predstavlja metafizika inkorporirana u teologiju: govor o
ontoloskim osnovima stvarnosti koji uvazava relacije Bog/covek, ukljucujuci
1 onaj koji je ponudio sam Palama.

ZAKLJUCNA RAZMATRANJA

Palamino naglasavanje bogovidenja, to jest teoptije, zaokruzuje i unu-
trasnja kretanja teologije i filozofije. U slucaju filozofije, radi se o tacki koja
obezbeduje kraj beskonacnog regresa u dokazivanju i istovremeno iskljucuje
model kruznog znanja. Kada je re¢ o kruznom znanju, teoptija ga iskljucuje
vrlinom ¢injenice da je to iskustvo koje dolazi od Boga; samim tim, ovaj mo-
del podrazumeva vertikalnu hijerarhiju koja sama po sebi ne dopusta krug. Iz
istih razloga iskljucen je i beskonacni regres: bogovidenje daje nesumnjivo
i izvesno znanje koje je i epistemicki i ontoloski temelj i uslov bilo kakvog
drugog saznanja.

U slucaju teologije, Palamino poimanje teoptije je prohibitivno: ono
onemogucava da se odnos prema Bogu uSanci u okostale pojmovne rasprave
i zahteva zivo molitveno stremljenje ka Bogu. Nesto konkretnije, a ka teolos-
kim modelima Areopagite konstitutivnim za vizantijsku tradiciju, Palamina
teoptija govori o granicama tih teoloskih modela, naglasavajuci jo§ jednom
prostor mistickog iskustva. lako piSe ekstenzivno i vrlo nadahnuto, Palama
ipak ne mesa iskustvo vere i bogovidenja sa re¢ima koje ih opisuju i obra-
zlazu; StaviSe, njegov pristup jeziku je osmisljen i vrlo precizan, te zahteva
metodsko Citanje.

Dakle, Palama je dosledan u svojim teoloSkim spisima: on o samom
bogovidenju ne govori direktno, niti pokusSava da jezicki artikuliSe sadrzaj
onoga §to je u tom iskustvu zadobijeno. Naprotiv, buduéi da o teoptiji koja
kao iskustvo bogovidenja izmice jeziku govori unutar jezika, Palama se ko-



170 ARHE XXII, 44/2025

risti nizom strategija koje se nadovezuju na Areopagitine.3* Otuda je njegov
teoloski stil narocito zanimljiv i kompleksan, i kao takav je ¢esto u fokusu
analiza.

Ovom prilikom ne¢emo ulaziti u podrobnosti Palaminih jezickih strategi-
ja, budu¢i da bi za to bila neophodna zasebna studija, ali Zelimo da istaknemo
slede¢e. U svim slucajevima Palama o teoptiji govori formalno i posredno,
ukazujuci na sve ono Sto vazi za svaki takav pojedinacni slucaj, ali ne ulaze¢i
u specificnosti i sadrzaje bilo kog od njih. Pri tome, Palama se koristi kako
klasi¢nom filozofsko-logickom argumentacijom, tako i naro¢itom upotrebom
onoga §to bismo mi danas prepoznali kao metafori¢ki govor, nudeci pri tome
i naro¢itu teorijsku obradu simboli¢kog i analoskog jezika.

Posebnu odliku Palamine upotrebe jezika predstavlja i uvek prisutna
dinamika jednog i mnostva, bilo da se radi o odnosu jedne bozanske sustine
— tri ipostasi — mnostvo energija, ili da se radi o odnosu jedan Bog — mnostvo
stvorenja. Takvi pojmovni odnosi sluze Palami da svoje izlaganje ispuni ne-
prekidnim kretanjem, Sto korespondira njegovim ontoloskim ucenjima. Ipak,
ista strategija ka ¢itaocu ima jo$ jednu znacajnu ulogu: da naglasi da ni jedan
ponudeni pojam ili pojmovni odnos nema smisao ni znacenje ukoliko nije iz-
vrsen i ispunjen uc¢es¢em duha ¢itaoca. Na taj nacin, teopticki model istinski
zasniva teologiju: re¢ o Bogu ne moze biti prazna rec.

LITERATURA

Aristotel, ,,Analitika I1”, u Analitika I-1l/Kategorije/O izrazu, Paideia, Beograd, 2008.

Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, Peter
Lang, Oxford/Bern, 2018.

Borysov, E., Triadosis. Union With the Triune God, James Clarke & Co, Cambridge,
2021.

Calvario, P. ,Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas* Criticism
of Greek Philosophy*, Revista Portugesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017.

Clark, S. R. L., ,Silence in the Land of Logos‘, in: Athanasopoulos, C. (ed.), Triune
God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical and Theological
Siginicance of St Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and
Theology, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge, 2015.

Chitou, D., ’Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, Revista
Portuguesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017.

Chitoiu, D., ,St. Gregory Palamas® Critique of Nominalism*, in: Athanasopoulos, C.
(ed.), Triune God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical
and Theological Significance of St Gregory Palamas for Contemporary

34 Up. Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, str.
36.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 171

Philosophy and Theology, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge,
2015.

Jones, J. N., ‘Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology’, The
Harvard Theological Review, Vol. 89, No. 4, 1996.

Knepper, T., ‘Not Not: The Method and Logic of Dionysian Negation’, American
Catholic Philosophical Quarterly, Vol. 82, No. 4, 2008.

Popovi¢, U., ,,Pojmovnost apofaticke teologije: Dionizije Areopagita o himnickom
poreklu filozofskih pojmova”, Godisnjak Filozofskog fakulteta u Novom
Sadu, knj. XLVI-2,2021.

Popovi¢, U., ,,Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv.
Avgustin”, Arhe, Vol. XXI, No. 42, 2024.

Rorem, P., Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduction to
Their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993.

Sinkewicz, R. E., ,The Doctrine of the Knowledge of God in the Early Writings of
Barlaam the Calabrian‘, Mediaeval Studies, Vol. XLIV, 1982.

Cgeru Jluonucuje Apeomnarur, ,,O TajaHCTBeHOM O0orociioBby”, y: Jera, Mupocinas,
Bbeorpan, 2010.

Cseru I'puropuje [anama, ,I1pBa Tpujana”, y: Crnosa y 00bpany céemux ucuxacma
(Tpujade), becena, Hosu Capm, 2012.

Cgetu I'puropuje ITanama, ,,/Ipyra Tpujana”, y: Crnosa y 00bpany ceemux ucuxacma,
Bbecena, Hosu Can, 2012.

Csetu I'puropuje Ilanama, ,,Cro nexecer masa”, y: Cmo nedecem enasa/Ackemcku
cnucu/Monumee, becena, Hosu Cag, 2015.



172 ARHE XXII, 44/2025

UNA POPOVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

THEOLOGY, THEOPTIA, AND THEORY: SAINT
GREGORY PALAMAS ON THE VISION OF GOD AND
THE DISCOURSE ABOUT GOD

Abstract: This paper examines the relationship between the human being and God
in the thought of Saint Gregory Palamas, with a particular focus on the distinction
between the vision of God (theoptia) and the discourse about God (theology). The study
demonstrates that Palamas establishes the primacy of experiential divine vision over
conceptual theological discourse, thereby reinterpreting the very notion of theoria as
a contemplative vision of God devoid of human logos. According to Palamas, theoptia
constitutes a unique and infallible form of knowledge that transcends all rational or
linguistic approaches and, as such, represents the highest form of knowledge (about
God). The paper argues that theology must be understood as a mediated, limited and
fallible mode of knowing in contrast to the immediacy and authenticity of theoptia.
Through the distinction of theoptia and theology, Palamas also offers a critique of
philosophy as a discourse confined to the boundaries of the created world.
Keywords: Saint Gregory Palamas, theoptia / vision of God, theology, theoria /
contemplation, knowledge of God, reason

Primljeno: 9.7.2025.
Prihvaceno: 6.9.2025.



