Arhe XXII, 44/2025

UDK 1 Hegel G. W. F. : 930.1

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.173-195
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

LAZAR ATANASKOVIC!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE2

Sazetak: Ovaj rad bavi se problemom Hegelove tematizacije rane istoriografije
i njenog odnosa prema neistorijskim praksama zajednickog paméenja. U radu je
pokazano da takozvana izvorna istoriografija — o kojoj Hegel govori u svojim
Uvodima za Predavanja iz filozofije svetske istorije — predstavlja praksu pamcenja
koja postaje moguca tek sa nastankom politi¢kih zajednica i koja je suprotstavljena
mitskim i epskim formama paméenja u predpolitickim zajednicama. Prvo poglavlje
rada donosi cCitanje Hegelovog razumevanja izvorne istorije kao politicke prakse
pamcenja suprotstavljene mitoloskim predstavama. Drugo poglavlje interpretira
mesta iz Herodotovih Istorija kako bi teza o politickoj prirodi istoriografije bila dalje
potkrepljena. Konacno, rad se zakljuCuje skretanjem paznje na znacaj nesigurnog
odnosa izmedu istorijskih i neistorijskih praksi pamcenja za Hegelovo razumevanje
istoriografije.

Kljuéne reci: Hegel, Herodot, filozofija istorije, istoriografija, izvorna istorija, istorija
iep

1. PRVI ISTORICARI I NEPOSLUSNOST PREMA MITSKOM
SVETU

Centralna kategorija svakog mita je neposlusnost — i to vrlo specifican
vid neposlusnosti. Neposlusnost smrtnika u odnosu na nepromenljivi poredak

I E-mail adresa autora: lazaratanaskovic@ff.uns.ac.rs

2 Ovaj rad predsavlja deo doktorske disertacije odbranjene na Filozofskom fakultetu Uni-
verziteta u Novom Sadu, pod mentorstvom prof. dr Dragana Prole. Videti, Atanaskovié, L.
Hegel i problem pisanja istorije, Univerzitet u Novom Sadu, Novi Sad, 2021. (https://nardus.
mpn.gov.rs/handle/123456789/18436) Prihvaden je za objavljivanje u ¢asopisu Arhe iste go-
dine, ali zbog redosleda objavljivanja on se izlazi u sadasnjem broju, u prethodnom periodu
objavljena su dva rada 2022. godine, a koja u tematskom i strukturnom pogledu prethode
ovom istrazivanju. Videti: Atanaskovi¢, L. ,Hegel i izvorna istoriografija” u Arhe, XIX,
37/2022, str. 89-107; Atanaskovié, L. ,,Hegel i Mnemosina: Problem zajednickog paméenja” u
Arhe, XIX, 38/2022, str. 43-70.

173



174 ARHE XXII, 44/2025

stvarnosti. Bez neposlusnosti mitska slika sveta bila bi prazna. Neposlusnost
je u mitskim predstavama mesto aktualizacije poretka, ona daje priliku da
se poredak pokaze kao prisutan. U tom smislu, neposlusnost mitskih junaka
uvek se zavrSava punitivnim postupkom sprovedenim u okvirima bozanskog
poretka. Prometej, lkar i Dedal, Ahilej, Edip itd. — lako je nastaviti listu
mitskih prestupnika i kaznjenika. Kauzalna struktura mitskog sveta podrazu-
meva konstantne transgresije i povratke na poc¢etno stanje. Na taj nacin mit
ispostavlja stabilnu i nepromenljivu sliku sveta. Ipak, onog momenta kada
transgresija prode nekaznjeno, kada se neki od mnogih Prometeja vrati sa
ukradenom vatrom, a planine Kavkaza ostanu bez kaZnjenika, odredujuca
funkcija mita spram stvarnosti nestaje — ve¢ u epu granice mitskog sveta vise
ne vaze kao apsolutne.

Naravno i epski svet ima svoje granice, to je jo§ Hegel primetio, ali
interesantno je, u Fenomenologiji duha samo u okvirima dijalektike umet-
nicke religije u kojoj ep ima svoje mesto kao izraz opste svesti predpoliticke
zajednice, samo kao jedan od stupnjeva takozvanog duhovnog umetnickog
dela (druga dva su tragedija i komedija).3 Pored epike stvaralastvo pred-
politickog sveta za Hegela je uglavnom nemo — filozofija i politika nastaju
tek onda kada obi¢aji i moral ovakvog sveta vise nisu obavezujuéi.* Ipak,
intrigantno je da kod Hegela ne nailazimo na opSirnije tematizacije nastanka
politickog sveta,> dijalektika koja postoji izmedu razli¢itih likova svesti, u
sebe ne ukljucuje politiku. S jedne strane, to je krajnje razumljivo posto je
politicka praksa karakteristi¢na za odredeni oblik svesti koji svoj izraz ima u
umetnosti, religiji ili filozofiji, s druge strane, to prestaje da bude samorazu-

3 Hegel, G. W. F. Phdnomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989. str.
529-544.

4 Moglo bi se rec¢i da nastanak politike podrazumeva obespravljivanje mita i epa. U tom
smislu znacajna su Majerova Citanja Eumenida, Majer, K., Nastanak politickog kod Grka,
Albatros Plus, Beograd, 2010. prev. Slobodan Damnjanovi¢, str. 170-204. U znacajnoj meri
ovakva dinamika se poklapa sa Hegelovim izlaganjem u Fenomenologiji, kao i u Predavanji-
ma iz filozofije lepe umetnosti, gde je Hegel iznosi u nesto drugacijem redosledu i kontekstu,
ali tranzicija od predpoliticke epike, ka politickoj drami je jednako prisutna. Hegel opsezno
izlaze razlicite poetske oblike u tri glavna vida epici, lirici i drami, $to odstupa od strukture iz
Fenomenologije: epika-tragedija-komedija.

5 U Fenomenologiji kroz smenu epike, tragedije i komedije moguée je govoriti o politickim
i drustvenim promenama. Na sli¢an nacin i u Predavanjima iz lepe umetnosti, Hegel insistira
na razli¢itom izrazu koji je primeren politickoj, odnosno nepolitickoj zajednici, ¢ak navodeci
i primer istorijske proze, Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Asthetik III, Suhrkamp,
Frankfurt am Main, 1990. str. 257-266. Ipak, dijalektika same promene iz predpolitickog u
politicko, kao i uloga koju epski, odnosno istorijski narativi igraju u takvoj promeni, ostaje
znacajno netematizovana.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 175

mljivo onda kada Hegel u Predavanjima iz filozofije svetske istorije govori o
istoriografiji kao proizvodu politickog postojanja zajednice u obliku drzave i
kada insistira na tome da kao $to plemenske zajednice i kasniji savezi pleme-
na svoj izraz imaju u mitu, odnosno epu, drzava biva predstavljana kroz price
istorijskog karaktera.® Poslednji prelaz nije samorazumljiv i gotovo da ga je
nemoguce bez znacajne ekstrapolacije i¢itati iz ostalih mesta u Hegelovom
sistemu.”

Lako¢a koja postoji kod utvrdivanja dijalektickog odnosa izmedu po-
liticke slobode i filozofske samosvesti,® nestaje onda kada se s one strane
dijalektike postavi pitanje: Kako je bilo mogucée da nestane epski svet heroja
i da na njegovom tlu, ili upravo uprkos takvom tlu, nastane prozni svet isto-
rije? Mit i ep su nesto posve drugo 1 suprotno politici i filozofiji, to je dobrim
delom postalo opste mesto misljenja istorije posle Hegela.® Ipak, problem je
ostao uglavnom bez dalje obrade, reci je pre svega bilo o odnosima razlicitih
svetova (mitskog, epskog, filozofskog itd.), dok je njihova medusobna dina-
mika, ¢esto odredena i dalje prisutnom idejom napretka, ostajala uglavnom
neispitana. Uprkos tome, bez oslonca u Hegelovoj ili hegelijanskoj filozofiji,
jednako je moguce misliti singularnost momenta kraja mitskog sveta koji se
dogada zamenom kauzalne strukture trangresija-kazna, strukturom transgre-
sija-nagrada. Ono pak §to je ovde centralno, jeste da se transgresija dogada

6 Hegel, G. W. F., Philosophie der Weltgeschichte, Einleitung 1830/31, u G. W. F. Hegel,
Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg, 1995. str. 138-207. str. 193. u
daljem tekstu VPWG (1831); Hegel, Asthetik, str. 259-260.

7 Shvatanje Franca Rozencvajga po kome Filozofija, religija i umetnost, same po sebi
nisu istoricne, ve¢ imaju istoriju samo s obzirom na duh naroda, moze pomoci da se ovaj
problem jasnije artikuliSe. Naime, ukoliko, kao §to ovde tvrdimo, uzmemo u obzir da je Hege-
lovo ¢itanje istorije politickog Citanje koje je pre svega provedeno kroz umetnicke, religijske i
filozofske izraze, temelj njihove istoricnosti se pojavljuje kao nedostupan nezavisnom posma-
tranju. To odgovara stavu Franca Rozencvajga o neistoricnosti formi apsoutnog duha, ukoliko
one nisu sadrzaj odredenog duha naroda, $to u isto vreme znaci da duh naroda, iz perspektive
Hegelove filozofije, ostaje potpuno skriveni entitet ukoliko se o njemu ne govori s obzirom na
forme apsolutnog duha. Za Rozencvajgov stav o odnosu istorije umetnosti, religije i filozofije
1 drzave, videti Rosenzweig, F., Hegel und der Staat, R. Oldenbourg, Miinchen, 1920, str.
182. Ukoliko navedeno uzmemo u obzir, opravdano bismo se mogli zapitati nije li pitanje o
politickom praksisu jedno od odlucujuéih pitanja koja je moguée postaviti u okvirima Hegelo-
vog sistema, a koje pri tom nikad nije bilo postavljeno od strane samog autora.

8 Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, Suhrkamp, Frank-
furt, 1986. str. 117.

9 Kao jedan od znacajnih primera takvog misljenja mogu se navesti Pato¢kini stavovi o od-
nosu mita, politike 1 filozofije, Patocka, J., Katzerische Essays zur Philosophie der Geschichte,
Suhrkamp, Frankfurt, 2010. str. 47-72. Patockine ideje inspirisane su razdvajanjem izmedu
politickog Zivota gr¢kog polisa i nepolitickog karaktera orijentalnih carstava, na koje nailazi-
mo i kod Arendt, H., Vita Activa, R. Piper, Miinchen-Ziirich, 1981. str. 27-30, $ire str. 27-48.



176 ARHE XXII, 44/2025

unutar mitskog sveta, i da ne predstavlja samo puko prekoracenje granica
koje su takvim svetom postavljene. Klasi¢ni primer kompleksnosti dinamike
transgresije granica mitskog sveta predstavlja Prolog Parmenidovoj Poemi o
prirodi. Glavni protagonista se vozi bozanskim kocijama odlaze¢i na mesto
na koje smrtnici odlaze samo zlom sudbom, ali umesto da ga Pravda kazni,
ona ga dariva uvidom koji se ti¢e stvari koje se nalaze daleko od puteva
smrinika.' Na taj nacin filozofija, koja ne bi trebalo samo da ispri¢a pricu,
ve¢ 1 da polozi dokaze u skladu sa logosom, pocinje prerusena u ep. Ovo
prerusavanje nije samo spoljasnja sluc¢ajnost, ve¢ predstavlja sliku unutrasnje
razgradnje elemenata mitskog sveta.!!

Medu prestupnicima u okvirima mitskog i potom epskog sveta, nalaze
se 1 prvi istoricari. lako Hegel prve istori¢are povezuje sa prvim politickim
zajednicama, bez direktnog ukazivanja na delimi¢nu strukturnu podudar-
nost, u odnosu prema mitskom svetu, izmedu njih i epskih pesnika,!2 oni i
dalje spadaju u pleme onih koji su uprkos svojim prestupima uspeli da produ
nekaznjeno od strane bogova. Ipak, priroda njihovog prestupa je specifi¢na
i takva da sa sobom povlac¢i nemoguénost kazne. Herodot iz Helikarnasa i
Tukidid iz Atine odabrali su da napisu istorije umesto da ispri¢aju price.!3 Na

10 Parmenid, O prirodi u Zunjié, S., Fragmenti Elejaca, BIGZ, Beograd, 1984. str. 67. U
Predavanjima iz filozofije lepe umetnosti, Hegel primecuje znacaj epike za nastajucu filo-
zofsku istinu, naglasavaju¢i da je karakter istine u Parmenidovoj poemi cisto stvarstveni i
prema tome epski, Hegel, Asthetik, str. 328. Danas znamo da prolog Parmenidove poeme, &iji
pesnicki karakter je Hegel posebno naglasavao, ne samo da ima isti oblik kao epski heksame-
tar, ve¢ je delom sacinjen od pozajmljenih opstih mesta iz epskih poema, videti Coxon, A.H.,
The Fragments of Parmenides, Parmenides Publishing, Las Vegas-Zurich-Athens, 2009. str.
9-13.

11 U izvesnom smislu epski svet se ve¢ nalazi u koliziji sa mitskim svetom, Adorno i
Horkhajmer posebno su insistirali na tome u Dijalektici prosvetiteljstva, videti Adorno, T.,
Horkheimer, M., Dialektik der Aufklarung, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main,
2006. str. 62. Ukoliko je epski svet ve¢ temeljno negativni svet razgradnje postojeceg mitskog
poretka, filozofija onda ne donosi princip negativnosti, ona onda samo dovodi do svesti nega-
tivnost kao temeljnu ¢injenicu takvog sveta.

12 Atanaskovi¢, ,,Hegel i izvorna istoriografija”, str. 92-105.

13 Kako Majer primecuje, Herodotove Historiai ne treba razumeti u savremenom smislu
istorijske naracije, mnogo pre treba ih Citati kao izvestaj baziran na istrazivanju — Herodot je
takore¢i zapisao rezultate vlastitih istrazivanja. Majer, Nastanak politickog kod Grka, str. 360.
Znacajno je da takvo pricanje price koje se zasniva na prethodnom istrazivanju, biva znacajno
suprotstavljeno Mitosu kao prici koja se temelji u praksi prenosenja. U tom smislu, nacin na
koji Herodot zapocinje svoje Istorije, vredan je paznje, prvi pasusi su posvecéeni razlicitim
pricama (Logoi) Grka i varvara o predistoriji gréko-persijskog rata — Herodot ih ukratko izlaze
— da bi potom presao na sopstvenu pri¢u zasnovanu na istrazivanju, u isto vreme naglasavaju¢i
da se uzdrzava od suda o valjanosti ve¢ postojecih prica o predistoriji rata. (Hdt. 1.5.3) Ovde
¢emo se u daljem tekstu koristiti standardnom notacijom, za izvornik smo koristili slede¢a



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 177

taj nacin, nasli su se daleko od mesta na kome bi jo§ uvek zazirali od kazne.
Do tada je smrtnicima bilo dato da pricaju i pevaju o bogovima i herojima,
kao 1 o sudbini nejakog ljudskog roda. Epski spevovi bazirani na mitolo§kom
sadrzaju svoja pevanja zapocinju zazivanjem boZanstava.!4

llijada, spev o ratu izmedu Trojanaca i Grka, pocinje pripovedanjem o
razdoru izmedu plemenskih voda i heroja, takav razdor posledica je eksterne
volje bozanstava. Mitska podloga epskog speva ne sastoji se samo u pozaj-
mljivanju motiva, ve¢ i u izlaganju vecnog prezenta povezanosti ljudskih i
bozanskih dogadanja, §to sa sobom povlaci prolaznost i tragicnu efemernost
ljudskih dela —u krajnjoj liniji, znacajni ljudski poduhvati svoje poreklo ima-
juna Olimpu, a ne u svetu ljudskog timosa i hibrisa. Nasuprot takvom pristu-
pu epskih pesnika, prvi istoriCari piSu sa interesom za ljudska dela: ,,[...] da
se vremenom ne bi umanjio zna¢aj onoga Sto je covek stvorio, te da velika i
divna dela, i ona koja su stvorili Heleni, kao i ona koja su stvorili Varvari, ne
bi bila zaboravljena.”!> Oni su takode odusevljeni veli¢inom ljudskih podu-
hvata, pa je tako: ,, Tukidid Atinjanin opisao [...] rat Peloponezana i Atinjana,
kako su ratovali jedni s drugima. Po¢eo je pisati odmah u pocetku, jer je na-
slutio, da ¢e biti veliki i najvredniji spomena od predasnjih ratova...”16

Prestup koji Cine prvi istoricari dogada se na polju koje je do tada bilo
rezervisano za mit i ep — na polju paméenja. Hegel nije propustio da primeti
ovu podudarnost. U predavanjima iz 1822. godine, a kasnije i u manuskriptu
iz 1828, pesnici se navode kao primer prvih stvaralaca trajnih predstava na
osnovu prolaznog materijala datog u opazanju.!” Na oba mesta oni su prika-
zani u kontrastu prema istori¢arima, i to po dva osnova: 1) Pesnici stvaraju
na osnovu sopstvenih osecanja, dok istori¢ari stvaraju na osnovu sopstvenog
politickog praksisa i na osnovu izvestaja savremenika; 2) Pesnici stvara-

izdanja: Herodoti, Historiae, Oxford University Press, Oxford, 2015 i Herodotus, Histories,
Harvard University Press, Harvard, 1920. trans. A. D. Godley, za prevod na srpski jezik ko-
riS¢eno je izdanje Herodot, Herodotova Istorija, Dereta, Beograd, 2018. prev. Milan Arseni¢
14 Pevaj mi o boginjo, gnev Ahileja Pelejeva sina...” (Hom. II. 1.1) ,,Reci mi, o muzo...”
(Hom. Od. 1.1) Ovde navedeno prema izvornicima Homer, Homeri Opera, Oxford, Oxford
University Press, 1920. i Homer, The Odyssey, Harvard, Harvard University Press, 1919.
trans. A. T. Murray, za prevod Homer, //ijada Zavod za udzbenike, Beograd, 2002. prev. Milo$
N. Buri¢ i Homer, Odiseja, Beograd, Dereta, 2004. prev. Milo$ N. Puri¢

15 Hdt. 1.1.0

16 Thuc. 1.1 Ovde su koris¢eni izvorni tekstovi iz Thucydides, The Peloponesean War.
Oxford University Press, Oxford, 2009. trans. Martin Hamond i1 Thucydides, Historiae in
two volumes, Oxford, Oxford University Press, 1942. za prevode je konsultovano i izdanje
Tukidid, Povijest peloponeskog rata, Matica hrvatska, Zagreb, 1957. prev. Stjepan Telar.
17O ovome videti Atanaskovi¢, ,,Hegel i izvorna istoriografija”, str. 99-105; Atanaskovic,
,,Hegel i Mnemosina...”, str. 59-68.



178 ARHE XXII, 44/2025

ju predstavu za cula, dok istoricari stvaraju duhovnu predstavu.'® 1 jedni i
drugi pak stvaraju predstave u medijumu jezika, ¢ime daju trajanje onome
$to se isprva pojavljuje kao tranzitorno — pesnici, jednako koliko i istoricari,
popunjavaju hram Mnemosine sadrzinom. Zbog toga, iako u Predavanjima
iz filozofije svetske istorije nalazimo mesta na kojima Mnemosine u prvom
redu biva direktno asocirana sa istoriarima, ne treba smetnuti sa uma da je
delatnost istoriara izneta u direktnom paralelizmu sa pesni$tvom.!?

Ovde je takode znacajna neuobicajenost sadrzaja koji se unosi u hram
boginje pamcenja. Umesto vecnih dela heroja i pri¢a o delima bogova
i heroja, istoricari donose pri¢e o ljudskim delima. Na taj nacin dolazi do
tranzicije u kulturi paméenja. Ne radi se samo o pukoj zameni objekta koji je
vredan pamcenja, ve¢ i o promeni prakse koja stvara takve objekte. Mit biva
zamenjen istorijom. To ne znaci da se mit i ep zavrSavaju tamo gde pocinje
istorija — to samo znaci da moZzemo da konstatujemo postojanje novog nacina
pripovedanja koji ima odluc¢ujuéu ulogu u formiranju nove vrste paméenja
koja je postojala i jo§ uvek postoji zajedno sa mitskim praksama. Poslednje
je i omogucavalo transgresiju okvira mitskog sveta. Istorija cilja na mesto
paméenja formirano u okvirima mitske tradicije, ona ne vrSi transgresiju
mitskih predstava stvaranjem novog mesta paméenja, ve¢ stvaranjem novog
objekta u paméenju.

Pisanje istorije podrazumeva nepoverenje prema mitu. Mitski svet je
svet nejasnih izvora u ¢ija deSavanja se istori¢ar ne uzda.20 Ipak, tu se ne
radi samo o istorijsko-epistemoloskom problemu koji se ve¢ u Hegelovo
vreme kristalisao kroz pokusaje pisanja istorija koje govore o istorijskoj
podlozi sveta u kome su nastale mitske price.2! Dakle, problem nije samo u

18- Atanaskovi¢, ,,Hegel i izvorna istoriografija”, str. 97-98.

19 Hegel, G. W. F., Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 1822-1828, u G. W. F. Hegel,
Vorlesungsmanuskripte 11 (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg, 1995. str. 121-137. str. 123,
u daljem tekstu VPWG (1828); Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Welt-
geschichte, Berlin 1822/23. Nachschriften von Karl Gustav Julius von Griesheim, Heinrich
Gustav Hotho und Friedrich Carl Hermann Victor von Kehler, Felix Meiner, Hamburg, 1996.
str. 4, u daljem tekstu VPWG I (1822); Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der
Weltgeschichte I, Nachschriften zu dem Kolleg des Wintersemesters 1822/23, Felix Meiner,
Hamburg, 2015. str. 5-6, u daljem tekstu VPWG II (1822).

20 Hegel ovo naglasava na viSe mesta VPWG (1828), str. 123-124; VPWG I (1822), str. 4.
VPWG II (1822), str. 6-7. VPWG (1830), str. 195-196.

21 Takve pokusaje otkrivanja stranog sveta antike, kao podloge epskog pripovedanja, na-
lazimo jo$ na pocecima moderne filologije, Wolf, F. A., Prolegomena zu Homer (H. Muchau
iibers.), Reclam, Leipzig, 1908. Ovakav nac¢in misljenja je i dalje aktuelan, sjajan savremeni
primer takvog pristupa su istrazivanja koja je tokom proteklog veka provodio Mozes Finli,
Finley, M., The World of Odysseus, Viking Press, New York, 1954.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 179

dostupnosti dogadaja o kojima se govori kroz mitove i epske pripovesti, ve¢
i u formiranju cesure izmedu mitskog i istorijskog vremena. Za Herodota i
Tukidida nije znacajno ono Sto se moglo dogoditi pre nekoliko stotina go-
dina pred zidinama Troje — oni ¢ak nisu ni narocito raspolozeni da kritikuju
mitsku tradiciju koja pripoveda o tim dogadajima.?? Sa stanovi$ta nama
savremene istorijske svesti, ovo je krajnje zacudujuce. Posebno, ukoliko u
obzir uzmemo to Sto je kultura u kojoj su ziveli Herodot i Tukidid bila kultu-
ra u kojoj se jo$ uvek pamtilo kroz ep, iznenaduje nedostatak potrebe prvih
istori¢ara za uspostavljanjem istorijskog paméenja o periodu koji do tada nije
bio njime obuhvacen. Ipak, nedostatak direktne konfrontacije izmedu epike i
istoriografije, nikako ne podrazumeva i nedostatak svake konfrontacije.
Hegel naglasava kako istoricar prolazne dogadaje unosi u hram Mnemo-
sine 1 pri tom ih daruje besmrtnim zivotom. On pesnike smatra prvim gradi-
teljima hrama pamcenja, prvi opsti duh koji svoj izraz ima u opstoj predstavi
u kojoj subjekti zajednice prepoznaju sebe, produkt je pesnistva.z3 Njegov
sadrzaj ispunjen je neljudskom ljudskos¢u heroja — neljudskom zbog toga §to
heroji za svoja dela ipak ne mogu da zahvale vlastitoj delatnosti, ve¢ odstupa-
nju od sopstvene prirodnosti. Heroj jos uvek nije u punom smislu autonomni
subjekt, njegova dela su posledica delovanja heterogenih sila, ona su njegova
samo u onoj meri u kojoj je on njihov nosilac. S druge strane, dela istorijskih
individua — drzavnika, diplomata, vojskovoda itd. — ¢ak i kada su odredena
sebicnim interesima bez svesti o opStem znacaju, ucinjena su s obzirom na
ono opste 1 u okvirima opsteg, u smislu drzave i njenih institucija. Zbog toga
je Hegelova koncepcija lukavstva uma dvoznacna. Na prvi pogled stvar je
banalna, i ti¢e se apologije navodnog istorijskog besmisla. Naizgled, Hegel
zeli da pokaze na koji nacin iz direktno nemoralnog i sebi¢nog ¢injenja, ipak,
proizlaze valjani rezultati sa stanovista celine. Moguce je da to stoji. No,
ovde je znacajno interesantnije kako Hegel ukazuje na nacin na koji politicka
zajednica primorava pojedinca koji deluje iz svojih sopstvenih motiva, da te
motive usmeri ka opStem. Primera radi, pitanje nikad ne treba da ostane na
tome na koji nacin je, recimo Cezar, gledajuci da ostvari svoje ambicije, uz-
gred obezbedio i jedinstvo rimske republike — ve¢ se radi o tome da je Cezar,

22 Herodot na pocetku Istorija iznosi razli¢ite pri¢e o uzrocima rata, da bi potom presao na
izlaganje one koju smatra najverodostojnijom, Hdt. 1.1.1 — 1.5.3 Tukidid insistira na razlici
izmedu njegovog poduhvata i pesniStva, Thuc. 1.21.1, ipak, znacajno je da o dogadajima iz
mitskih vremena ne nudi znacajno drugaciju sliku i ne pokusSava da ispravi stare izvestaje, na
pocetku istorije on ovakve pripovesti koristi samo kako bi dokazao da u njima nije sadrzan
nijedan dokaz koji bi upu¢ivao na predasnji dogadaj koji bi bio veéeg obima od Peloponeskog
rata, Thuc. 1.1.1 - 1.11.2.

23 Atanaskovi¢, ,,Hegel i Mnemosina...”, str. 62.



180 ARHE XXII, 44/2025

kako bi uopste ostvario vlastite, ma koliko sebi¢ne interese, iste mogao da
vidi ostvarivim samo kroz medijum opstosti, u partikularnom slucaju kroz
rimsku republiku. Drzava ukida vaznost herojske kontingentnosti. Ahilejevo
herojstvo, sa stanovista pamcenja Ciji je objekat drzava kao politicka za-
jednica, potpuno je nevazno. Ono pak $to je vazno jesu posledice koje su
odredena dela mogla da ostave na samu obicajnosnu celinu, na njene zakone
1 ustrojstvo. Za Tukidida, na primer, centralna tema nije atinsko ili spartan-
sko herojstvo, u njegovoj istoriji glavni akteri nisu junaci koji istupaju kao
simboli zavadenih strana i od ¢ijeg herojstva zavisi zaplet price. Ono pak §to
fascinira atinskog istoriCara jeste moguénost da polis obezbeduje ogromnu
flotu, koja mu zauzvrat nudi supremaciju na morima i trgovinski monopol u
Heladi, zatim posledice atinskog, odnosno spartanskog drzavnog uredenja na
ishod rata, kao i posledice samog tog rata po buducnost polisa. Takva proza
je neposlusna prema strukturi epa, ona krsi pravila epskog pripovedanja i u
hram pamcenja kriSom unosi ono $to se u njemu do tada nije nalazilo. Tako,
mirna koegzistencija stalno promenljivog sadrzaja pamcenja o drzavi, sa
nepromenljivim paméenjem o herojskim delima, ne moze biti misljena kao
simultano postojanje dve forme pamcenja, ve¢ direktno upucuje na kontrast
izmedu onoga $to ¢e se ubuduce uopste nazivati pamcenjem, i onoga $to ¢e
predstavljati samo mit.

Epski spevovi ne izveStavaju o materijalu koji bi istorijsko paméenje mo-
gao da potakne na delatnost, stoga istori¢ar mora da ¢ini drugaciju stvar od
pesnika — ipak, Hegel ne ostavlja prostora za sumnju da istorija predstavlja
dominantnu praksu pamcenja u drustvu koje vise ne funkcioniSe po mito-
loskim uzusima koji su jo§ uvek predstavljeni u epu. Hram Mnemosine biva
preplavljen sadrzajem koji je njegovim graditeljima isprva bio potpuno stran.
Posebno je interesantno to Sto istorijska svest u svojoj ravnodusnosti prema
mitskoj istini redefiniSe ulogu epske tradicije. Epski spevovi vise nemaju me-
sto univerzalne predstave u kojoj je zajednistvo predstavljeno kroz veli¢inu
predaka, njihov sadrzaj sada biva doveden u vezu sa drzavom. Sa nastankom
politicke zajednice epsko pesnistvo i mitski motivi vise ne saCinjavaju nacin
na koji zajednica plemena predstavlja svoje jedinstvo kroz figure heroja.
Naprotiv, u periodu klasi¢ne Gréke, uloga epskog pesnistva biva percipirana
kroz prizmu paideje koja podrazumeva obrazovanje dobrog gradanina polisa,
dok je sam polis sa njegovim zakonima pravi objekat aktivnosti pamcenja
kao proze koja nastaje na podlozi pisanog zakona.2* Bi¢e drzave koja postoji
kroz opstost vlastitih institucija i zakona samo po sebi je istorijskog karakte-

2 VPWG (1830), str. 193.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 181

ra — ,,proza” zakonodavaca zahteva prozu istorije.2> NedovrSena sadasnjost
drzave za sobom povlaci i svest o sopstvenoj nedovrsenosti i potrebu da ista
bude izrazena i predstavljena, ta predstava je prva istorijska proza.

Pretpostavimo da je dovoljno eksplicirana Hegelova nacelna teza o odno-
su izmedu istorije 1 pesniStva, kao dva razlicita i medusobno inkompatibilna
modusa pamcenja. Ipak, odmicuéi se od Hegelovih reci, bilo bi interesantno
proveriti ih na delima istori¢ara na koje se Hegel poziva. Prethodno, treba
sazeti ovde iznetu interpretaciju odnosa mita i istorije na osnovu Hegelovih
teza o istoriografiji i pesniStvu: Istorija i epska poezija kao dominantne
forme pamcéenja medusobno su iskljucive — onog momenta kada istoriCari
u takozvani hram Mnemosine unesu trajne predstave o isto tako trajnom i
nekontingentnom sadrzaju (drzavi, institucijama, pravu itd.), nemoguce je
od njih ocekivati da priznaju epsku svest kao nacin pamcenja koji odgovara
politi¢koj zajednici kao centralnom objektu njihove stvarnosti.

Ipak, ovakav odnos izmedu istorije i epa ne znaci da se istorijska svest
bavi samo pri¢ama o vremenima u kojima postoji politicka zajednica. Izvorne
istori¢are koji stvaraju duhovnu predstavu o nedovr§enom prezentu politicke
zajednice, Cesto znacajno okupira i prica o njenom nastanku i predistoriji.
Intrigantno je da Hegel ovo propusta da naglasi, skrecu¢i paznju na to kako
je izvorna istorija nacin pripovedanja koji izvestava o dogadajima koji su
savremeni sa piscem ili mu barem nisu znacajno vremenski udaljeni, potom
navode¢i Herodota kao primer izvornog istoricara. U Herodotovim Istori-
Jjama pak, primeticemo da je samo jedan njihov deo posveéen dogadanjima
njegovog vremena i zajednice. Vec¢i deo Istorija posvecen je pricama o kraj-
nje stranim i nepoznatim narodima za prosecnog stanovniku Helade Herodo-
tovog vremena, a ovaj akcenat na udaljenom i stranom je posebno upadljiv
u prvim knjigama. No, prvih nekoliko knjiga Herodotovih Isforija ne mogu
se svesti na jednostavne putopisne beleske, ili na neku vrstu kompilacije
svetom. Umesto toga, prve knjige Istorija su deo znacajno kompleksnijeg
narativa koji treba da odgovori na pitanje o tome ko je krivac za skorasnje
ratove Helena i Persijanaca? U prvoj knjizi, osvréuci se na mitske pripovesti
razli¢itih naroda o prastarim uzrocima ovog konflikta, Herodot navodi slede-
¢e:

Videli smo $ta o tome pricaju Persijanci, a §ta Feniani. Ja ipak nisam u stanju
da kazem kako se to upravo dogodilo, ali znam Coveka koji je prvi poceo da
se neprijateljski ponasa prema Helenima. Posto ga pomenem, nastavi¢u sa

25 sto.



182 ARHE XXII, 44/2025

pripovedanjem u kome ¢u se podjednako osvrnuti i na velika i na mala ljudska
naselja, jer su mnogi nekada veliki gradovi izgubili svoj znacaj, a opet mnogi
koji su u moje vreme veliki, bili su nekada beznacajni. Znajuéi da je ljudska
sreca nestalna, pomenucu u svom pripovedanju podjednako i jedne i druge.26

Herodot pripoveda o malim i velikim gradovima u sadaSnjosti i proslo-
sti, $to daje njegovoj prici na Sirini vremenskog horizonta. Ovakav pocetak
znacajno odstupa od autorovog prostora i vremena, a to direktno protivreci
tezi o izvornim istoriCarima kao pripovedacima dogadaja vlastitog vremena.
Dakle, ovde nije vazno samo jednostavno Herodotovo odnoSenje prema sa-
vremenom, vec i to §to njegova prica predstavlja specifican istorijski logos,
a to Ce reci istrazivanje koje treba da odgovori na pitanje: Kako je doslo do
sukoba Helena i Varvara? Pric¢a i price o gradovima i promenljivim udarcima
sudbine, sacinjavaju pozadinu sukoba. Takva podloga ukoliko ve¢ ne govo-
ri o sigurnim nacelima i uzrocima rata, jer to je za pripovedaca nemoguce,
donosi nam pricu o pricama.?” Herodot stvara predstavu isklesanu u jeziku
sopstvenih savremenika, jeziku koji pocinje da se suprotstavlja sopstvenoj
ukorenjenosti u epici. Na kraju krajeva, Herodot nas izveStava samo o vlasti-
tom vremenu pripovedajuci o onome $to je mogao da ¢uje od savremenika,
kao 1 0 onome $to i sam moze da vidi. Na taj nacin Istorije onda kada nisu
pripovest o dogadajima u kojima je Herodot i sam ucestvovao, ne samo da
nisu daleko od izvorne istorije kako je Hegel odreduje, vec joj potpuno odgo-
varaju kao pripovedanje o savremenim dogadajima. No, ne treba smetnuti sa
uma da je takva pri¢a moguca samo kroz prepricavanje prica koje je istoriar
mogao da ¢uje od svojih savremenika.

Lako moze pro¢i neopazenom drskost i neposlusnost Herodotovih Isto-
rija prema epskom pamcenju. Istini epike Herodot suprotstavlja pricanja
vlastitih savremenika. Postoji slaganje izmedu Herodotovog nacina pisanja
Istorije, 1 osnovnog shvatanja izvorne istorije kod Hegela, i to na vise mesta:
1) Istorije su izvorna istorija zbog toga $to posreduju izmedu tranzitornosti i
trajanja; 2) One to ¢ine na drugaciji nacin nego §to to ¢ini jos uvek mitoloska
epika, tako stvarajuci duhovnu predstavu Ciji objekat nisu kontingentna dela,
veé je to trajni objekat politicke zajednice; 3) Istorije su jezicka duhovna

26 Hdt. 1.53-1.54

27 U vezi sa Herodotovim pripovedanjem Majer primecuje: ,,Najvazniji zadatak video je u
sakupljanju i1 ofuvanju predanja, da pripoveda ono §to se pripoveda (légein ta legomena)”.
Majer, Nastanak politickog, str. 376. Majer ovakav Herodotov manir dovodi u vezu sa nau-
¢nom strogoscu, koja se ticala postupanja sa izvorima. (Isto.) No, pitanje je u kojoj meri kod
Herodota postoji striktno razdvajanje izmedu pripovesti, kao izvora, i dogadaja o kojima
pripovesti izvestavaju, jer Herodot ne pripoveda samo na osnovu onoga sto se pripoveda, vec¢
doslovno ono Sto se pripoveda.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 183

predstava, jezik u formi price koji se nalazi u jasnom odnosu prema mitu i
epu, pa tako s jedne strane, Herodot ostaje ravnodusan prema istini mitskog
sveta, s druge strane on objekte koje je proizveo taj svet upotrebljava na dru-
gaciji nacin i time aktivno transformise mitsku svest.

Ipak, kako izgledaju pomenuti odnosi na primerima uzetim iz Istorija.
Gde Herodot pokazuje politicku zajednicu kao objekat istorijskog pamcenja?
Na koji nacin upotrebljava objekte mitskog sveta i Sta znaci trajnost u svetu u
kome je sreca nestalna i nesigurna? Kako bismo to blize pokazali kao primer
¢emo iskoristiti specifi¢na mesta u Istorijama. Ovde ¢e nam za tu svrhu po-
sluziti elementi Price o Krezu,?8 kao i analiza fraze karakteristi¢ne za Hero-
dotovu istoriju, koja se uvek iznova ponavlja: Do u moje vreme.?° Na ta dva
primera, pokusacemo da pokazemo kako objekat Herodotovog istorijskog
pamcéenja, tako i njegov odnos spram mitskog sveta. Dakle, neophodno je da
nacinimo ekskurs u polje koje se nalazi van konceptualnih okvira Hegelove
Filozofije svetske istorije kako bismo pokazali njenu relevantnost.

28 Herodotova pri¢a o Krezovom usponu i padu, deo je Lidijskog logosa (Hdt. 1.5. -1.94)
No, uloga koju Krez igra u Herodotovom pripovedanju izlazi van okvira pri¢e o usponu i padu
lidijskog kralja — Krez se tokom Druge i Trece knjige Istorija, pojavljuje kao savetnik persi-
jskih vladara Kira i Kambiza, da bi kao aktivna figura nestao pocetkom tre¢e knjige — ipak,
nigde u Istorijama nije opisana Krezova smrt, dogadaj posle koga se Krez vise ne pojavljuje
kao protagonista jer Kambizov pokusaj njegovog smaknuca i odustajanje od istog (Hdt. 3.36).
U daljem toku Istorija Krez ipak ne nestaje potpuno, ve¢ na nekoliko mesta njegovo naslede
biva reaktualizovano sa ¢estim materijalnim referencama na njegove zrtvene darove hramo-
vima (Hdt. 3.47; Hdt. 5.36; Hdt. 7.30; Hdt 8.35; 8.122), takode, Krez se ponovo pominje kao
odlucujuca figura u pri¢i o Alkmenoidima (Hdt. 6.125.), takode u pri¢i o Miltijadu (Hdt. 6.37).
Interesantno je se Krez kod Herodota gotovo uvek pojavljuje na mestima na kojima je potreb-
no naci uzrok od koga je moguce otpoceti pripovedanje ili kojim je moguce objasniti dogadaj
ili pri¢u prenetu tradicijom: 1) On se pojavljuje kao covek za koga istoricar zna, kao za onoga
koji je prvi zapoceo neprijateljstvo prema Helenima — i prema tome naracija o njemu je u isto
vreme i naracija o uzrocima sukoba 2) U istoriji jacanja Persijskog carstva, pojavljuje se kao
savetnik ¢iji saveti i volja vladara da ih prihvate ili odbace, odlu¢ujuce uti¢u na tok dogadanja
3) Takode, pojavljuje se kao uzrok bogatstva Alkmeonida, posto je darivao Alkmeona 4) Kre-
zovi bogati darovi hramovima pokazuju se kao objekat Zelje jedne od sukobljenih strana, zbog
kojih se preduzimaju vojni pohodi.

29 Ovde su nam znacajne Herodotove reci é¢ ug ili éx’ éued, u bukvalnom prevodu do mene,
$to se obicno prevodi sa do u moje vreme. U pogledu Herodotove upotrebe ovih reci izvanre-
dan je rad Karen Basi, videti Bassi, K., Traces of the Past: Classics Between History and
Archaeology, University of Michigan Press, Ann Arbor, 2016. Poglavlje ,, Up to My Tyme: The
Fading of the Past in Herodotus ‘ Histories”, str. 106-143.



184 ARHE XXII, 44/2025

2. HERODOTOVA PRICA O KREZU I SOLONU KAO PRIMER
ODNOSA MITATISTORIJE

a) Krez i Solon

Lidijski vladar Krez je ¢ovek za koga je Herodot znao da je uprkos svim
pricama bio taj koji se prvi neprijateljski poneo prema Helenima.3? Ostavlja-
juci po strani mitska objasnjenja zavade izmedu zapada i istoka, kondenzo-
vana u Homerovoj /lijadi, Herodot se okre¢e logosu o Krezu — usput spomi-
njudi 1 price o mnogim gradovima i njihovoj promenljivoj sre¢i. Na taj nacin,
logos o Krezu je direktna antiteza mitosu trojanskog rata. Kroz pripovest o
lidijskom vladaru Herodot sazima price vlastitog vremena u jedinstvenu isto-
riju, koja odreduje kontekst u kome se odvija glavna tema njegovih Istorija:
Rat izmedu Grka i Persijanaca, kome je i sam svedocio. Interesantno, prvi
veliki sukob izmedu Grka i varvara, nije se dogodio zbog krade Zene i osvete
kojom bi bila zadovoljena pravda, ve¢ iz Krezove ambicije da vlada Malom
Azijom.3! Konflikt izmedu Kreza i Grka koji su tada ziveli u Maloj Aziji,
kod Herodota ima jasnu politicku dimenziju suprotstavljenosti izmedu au-
tonomije grckih gradova i njihove podredenosti spoljasnjoj vlasti. Najdublji
uzroci konflikta o kome nam Herodot pripoveda nisu slucajnog i prolaznog
karaktera, ve¢ imaju svoju ukorenjenost u vrednostima politicke zajednice.
Krezova Lidija je arhetip ne samo varvarske, ili pak nedemokratske, ve¢
zajedno sa tim 1 nepoliticki orijentisane zajednice, ukoliko politika za Ati-
njane podrazumeva proces koji je neraskidivo vezan za one koji konstituisu
zajednicu, a to su u prvom redu gradani, u smislu slobodnih stanovnika po-
lisa. Ipak, Krez nije napao Helene zbog slucajnog hira, ili puke lakomosti na
njihovo bogatstvo — on ih je napao kako bi prosirio vlastito kraljevstvo. O
ovim dogadajima, o kojima su pripovedali i njegovi savremenici, Herodot
govori ostavljajuci po strani tradicionalne forme pamcenja izrazene u epskoj
poeziji.32

30 Hdt. 1.5 O aitioloskoj ulozi Kreza videti posebno K. Majer Nastanak politickog, str.
367-418. Majer primec¢uje kako otpoc¢injanje od Kreza Herodotu omoguéava da se udalji od
neposrednih uzroka rata, ali takode i da izbegne ponavljanje mitskih pripovesti. Str. 350.

31 Majer primecuje kako priroda Krezovih odluka nije sasvim politicka: ,,U Krezovoj odlu-
ci da se krene u rat s Persijancima, kao i u Kserksovoj odluci da krene u rat protiv Grka,
spomenuti su, istina, politicki motivi, ali su potom sasvim potisnuti u drugi plan religioz-
no-metafizickim procesima i motivacijom.” str. 375.

32 O Herodotovom iskoraku izvan epa videti isto kod Majera, Nastanak poltiickog, str.
363-364. Odnos izmedu Herodotove naracije i epike, u svim pojedinostima, svakako je tema
koja prevazilazi okvire nase studije, ipak, karakteristika drugacijih temporalnih shema unutar



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 185

Prica o Krezu sama po sebi ima mitoloski status, ona ve¢ postoji u
usmenom predanju onda kada je Herodot unosi u svoje Istorije. Za Helene
Herodotovog vremena, Krez se ne pojavljuje samo kao arhetip varvarskog
vladara, ve¢ i kao helenizovani varvarin, tako da ovde imamo i jednu od
najranijih pric¢a o helenizaciji. Krez je jedan od prvih asimilovanih varvara,
makar na nivou pri¢e. Na taj nacin figura Kreza kod Herodota ima simbolicki
status, koji je najverovatnije znacajno odudarao od fakticke figure lidijskog
kralja. U svakom slucaju, Herodotovo istrazivanje imalo je smisao prenose-
nja onoga §to je pricano, a to delom objasnjava mitske elemente njegovog
logosa. Krez se u tom logosu pojavljuje kao figura varvarskog neprijatelja,
ali 1 figura najhelenskijeg medu varvarima. U tom duhu, Herodot nam pre-
pric¢ava tada verovatno popularnu pricu o susretu Kreza i Solona. Po toj prici,
lidijski kralj kao najbogatiji Covek svog vremena i suvereni vladar, upitao je
atinskog zakonodavca da mu odgovori na sledece pitanje: Ko je najsrecniji
Covek koji je ikada Ziveo? Anticipiraju¢i kako ¢e mu Solon odgovoriti da je
to upravo on, lidijski kralj. Ipak, poznato je, odgovor helenskog mudraca se
isprva nikako nije dopao Krezu. Ne samo zbog toga $to on nije bio naveden
kao najsre¢niji koji je ikada ziveo, vec i zbog toga Sto se njegova predstava o
sre¢i, do granica nerazumljivosti kosila sa onom na koju je upucivao Solonov
odgovor. Susret izmedu Helena i varvara, tako je za svoj prvi rezultat imao
nesporazum.

Solonov odgovor, sastojao se od tri dela: Price o Telu Atinjaninu, Price o
Kleobu i Bitonu i pouke o ¢udljivosti Tihe.33 Na direktno pitanje ko je najsrec-
niji covek na svetu koji je ikad Ziveo, Solon bez premisljanja odgovara da je
to izvesni 7el, ¢iji kvalitet je bio odreden samo time Sto je on bio Atinjanin,
Tel Atinjanin. Herodotov logos o razgovoru Kreza i Solona izgleda kao da bi
se tu i zavrSio — za Solona samorazumljivom ¢injenicom sre¢e Tela Atinjani-
na — da ga zapanjeni Krez nije pitao za dalja objasnjenja: ,, A zasto bas Tela
smatra$ za najsre¢nijeg Coveka.”34 Na §ta je dobio sledeci odgovor:

Prvo zato [...] §to je taj Tel Ziveo u Atini za vreme sre¢nih dana i imao dobru i
lepu decu, te je doc¢ekao da od svih vidi unuke i svi su ga preziveli, a onda, §to
je proveo zivot u takvoj sre¢i i §to je umro najslavnijom smréu. On je, naime,
kad su se Atinjani borili protiv suseda u Eleuzini, doSao svojima u pomo¢ i

epike i istoriografije je ono §to je za nas ovde od posebnog znacaja, na tome insistira Basi:
., Sadasnjost’ u Herodotovom radu, jasno nije idealizovana sadasnjost epskih izvodenja, ve¢ je
savremena sa vremenom pisanja Istorija. Razlika je odlucujuca.” Basi, Traces... str. 107.

33 Hdt. 1.30-1.33

34 Hdt. 1.30.4



186 ARHE XXII, 44/2025

nateravsi neprijatelja u bekstvo slavno poginuo. Atinjani su ga sahranili o dr-
zavnom tro$ku na onom mestu gde je pao i tako mu ukazali najvecu pocast.35

Solonov prvi primer jasno isti¢e kao vrednost zivot u politickoj zajednici
— Tel nije Herakle, Tezej ili Ahilej, o njemu je nemoguce ispevati ep, prica o
Telu prica je o samo jo§ jednom od Atinjana ali i o0 medusobnom priznanju
izmedu pojedinca i zajednice. Politi¢ki zivot, prema tome, Zivot je koji se na-
lazi u konstantnom aktivhom odnosu prema zajednici i koji je od iste povrat-
no odreden. Tel gine za Atinjane, dok mu Atinjani, o tro§ku zajednice, §to je
posebno bitno, dizu spomenik na mestu gde je pao za Atinu. Prirodno, Krezu
je ovakav odgovor potpuno stran, tako da se /ogos ne nastavlja povratnim
pitanjem koje bi se dalje odnosilo na znacenje prvog primera, umesto toga,
Krez zahteva da mu Solon saopsti koga smatra za drugog najsrecnijeg, da bi
dobio drugaciji, ali podjednako nezadovoljavajué¢i odgovor:

Kleoba i Bitona. Ova dvojica, naime, bili su poreklom iz Arga i ziveli su u
svakom zadovoljstvu, a uz to bili su telesno snazni. Obojica su bili pobednici
na olimpijskim utakmicama i o njima se pricalo ovo. Kad se u Argu odrzavala
sveCanost u Cast boginje Here, morala im se majka hitno da odveze na kolima
do hrama, a volovi im se nisu vratili na vreme s njive. I mladi¢i su se u posled-
njem trenutku upregli u jaram i odvukli kola na kojima je sedela njihova majka.
Vukli su ih tako Cetrdeset i pet stadija dok ne dodose u hram. Kad su na ocigled
svih ucesnika svecanosti to zavrsili, umrli su najlepSom smréu. Bog je time dao
do znanja da je za ¢oveka mnogo bolje da umre nego da ostane u zivotu. Saku-
pljeni Argejci slavili su snagu mladica, a Argejke su blagosiljale njihovu majku
Sto je rodila takve sinove. Presre¢na zbog tog dela i javnog priznanja, majka
stade pred kip i pomoli se za zdravlje svojih sinova, Kleoba i Bitona, koji su joj
odali tako veliko postovanje, pa zamoli boginju da im da da budu najsrecniji
ljudi na svetu. Posle te molitve, ¢im su prineli zrtvu i najeli se, mladiéi su u
hramu zaspali i nisu se vise ni probudili, nego im je to bio kraj. Zato §to su bili
tako dobri. Argejci dadose da im se izrade slike i posalju ih u Delfe.3¢

Kleob i Biton nisu poput Ahileja, Herakla, Hektora ili Tezeja, ipak oni
nisu ni poput Tela Atinjanina — njihovu smrt Solon je okarakterisao kao
najlepsu, ali ne 1 najslavniju. Kleoba i Bitona pamcenje drugacije zahvata.
Naizgled, Solon Krezu pripoveda samo o dve razli¢ite slike srece kod He-
lena, gde se prva odnosi na pravedan zivot u politickoj zajednici, a druga
na postovanje religijskih tradicija — koje potom objedinjuje tre¢com pricom o
Tihe, koja odlucuje o promenljivoj i nejasnoj ljudskoj sreci: ,,To znaci, Kre-

35 Hdt. 1.30.4-1.30.5
36 Hdt. 1.31.1-1.31.5



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 187

zu, Covek je u svemu ostavljen promenljivoj ljudskoj srec¢i.”37 Ipak, pored
toga Sto Tihe jednako zahvata Tela kao i Kleoba i Bitona, kratki Solonov
logos jasno govori o razlici izmedu trajnih slika sre¢e. Mesto se¢anja na Tela
podigli su Atinjani, na mestu na kome on gine radi opstih interesa zajedni-
ce. S druge strane, slike Kleoba i Bitona — koji su kao nagradu za podvig
nalik mitoloskim herojskim delima dobili najlepsi kraj u hramu boginje
Here — Argejci Salju u hram u Delfima, time naglasavaju¢i njihovo mesto u
nepromenljivom poretku koji osigurava ogranic¢enost znacaja ljudskih dela
naspram nepromenljivog poretka kosmosa. Tako, secanje na Tela postaje Cak
i fizicki mesto na kome Atinjani pamte, dok se¢anje na Kleoba i Bitona biva
prineto na zrtvu hramu u Delfima — ne treba izgubiti iz vida da su se darovi
hramovima u starom svetu smatrali Zrtvama.

Razlika ¢ak postoji i u samom fizickom prostoru u kome se dogadaju
dela i u kome nastaje secanje. Dok Tel gine na otvorenom polju, Kleob i Bi-
ton umiru u Hramu. Paralelno tome Telov grob kao mesto pamc¢enja nalazi se
na otvorenom polju, dok se slike Kleoba i Bitona nalaze unutar zidina riznice
hrama u Delfima. Na taj nac¢in imamo dva simbola, simbol delovanja u kon-
tekstu politicke zajednice i simbol delovanja u okviru plemenske zajednice.
Politicki praksis uvek pomera okvire zajednice, pa se Telov grob ne nalazi u
Atini, dok slike Kleoba i Bitona ostaju simboli delovanja u okvirima poro-
di¢ne ili plemenske zajednice odredene mitoloskim okvirima. Tel umire zbog
toga Sto dela, on ne biva nagraden smréu. Telovu smrt Solon jasno odreduje
kao bolju, dok o onoj Kleoba i Bitona govori kao o lepsoj, bez dvoumljenja
govoreci o Telu kao o najsre¢nijem.

Solonova poruka je jasna — na kraju ona se odnosi i na dominantni motiv
sudbine i promenljivosti ljudskih prilika. Ipak, upadljiv je kontradiktorni
sadrzaj koji u njoj zaticemo. Prvi primer odnosi se na stanovnika polisa, koji
je svoj Zivot posvetio politickoj zajednici, dok se drugi primer odnosi na mla-
di¢e koji su iskazali poStovanje prema drustvenim normama karakteristicnim
za mitsku svest. Solon je tako Krezu izneo razlicite predstave helenske srece,
naglasavajuci prvi primer koji je vezan za zivot u politickoj zajednici.’8 Vred-

37 Hdt. 1.32.4

38 Postoji poredak izmedu tri pri¢e u Solonovoj naraciji. Jedino prva od njih nudi potpuno
autonoman politi¢ki sadrzaj, dok druga nudi primer koji bi u svojoj jednostavnosti trebalo da
pogodi ,,nivo” Krezove jos§ uvek nepoliticke svesti. Krez je u stanju, premda sa zaka$njenjem,
da razume jedino tre¢i deo price. Objasnjenje koje bi posezalo za ¢injenicom promenljivosti
ljudskih prilika i koje bi upucivalo na nesigurnost ljudskog stanja u kosmi¢kom poretku, ne
bi bilo potrebno sagovorniku za koga je vrednost zZivota u polisu samorazumljiva referentna
tacka u obrazlaganju sre¢e — da je Solon pri¢ao svoju pricu o Telu Atinjanima, ne bi morao
da se potpomaze pricom o Kleobu i Bitonu, ili mitskim slikama nesigurnosti ljudskih prilika.



188 ARHE XXII, 44/2025

no je skrenuti paznju na to da Krezovo nerazumevanje ne proistice samo iz
njegove nesposobnosti razumevanja hirovitosti sudbine, ve¢ i iz nemoguéno-
sti da iz svoje pozicije vladara nad polisima (ali ne i gradanina polisa) spozna
vrednost politickog — ¢ak i onda kada u ograni¢enom kontekstu predstavlja
politicku figuru.

Ovo poslednje je razlog Krezove tragike. Nedostatak shvatanja politic-
kog ga vodi u nove poduhvate — volja za Sirenjem vlastitog kraljevstva nije u
punoj Solonovoj meri politicka i ona Kreza odvodi do njegovog kraja u ru-
kama persijskog kralja. Ipak, u Herodotovim pripovedanjima ne postoji pri¢a
o Krezovom kraju. U trenutku najvece opasnosti, Krez se prise¢a Solonovih
reci 1 pripoveda ih persijskom kralju, koji ga po njihovom ¢uvenju oslobada
kao mudrog Coveka i uzima za svog savetnika. Na taj nain, Krez postaje
glas Helena, domac¢i glas u pricama o varvarima koji poniStava apsolutnu
stranost Persijanaca, njihovih stremljenja i odluka. Figura Kreza nadalje sluzi
politizaciji persijskih odluka, tako da ove mogu biti razumljive iz helenske
politicke perspektive.

Dakle, pri¢a o Krezu i Solonu jo$ jednom potcrtava politicku pozadi-
nu Herodotovih istorija, ne samo da je njihov centralni predmet sukob izmedu
helenskih polisa i persijskog carstva, kao sukob dve zajednice organizovane

Moglo bi se primetiti da zivot odreden okvirima politicke zajednice, poput polisa, u kojoj
je svoj vek proziveo Solonov Tel Atinjanin, osigurava ljudsko stanje od nepredvidivih igara
sudbine, dok zivot despota, slican Krezovom zivotu, ostavlja ¢oveka ranjivog spram delovanja
sila 0 kojima govori mitski svet. U tom smislu, mitska naracija oslikava prilike predpolitickog
sveta, zajedno sa njegovom krajnjom nesigurnoscu, dok istorijska naracija odgovara sigurnim
okvirima zivota unutar organizovane politi¢ke zajednice — na taj nacin, Krez kao despot i dalje
razumeva samo pouku izrazenu mitskim jezikom i to samo pod pritiskom spoljasnjih okolno-
sti, posto privezan na lomacu na koju ga je postavio Kir, kona¢no primec¢uje u kojoj meri je
promenljivost ljudskih prilika ono $to i njega zahvata. Posto Krez Kiru saopstava Solonovu
poruku o promenljivosti ljudske sreée, persijski vladar odlucuje da ga postedi, jer primeéuje
da se radi o ¢oveku koji mu je sli¢an. (Hdt. 1.86) Ovo prepoznavanje izmedu Kira i Kreza,
svakako da je moguce shvatiti kao znacajnu sli¢nost, obojica se prepoznaju u mitskoj istini
Solonove poruke, ipak, Krez potpuno zaboravlja na prethodnu pricu o dve slike srece kod
Helena, da bi kao sopstvenu istinu shvatio samo mitski deo naracije. Na taj nacin, ono §to je
Lidanima, pa posledi¢no i Persijancima, zajednicko sa Helenima, svakako da nije razumev-
ane politicke zajednice — poslednje predstavlja cak znacajan diferencijalni element — ve¢ je
to univerzalna istina mitoloske naracije o promenljivosti ljudskih prilika. Persijanci su na taj
nacin, kroz Krezovo prenosenje Solonovog nauka, dovoljno bliski Herodotovim slusaocima i
¢itaocima, dok distanca ostaje dovoljno oCuvana kako bi se mogla shvatiti ¢injenica krajnjeg
neprijateljstva — sukob izmedu Grka i varvara kod Herodota, tako je moguce shvatiti kao su-
kob izmedu politickog i ne-politickog, to nije mitoloski sukob o kome se peva u epskoj epici,
ipak, strogo govorec¢i nije ni sukob dve politicke zajednice. Krezovo nerazumevanje pric¢e o
Telu, i njen kasniji zaborav, predstavljaju znacajan preduslov za razumevanje okvira u kome
Herodot razumeva gréko-persijski konflikt.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 189

na nacine razli¢ite do nesvodivosti, ve¢ se radi o tome da je razumevanje ili
ignorisanje vrednosti politickog u razli¢itim zajednicama tacka presecanja za
mnogostruke uzroke koji su konac¢no doveli do sukoba. Medutim, pored toga
Sto je Krez prvi Covek koji je napao Helene i koji nije razumeo srecu Zivota
za zajednicu, prema tome politickog zivota, on kod Herodota ima jo$ jedno
vazno preimucstvo: Krezovi darovi hramu u Delfima predstavljaju jos jednu
znacajnu tacku price o ratu izmedu Helena i varvara, koja povezuje razlicite,
naizgled nepregledne niti Herodotovih prica. Krez je varvarin koji priznaje
istinitost delfijskog prorocista i Salje mu darove. No, te mitske zrtve ovde
imaju specificnu funkciju. Kao objekat koji je proizveo mitski svet one se u
Istorijama ne pojavljuju s obzirom na svoje religijsko znacenje, ve¢ imaju
sasvim drugu, premda jednako znacajnu ulogu: One svedoce o dogadajima
o kojima nam Herodot pripoveda — sli¢no kao i ostali darovi koje on obicno
pominje kada Zeli da materijalnim dokazima potkrepi validnost svog pri-
povedanja. Posebno je znacajno to §to Herodotova potreba za materijalnim
potkrepljenjem pripovesti nuzno biva usmerena na objekte koji su nastali kao
proizvod praksi mitskog sveta — naprosto, Herodotove price svoje potkreplje-
nje su mogle da nadu jedino oslanjajuéi se na objekte koji su bili proizvedeni
unutar mitskog sveta.

b) Do Herodota — Krezovi darovi

U kontekstu takve suprotstavljenosti, interesantno je na koji nacin nam
Herodot pripoveda o Krezovim zrtvama i darovima helenskim hramovima.
Posto se i sam Krez nasao u sli¢noj poziciji u kojoj su se nasli i Grei koje je
prethodno pokorio, naime, posto se Kirovo carstvo pojavilo kao jasna pretnja
lidijskom kraljevstvu, resio je da se posavetuje sa proro¢istem oko toga Sta
mu je najbolje Ciniti, ali posto nije znao koje prorocCiste daje istinite savete,
odlucio je da oproba ¢uvena prorocista starog sveta, poslavsi glasnike koji su
trebali da mu dostave pisane izvestaje po pitanju toga Sta to kralj Krez tre-
nutno ¢ini. Rezultat njegovog ispitivanja bio je taj da su dva grcka prorocista
prosla test: delfijsko i Amfijarejevo. Posto je saznao koja prorocista odista
to 1 jesu: ,,[...] Krez je velikim zrtvama trazio milost od boga u Delfima.”3?

39 Krez nije samo prvi ¢ovek koji se neprijateljski poneo prema Helenima — Krez je i prvi
isto¢ni despot koji je potc¢inio Helene. U tom smislu, pocetak pri¢e o Krezu, nije samo pocetak
naracije o predistoriji sukoba, ve¢ je ujedno i poCetno mesto za naraciju o sukobu izmedu
helenskog politickog zivota (helenskih polisa) 1 za Atinjane sustinski nepolitiCkog nacina
vladanja, kao Sto je to Krezova despotska vlast. Hdt. 1.6 Prema tome, Krez nije samo prvi
helenski neprijatelj — on je prvi despot koji je potcinio helenske polise.



190 ARHE XXII, 44/2025

Pored uobicajenih zrtvi paljenica o kojima se pripoveda, a Krez je po He-
rodotu i$ao toliko daleko da je zahtevao da i svi podanici podnesu zrtve, on
je nacinio i trajne darove u vidu zlatnih opeka i zlatnog lava. Interesantno,
tokom pripovedanja o Krezovom ispitivanju mnogih prorocista i njegovom
darivanju onog koje se ispostavilo kao istinito, pripovedac je potpuno uzdr-
zan u pogledu procenjivanja istinitosti prorocista — pricajuci nam pric¢u onako
kako je mogao cuti — 1 posebno povodom efekata Krezovih Zrtava. No, jedan
aspekt zrtvenih darova Herodotu ne promice, pa on tako pripoveda dalje
o lavu i zlatnim opekama uzimajuci u obzir njihovu trajnost: ,,Ovaj lav je
kasnije, za vreme pozara u hramu u Delfima, pao sa poluopeka (jer je ranije
stajao na ovima!) i sad se nalazi u Korintskoj riznici i ima tezinu od Sest i
po talenata, pos$to su se tri i po talenta otopila od njega.”*0 Takode, Herodot
govori i 0 ostalim poklonima, smatraju¢i neophodnim da nesto ispri¢a i o
njihovoj istoriji, 1 to na neobi¢no precizan nacin:
Kad su ove stvari bile gotove, Krez ih sve posalje u Delfe, a sa njima i mnogo
drugih stvari, u prvom redu dve ogromne posude: jednu srebrnu i jednu od zla-
ta. Ona od zlata stajala je na desnoj strani od ulaza u hram, a srebrna na levoj.
One su posle pozara odnesene; zlatna se nalazi u riznici u Klazomeni, i teska je
osam i po talenata i dvanaest mina, a srebrna stoji pred ulazom u uglu predvor-
ja i sadrzi Sest stotina amfora [...] Poslao je i zlatne ¢upove za vino, i to Cetiri
na broju, koji se, takode, nalaze u korintskoj riznici, a poklonio je i dva kotlica,
jedan od zlata i jedan od srebra. Na zlatnom stoji napisano da je on, toboze,
poklon nekog Lakedemonca, Sto ne odgovara istini. On je Krezov, a ovo je na
njemu napisao neki Delfijac koji je hteo da se dodvori Lakedemoncima...4!

Takode, Krez je darovao i Amfijarejevo prorociste sa dva dara, zlatnim
Stitom 1 kopljem, za ove predmete Herodot svedoci: ,,I jedno i drugo nalazilo
se jo§ do mog vremena u Tebi, u hramu Apolona ismenijskog.”#2 Jos do mog
vremena, ili jos u moje vreme, fraza je koju ¢e Herodot u istorijama ¢esto po-
navljati, obi¢no govoreci o objektima proslih vremena koji su ostali sacuvani
i za njegovog zivota. Ovde na delu vidimo jednu novu brigu, koja ne postoji
u epu i nije karakteristicna za raniju mitsku svest, to je briga o potkreplje-
nosti, o dokazima da su se dogadaji o kojima se pripoveda zaista dogodili.
Herodot do u detalje opisuje Krezove darove i njihovu sudbinu, obezbedujuéi
¢itaoca referencom koja svedoci o dogadajima o kojima on pripoveda: Svako
je ukoliko je Zeleo mogao da ode u neki od navedenih hramova i proveri da
li se tamo jo$ uvek nalaze spomenuti darovi. Mnostvo Krezovih darova He-

40 Hdt. 1.50.3
41 Hdt. 1.51.1-1.51.4
42 Hdt. 1.52.1



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 191

rodot ne koristi kako bi potkrepio verovanje u istinitost delfijskog prorocista,
ve¢ kako bi potkrepio sopstvenu pricu koja je na kraju ipak posveéena traga-
nju za uzrocima sukoba Grka i Persijanaca, u ¢ijim okvirima prica o Krezu
zauzima mesto mitske predistorije i omogucava istorijskoj prozi autonomiju
u odnosu na prethodne epske forme.

Ipak, autonomija Istorija u odnosu na ep i mit, ne podrazumeva da
objekti koji su ostali u hramu Mnemosine 1 dalje zadrzavaju svoje mitsko va-
zenje — upravo suprotno je slucaj. S jedne strane, za svest zajednice plemena
koja podrazumeva pravo heroja koje je predstavljeno u epskom pesnistvu,
Krezovi darovi predstavljaju vezu izmedu sveta smrtnika i sveta bogova,
daju¢i kontingentnim akcijama smrtnika, u ovom slucaju Kreza, bozanski
legitimitet. S druge strane, za svest ranog istoricara, kakav je Herodot, da-
rovi svojim brojem i postojanosc¢u svedoce o znacaju Krezovog delanja i o
dogadaju koji ne sluzi samo kao model za delanje (poput pri¢a o herojima),
ve¢ predstavlja jedan deo pric¢e o trajnoj politickoj zajednici. Referenca na
Krezove darove tu se ¢ak ne nalazi ni zbog specificnog interesovanja za
istoriju Kreza i njegove vladavine, ve¢ ima ulogu u utemeljenju predstave o
politickoj prirodi uzroka sukoba izmedu Grka i Persijanaca. Tragovi mitske
svesti ne bude interes kod Herodota sami po sebi, ve¢ uvek bivaju upotreblja-
vani samo zarad utemeljenja i konstitucije predstave kroz pripovedanje o ne-
dovrsenoj sadasnjosti politicke zajednice kao trajnog i konkretnog predmeta
prvih izvornih istorija.

Pric¢a o Krezu koja je sama po sebi gotovo jednako faktografski sumnjiva
koliko 1 svaki drugi mit — za Herodota je bila istorijski logos, a to ¢e re¢i
govor koji se izlaZe na osnovu istrazivanja. Nesumnjivo, Herodot je bio za-
interesovan za objasnjenje centralnog dogadaja njegovog vremena, odnosno
gréko-persijskog rata, i kako nam Hegel saopstava, misle¢i na sve izvorne
istori¢are: ,,[...] da izlozi i objasni duh vlastitog vremena.”*? Ovo izlaganje
i objasnjavanje kroz govor o dogadajima, znacajno je drugacije od mitskog
izlaganja koje ostaje uskraceno za uvid, koje ne objasnjava, ve¢ saopstava.
Takvo istorijsko izlaganje polazi od objasnjivih dogadaja, jos uvek nezahva-
¢enih i mozda nezahvatljivih mitoloskom epikom. Zbog toga, status price o

B VPWGI (1822), str. 3; VPWG II (1822), str. 5.



192 ARHE XXII, 44/2025

Krezu na samom pocetku istorija zauzima mesto mitske tradicije, koja je u
epu prezivljavala u pesnickoj formi.

Herodotov logos o Krezu sadrzi dve znacajne tacke za razumevanje
izvorne istorije: 1) On podrazumeva politicku zajednicu, kao centralni obje-
kat izvornog istorijskog pamcéenja; 2) U njemu je vidljiv odnos istorijskog
pripovedanja o trajnim objektima (politicka zajednica sa njenim institucija-
ma) prema objektima nastalim u svetu ¢iji izraz je epika. Oba momenta sma-
tramo centralnim za Hegelovo shvatanje izvorne istorije i dalje ih je moguce
ras¢laniti na slede¢i nacin:

Prvo, izvorna istorija ima dodirnih tacaka sa sferom politickog, koja je
za Hegela nuzno sfera drzavnog: 1) Pisanje istorije, uopste, pojavljuje se
zajedno sa prvim politickim zajednicama; 2) Svako izvorno pisanje istorije,
polazi od pripovedanja o politickoj sferi. Drugo, izvorna istorija se nalazi u
dvostrukom odnosu prema epskoj formi pamacenja: 1) Ona izvorno konsti-
tuiSe drugaciju predstavu u jezickom elementu nego Sto je to ep; 2) U isto
vreme, ona se nalazi u odnosu sa objektima nastalim u pred-drzavnom, pred-
istorijskom svetu i menja njihovu funkciju.

Ovaj odnos izmedu istorije i epa, na koji nam sugeriSe njihovo zajednic¢ko
poreklo u delatnosti paméenja, svakako da ne predstavlja centralnu temu, ne
samo Hegelovih Predavanja iz filozofije svetske istorije, ve¢ ¢ak ne sacinjava
ni dovoljno eksplicitan motiv u njegovom izlaganju o izvornoj istoriji. Ipak,
on nije nista drugo doli strukturalni osnov na kojem je Hegelovo poimanje
istorije i istoriografije uopSte moguce. Ukoliko takva cesura izmedu epa i
istorije ne postoji, ukoliko je jaz, ne manji time $to je posredovan, izmedu
mitskog i istorijskog sveta nepostojeci, onda svako pisanje istorije, pa i
filozofija svetske istorije, ne sacinjava niSta drugo nego mitoloski diskurs.
Zbog toga je za Hegelovu misao cesura izmedu mita i istorije neophodna, i
njeno objasnjenje i posredovanje u Fenomenologiji duha, na stranicama En-
ciklopedije, tokom Predavanja iz filozofije duha, pa na kraju krajeva i tokom
Predavanja iz filozofije svetske istorije, saCinjava osnovu na kojoj je objekat
filozofije istorije uopste moguc.

Ovde nije od prevelike vaznosti pitanje da li je Hegelovo shvatanje izvor-
ne istorije doslovno odgovaraju¢e Herodotovom pripovedanju iz Istorija.
Ono $to je vazno, pak, jeste mogucnost da karakteristike Herodotove istorio-
grafije budu prepoznate kao specificne u okvirima koje nam nude Hegelova
predavanja. Ono $to nam Hegelova odredenja izvorne istorije i Citava mreza
pretpostavki koju smo ovde delimi¢no izlozili omogucavaju, jeste da pisanje
istorije, kao vrlo specifi¢an nacin stvaranja predstave o politickoj zajednici,
odvojimo od praksi stvaranja predstava o sadasnjosti zajednice, a koje su ka-
rakteristiéne za nepoliti¢ku organizaciju drustvenog Zivota. Sto na kraju kra-



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 193

jeva, obezbeduje jedno specificno preimucstvo: da u Sirokom polju proslosti,
povucemo granicu izmedu onoga Sto prihvatamo kao deo istorije i onoga §to
ostavljamo van nje. Tako, za Hegela, opskurnost predistorijskog sveta, poro-
di¢nih i plemenskih zajednica, epskih spevova itd. ostaju van istorije — oni
saCinjavaju nejasne oblike svesti, kojima se filozof zainteresovan za istoriju
ni na koji nacin ne bavi. Medutim, da bi objekat kojim se filozof istorije bavi
bio jasan, neophodno je razgraniCiti ga i pokazati njegov odnos prema tim
nejasnim oblicima. I dalje, kada je to ucinjeno, ostaju otvorena ostala pitanja:
ukoliko su Herodotove Istorije uklopive u okvire Hegelove izvorne istorije,
Sta da se Cini sa praksama koje nalikuju ovakvom istorijskom pripovedanju,
ali se javljaju u druStvima ¢ija organizacija teSko da odgovara politiCkom
karakteru grckih polisa? Drugim re¢ima, na koji na¢in objasniti prakse pripo-
vedanja koje ne odgovaraju niti epici, niti istoriografiji, a javljaju se u zapadu
dalekim i stranim kulturama. Tu dolazimo do davno zaboravljene, antikvarne
i nejasne granice izmedu takozvanih istorijskih i neistorijskih naroda, izmedu
istoriografije bez istorije i istorije bez istoriografije. Zbog Cega je izvorna
istorijska praksa, po Hegelu, vezana samo za zapadnu istoriografiju? Jasno
je da se Herodot znacajno razlikuje od Homera, ipak, nejasno ostaje na koji
nacin se on razlikuje, recimo, od kineskih istori¢ara — koje Hegel ne naziva
izvornim. Ukratko, postavlja se pitanje o specificnosti nastanka istorijske
proze, kao o krajnje singularnom dogadaju — jer za Hegela, pre prvih izvornih
istori¢ara, $to bez preuvelicavanja kod njega znaci pre Herodota i Tukidida,
istorija i istoriografija nisu postojale.

LITERATURA

Atanaskovi¢, L. ,,Hegel i izvorna istoriografija” u Arhe, XIX, 22/2022, str. §89-107

Atanaskovi¢, L. ,,Hegel i Mnemosina: Problem zajednickog pamcenja” u Arhe, XIX,
38/2022, str. 43-70.

Hegel, G. W. F. Phdnomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989.

Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Asthetik III, Suhrkamp, Frankfurt am Main,
1990.

Hegel, G. W. E., Vorlesungsmanuskripte Il (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg,
1995.

Hegel, G. W. F., JVorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, Suhrkamp,
Frankfurt, 1986.

Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte, Berlin
1822/23. Nachschriften von Karl Gustav Julius von Griesheim, Heinrich
Gustav Hotho und Friedrich Carl Hermann Victor von Kehler, Felix Meiner,
Hamburg, 1996.



194 ARHE XXII, 44/2025

Hegel, G.W.F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte I, Nachschriften
zu dem Kolleg des Wintersemesters 1822/23, Felix Meiner, Hamburg, 2015.

Herodoti, Historiae, Oxford University Press, Oxford, 2015

Herodotus, Histories, Harvard University Press, Harvard, 1920. trans. A.D. Godley

Herodot, Herodotova Istorija, Dereta, Beograd, 2018. prev. Milan Arseni¢

Homer, Homeri Opera, Oxford, Oxford University Press, 1920.

Homer, The Odyssey, Harvard, Harvard University Press, 1919. trans. A.T. Murray

Homer, llijada Zavod za udzbenike, Beograd, 2002. prev. Milo§ N. Duri¢

Homer, Odiseja, Beograd, Dereta, 2004. prev. Milo§ N. Puri¢

Thucydides, The Peloponesean War. Oxford University Press, Oxford, 2009. trans.
Martin Hamond

Thucydides, Historiae in two volumes, Oxford, Oxford University Press, 1942.

Tukidid, Povijest peloponeskog rata, Matica Hrvatska, Zagreb, 1957. prev. Stjepan
Telar.

Parmenid, O prirodi u Zunji¢, S., Fragmenti Elejaca, BIGZ, Beograd, 1984.

Coxon, A.H., The Fragments of Parmenides, Parmenides Publishing, Las Vegas-
Zurich-Athens, 2009.

Majer, K., Nastanak politickog kod Grka, Albatros Plus, Beograd, 2010. prev.
Slobodan Damnjanovié¢

Rosenzweig, F., Hegel und der Staat, R. Oldenbourg, Miinchen, 1920

Patocka, J., Katzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Suhrkamp, Frankfurt,
2010.

Arendt, H., Vita Activa, R. Piper, Miinchen-Ziirich, 1981.

Adorno, T., Horkheimer, M., Dialektik der Aufkidrung, Fischer Taschenbuch Verlag,
Frankfurt am Main, 2006.

Wolf, F.A., Prolegomena zu Homer (H. Muchau iibers.), Reclam, Leipzig, 1908.

Finley, M., The World of Odysseus, Viking Press, New York, 1954.

Bassi, K., Traces of the Past: Classics Between History and Archaeology, University
of Michigan Press, Ann Arbor, 2016.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 195

LAZAR ATANASKOVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

HEGEL AND THE PROBLEM OF EARLY
HISTORIOGRAPHY

Abstract: This article engages the problem of Hegel ‘s approach to early historiography
and its relationship with unhistorical practices of collective memory. The main thesis
of this paper shows that the so-called original history — about which Hegel speaks
in his Introductions to the Lectures in the Philosophy of World History — represents
a practice of memory which becomes possible only with the emergence of political
communities and which is therefore opposed to mythical and epic forms of memory
in pre-political communities. The first chapter of the paper brings reading of Hegel’s
account about original history as a political practice of memory which is opposed to
mythological representation. The second chapter interprets places from Herodotus
Histories in order to support the claim about the political nature of historiography.
In the end, the paper concludes that ambiguous relation between historical and
unhistorical modes of memory is crucial for Hegel ‘s understanding of historiography.
Keywords: Hegel, Herodotus, Philosophy of History, Historiography, Original
History, History and Epics

Primljeno: 20.5.2021.
Prihvaceno: 28.7.2021.
Dopunjena verzija prihvacena: 22.12.2024.



