
ARHE
Časopis za fi lozofi ju

FILOZOFSKI FAKULTET
Odsek za fi lozofi ju

NOVI SAD
Godina XXII, № 44/2025

ARCHE
Journal of Philosophy 

FACULTY OF PHILOSOPHY 
Department of Philosophy 

Novi Sad 
Year XXII, № 44/2025  

 

ISSN 1820-0958 (Novi Sad) UDK 10/14 (05) (štampano izdanje)
ISSN 2560-5593 (elektronsko izdanje)



ARHE 
Časopis za fi lozofi ju/Journal of Philosophy 
ISSN 1820-0958 (Novi Sad) UDK 10/14 (05)

IZDAVAČ/PUBLISHER: 
Filozofski fakultet/Faculty of Philosophy 

Odsek za fi lozofi ju/Department of Philosophy
Novi Sad

Predsednik Saveta časopisa/Advisory Board Chairman

Milenko A. Perović

Glavni i odgovorni urednik/Editor in Chief

Stanko Vlaški
  

Zamenik glavnog i odgovornog urednika/Assistant to Editor in Chief
Dragan Prole 

Izvršne urednice/Executive Editors
Mina Đikanović, Nevena Jevtić

Internacionalni savet časopisa/International Advisory Board:
Bernhard Waldenfels (Bochum), Safet Bektović (Kopenhagen), Rudolf Bernet (Leuven), 

Ante Čović (Zagreb), Lino Veljak (Zagreb), Vojin Simeunović (Sarajevo), 
Christian Thiel (Erlangen-Nürnberg), Nelli Motrošilova (Moskva), 

Ferid Muhić (Skopje), Orhan Jašić (Tuzla/Sarajevo), Galina Kirilenko (Moskva), 
Dejan Donev (Skopje), Borut Ošlaj (Ljubljana), Evangelos Protopapadakis (Atina), 

Georgios Arabatzis (Atina), Tomislav Krznar (Zagreb) 

Redakcija časopisa/Editorial Board:
Željko Kaluđerović (Novi Sad), Damir Smiljanić (Novi Sad), Una Popović (Novi Sad), 
Marica Rajković (Novi Sad), Nikola Tatalović (Novi Sad), Goran Rujević (Novi Sad), 

Lazar Atanasković (Novi Sad), Ana Miljević (Novi Sad)

Časopis izlazi dva puta godišnje/The Journal is published biannually.

Adresa: Uredništvo časopisa ARHE, Filozofski fakultet, 
Odsek za fi lozofi ju, Novi Sad/

Address: Editorial Board of ARHE, Faculty of Philosophy, Department of Philosophy, Novi 
Sad, Serbia, Tel/Fax +381(0)21 485-3860

e-mail: casopis.arhe@gmail.com

Prelom/Layout: SAJNOS, Novi Sad
Korice/Cover Design: Petar Perović  
Štampa/Print by: SAJNOS, Novi Sad

Časopis se objavljuje uz fi nansijsku podršku Ministarstva nauke, tehnološkog razvoja i 
inovacija Republike Srbije



SADRŽAJ

5 / Uvodnik

TEMA BROJA

FILOZOFIJA DELANJA: MILENKO A. PEROVIĆ (1950—2023)

9 / Marica Rajković Perović, Milenko A. Perović i koherentnost Hegelovog 
sistema: refl eksije o Pet studija o Hegelu

29 / Orhan Jašić i Kerim Sušić, Poimanje mita u fi lozofskom diskursu 
Milenka A. Perovića: religiološka sagledavanja

49 / Željko Kaluđerović, Pred-etička refl eksija perifronetičkog Abderićanina 
73 / Tonći Kokić, Podjela moći u Sparti: nedovoljno za opstanak 

85 / Mirela Karahasanović, Sofi sti i fi lozofi ja politike 
103 / Tanja Todorović, Ličnost, otpor i moralna odgovornost: 

jusnaturalistički uvid u Hegela – posveta profesoru Milenku A. Peroviću
127 / Spahija Kozlić, Aktuelnost Teorije pravde Johna Rawlsa

139 / Stanko Vlaški, Pojam savesti u fi lozofi ji Milenka A. Perovića
 

STUDIJE I OGLEDI

157 / Una Popović, Teologija, teoptija i teorija: sveti Grigorije Palama o 
viđenju Boga i govoru o Bogu

173 / Lazar Atanasković, Hegel i problem rane istoriografi je
197 / Mark Lošonc, Ko je subjekt? Šta je subjektivnost?

219 / Aleksandra Zorić, Naturalizam u savremenoj fi lozofi ji
233 / Toma Gruica, Bol, zadovoljstvo i ljudsko stanje kod Peircea i Levinasa: 

komparativno istraživanje fenomenologije, gnosticizma i etike
257 / Vuk Begović, Bog između opažanja i anonimnosti: crtice o jednoj 

mogućoj fenomenološkoj teoaistetici
281 / Đorđe Vukašinović, Gedel o Kantorovom problemu kontinuuma II: 

Kantorov problem kontinuuma

  
PRILOZI 

299 / Letopisne beleške nastavnika i saradnika Odseka za fi lozofi ju



CONTENTS

5 / Editorial

TOPIC OF THE ISSUE

PHILOSOPHY OF PRAXIS: MILENKO A. PEROVIĆ (1950—2023)

9 / Marica Rajković Perović, Milenko A. Perović and the Coherence of 
Hegel’s System: Refl ections on Five Studies on Hegel

29 / Orhan Jašić and Kerim Sušić, The Notion of Myth in the Philosophical 
Discourse of Milenko A. Perović: Religiological Observations

49 / Željko Kaluđerović, Pre-ethical Refl ection of the Periphronetic Abderite 
73 / Tonći Kokić, Separation of Power in Sparta: Insuffi  cient for Survival

85 / Mirela Karahasanović, Sophists and Philosophy of Politics
103 / Tanja Todorović, Personality, Resistance, and Moral Responsibility: A 
Jusnaturalist Insight into Hegel – dedicated to Professor Milenko A. Perović

127 / Spahija Kozlić, The Actuality of John Rawls’s Theory of Justice
139 / Stanko Vlaški, The Concept of Conscience in Milenko A. Perović’s 

Philosophy

STUDIES AND INQUIRIES

157 / Una Popović, Theology, Theoptia, and Theory: Saint Gregory Palamas 
on the Vision of God and the Discourse about God

173 / Lazar Atanasković, Hegel and the Problem of Early Historiography
197 / Mark Losoncz, Who is the Subject? What is Subjectivity?

219 / Aleksandra Zorić, Naturalism in Contemporary Philosophy
233 / Toma Gruica, Pain, Pleasure, and the Human Condition in Peirce 

and Levinas: A Comparative Inquiry Into Phenomenology, Gnosticism, and 
Ethics

257 / Vuk Begović, God Between Perception and Anonymity: Notes Toward 
a Possible Phenomenological Theoaisthetics

281 / Đorđe Vukašinović, Gödel on Cantor‘s Continuum Problem II: 
Cantor‘s Continuum Problem

 
REVIEWS 

299 / Chronicle of the Department of Philosophy



UVODNIK

Zahvaljujući profesoru Milenku A. Peroviću (1950—2023), tematski 
interes za polje praktičkog oblikovao se kao jedno od programskih usmerenja 
Arhea od samog nastanka časopisa. Profesor Perović, jedan od najcenjeni-
jih autora u oblasti filozofije delanja u ovom delu Evrope i najznačajnijih 
filozofa s ovog podneblja uopšte, na stranicama Arhea filozofskoj javnosti 
predstavljao je neke od svojih ključnih radova posvećenih pitanjima sveta 
praktičkog. Kao osnivač Odseka za filozofiju i njegov profesor, Milenko A. 
Perović sve je činio da u filozofiji stasaju naraštaji istraživača koji će, s čašću 
što su ga imali za učitelja, nastaviti da našoj filozofskoj kulturi daju doprino-
se na ovom polju. U godini kada se navršava 75 godina od njegovog rođenja, 
s nemerljivom zahvalnošću za sve što je učinio za našu filozofiju, tematska 
celina časopisa Arhe posvećena je upravo filozofiji delanja i uspomeni na 
profesora Perovića. Filozofija delanja bila je središnje polje neponovljivog 
profesorovog naučnog angažovanja, ali i njegov životni put. Radovi koji sa-
činjavaju tematski blok bave se filozofsko-praktičkim pitanjima u vezi s ko-
jima je profesor Perović pružio unikatne stvaralačke doprinose. Temat otvara 
rad Marice Rajković Perović, koji polazi istraživačkim tragom kapitalne 
Perovićeve knjige Pet studija o Hegelu. U dobu fragmentiranosti filozofije, 
upoznavanje evropske i svetske naučne zajednice sa spekulativnom mišlju 
Milenka A. Perovića i načinom na koji se u njoj stvaralački razvija Hegelov 
pojam slobode postaje, pokazuje autorka, filozofska dužnost. Pitanje o mito-
loškoj svesti kao obliku samorefleksije tradicionalnog, običajnosnog sveta, 
još jedno je od pitanja kojima je profesor Perović bio posvećen. Orhan Jašić i 
Kerim Sušić daju sveobuhvatnu analizu načina na koji se u profesorovoj mi-
sli rađa interesovanje za ono mitsko, ali i kako to interesovanje tokom godina 
evoluira. Predpovest onoga etičkog u centru je istraživačke pažnje članka 
Željka Kaluđerovića. U radu se ispituju praktički termini koje je Demokrit 
pokušao da odredi, ali se isto tako i pokazuje da kod mislioca iz Abdere oni 
ne vode ka učenju koje bi bilo nešto drugo nego izraz poslovične mudrosti. 
Slede dva priloga koja takođe za teme imaju svet praxisa stare Helade, ali 
onoga političkog. Tonći Kokić razmatra karakteristike mešovitog ustava 
Sparte, odnosno spartanski sistem podele političke moći, kao anticipaciju sa-
vremenog modela podele vlasti. Uprkos svojoj vrednosti, taj sistem ostao je 
suštinski vezan za povesni trenutak u kojem je nastao. Mirela Karahasanović 
tematizuje doprinos, ali i granice filozofsko-političke misli sofista. Razma-
tranje se razvija u duhu istraživačkih uvida profesora Perovića o sofističkoj 
kulturi razložnog mišljenja kao izvorištu filozofije politike kao takve. Uvid 



profesora Perovića prema kojem se idealnost prirodno-pravne teorije treba 
misliti etički, predstavljao je podsticaj za rad Tanje Todorović. Pokazujući da 
napetost između teorija prirodnog prava i pozitivnog prava jeste činilac dija-
lektičkog kretanja delatne stvarnosti, autorka utvrđuje da se prirodno-pravna 
i Hegelova koncepcija uzajamno ne isključuju, nego da su komplementarne. 
Tematski se nadovezuje rad Spahije Kozlića. U njemu se razmatra aktuelnost 
Rolsove Teorije pravde, pri čemu se sâm pojam pravde kod Rolsa pokazuje 
u svom moralnom značenju, te kao osnov novog jusnaturalizma. Tematsku 
celinu zatvara članak Stanka Vlaškog posvećen jednoj od središnjih tema 
u istraživanjima profesora Milenka A. Perovića, pojmu savesti. U radu se 
ispituju povesni, antropološki i ontologički aspekat ovog pojma, ali i način 
na koji se taj pojam – uspostavljen u stvaralačkom dijalogu s Hegelovom 
filozofijom – sučeljava s nekim od vodećih koncepcija savesti u savremenoj 
filozofiji. 

Tematski blok posvećen uspomeni na profesora Perovića, uvereni smo, 
tek je jedna etapa u istraživanjima njegove misli koja će slediti. Delatni svet 
našeg vremena ta istraživanja iziskuje kao vlastitu samorefleksiju. 

*

Rubrika Studije i ogledi i u ovom je broju polje susreta radova koji za 
teme imaju pitanja filozofske tradicije i onih koji su posvećeni savremenim 
filozofskim problemima. Otvara je rad Une Popović, u kojem se razmatra 
teoptija kao iskustvo apsolutnog u misli Grigorija Palame. Sledeći prilog, rad 
Lazara Atanaskovića, bavi se Hegelovom tematizacijom rane istoriografije i 
njenog odnosa prema formama zajedničkog pamćenja poput mitske i epske. 
Kako se u radu pokazuje, tzv. izvorna istoriografija postaje moguća tek s 
uspostavljanjem političkih zajednica. U članku Marka Lošonca ispituje se 
povest pojma subjektivnosti, u svetlu načina na koje je mišljen u različitim 
filozofskim tradicijama. Autor pokazuje da taj pojam nije bezvremena niti 
univerzalna kategorija. Kvajnov naturalizam u centru je istraživačke pažnje 
Aleksandre Zorić. Autorka ističe vrednost Kvajnovih uvida povodom pitanja 
o odnosu između nauke i filozofije, ali i teškoće da se s njegovih pozicija 
pristupi fundamentalnim pitanjima filozofije, poput onih o jeziku, duhu i zna-
nju. Rad Tome Gruice razmatra stavove Persa i Levinasa o bolu i telesnosti i 
dovodi ih u dijalog s različitim filozofskim i religijskim tradicijama. U radu 
Vuka Begovića iz fenomenološke perspektive ispituju se stanovišta teologije 
opažanja. Rubriku zatvara drugi deo rada Đorđa Vukašinovića posvećenog 



Gedelovom odnosu prema Kantorovom problemu kontinuuma, u kojem se 
razmatraju Gedelovi predlozi za rešenje tog problema.

Svesku zaključuju Letopisne beleške, koje čitaoce upoznaju s aktivnosti-
ma nastavnika i saradnika Odseka za filozofiju u 2025. godini. 

UREDNIŠTVO





9

TEMA BROJA

FILOZOFIJA DELANJA: MILENKO A. PEROVIĆ 
(1950—2023)

Arhe XXII, 44/202 5
UDK 1 Perović M. A.
     1 Hegel G. W. F.
    162.6
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.9-28
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

MARICA RAJKOVIĆ PEROVIĆ1

University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF 
HEGEL’S SYSTEM:

REFLECTIONS ON FIVE STUDIES ON HEGEL
Abstract: Although the title of this paper refers to Milenko A. Perović’s Five Studies 
on Hegel, the aim here is not to provide a review of the book, but rather to off er a 
philosophical refl ection on the signifi cance and far-reaching implications of this and 
Perović’s other works on Hegel. This article mainly examines Perović’s Five Studies 
on Hegel as both a contribution to Hegelian scholarship and a statement about the role 
of continental philosophy in contemporary thought. This Perović’s work addresses 
fi ve central themes: the systematic status of the Phenomenology of Spirit; the shift 
from „practical philosophy” to a „philosophy of praxis” as the rational life of objective 
spirit; the speculative psychogenesis and philogenesis of the will; the essence and 
contradictions of conscience; and the concept of personality in Kant and Hegel. Each 
study isolates a key problem in Hegel’s system, but together they articulate a broader 
thesis: that freedom is not an abstract presupposition, but a dialectical process realized 
in language, institutions, recognition, and history. Beyond their exegetical value, these 
studies illustrate Perović’s wider philosophical project. His writings demonstrate how 
speculative thought can remain vital outside the dominant analytic paradigm, and how 
regional traditions – in this case, former Yugoslav intellectual space – can speak with 
universal philosophical resonance. By clarifying the systematic coherence of Hegel’s 
philosophy and situating it within the challenges of modernity, Perović reaffi  rms 
the necessity of continental philosophy as a mode of self-understanding that resists 

1 Author’s e-mail address: marica.rajkovic@ff.uns.ac.rs



10 ARHE XXII, 44/2025

fragmentation and reduction. The article argues that translating and disseminating 
Perović’s works into English is not only a scholarly task but a philosophical 
responsibility, ensuring that his interpretation of Hegel contributes to global debates 
on freedom, subjectivity, and the future of philosophy.
Keywords: continental philosophy, dialectic, freedom, Hegel, Milenko A. Perović, 
praxis

INTRODUCTION

Milenko A. Perović (1950-2023) occupies a singular place in the contem-
porary intellectual landscape of the former Yugoslav region. His philosophi-
cal opus, spanning more than twenty books and hundreds of articles, demon-
strates a rare consistency in its commitment to the fundamental questions of 
philosophy, and above all to Hegel’s thought, which remained his lifelong 
preoccupation. As professor and founder of the Study Group and later the 
Department of Philosophy at the Faculty of Philosophy in Novi Sad, as co-
founder of the journal Arhe and initiator of master’s and doctoral studies in 
philosophy in Serbia, Perović shaped entire generations of scholars. His in-
fluence, however, goes far beyond academic institutions. Through his role in 
ethical and bioethical debates, his involvement in the standardization of the 
Montenegrin language, and his constant presence in the broader cultural and 
political sphere, he became one of the most important regional intellectuals 
whose voice defined the tone of philosophical discourse in Serbia, Montene-
gro, Croatia and beyond.

Five Studies on Hegel2 occupies a special place within his work. While 
Perović’s earlier books ranged across ethics, political philosophy, and the 
philosophy of language, this volume represents a concentrated return to what 
he himself considered the inexhaustible source of philosophical reflection: 
Hegel’s speculative system. In these five interconnected studies, Perović 
does not treat Hegel as a closed chapter in the history of philosophy, but as a 
living thinker whose questions and categories remain decisive for understan-
ding the present. The book confronts central issues of Hegelian scholarship: 
the status of the Phenomenology of Spirit3, the dialectic of consciousness, 
the distinction between phenomenology of consciousness and phenomeno-
logy of spirit, the notion of the total world of spirit, and the relation between 
phenomenology and philosophy of spirit, always with the conviction that 

2 Perović, M. A., Pet studija o Hegelu, Stylos, Novi Sad, 2012.
3 Hegel, G. W. F., Phänomenologie des Geistes, Suhrkamp Taschenbuch Verlag, Frankfurt 
am Main, 1973.



11MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

Hegel’s thought is not merely of historical value, but continues to illumina-
te the structure of philosophical reason itself. In this sense, Five Studies on 
Hegel testifies to Perović’s broader significance in the intellectual region to 
which he belonged. He exemplified a model of philosophy that resists pro-
vincialization: deeply rooted in the local academic and cultural context, yet 
uncompromisingly engaged with the highest demands of speculative thought. 
His work demonstrates how regional philosophy can stand in dialogue with 
the great traditions of European thought, not by imitation, but by rigorous 
and consequential questioning and often through confrontation. This is why 
his interpretations of Hegel are not only contributions to scholarship, but also 
interventions in the philosophical self-understanding of a region that has of-
ten been caught between cultural peripherality and universal aspiration.

Taken together, the five studies show the breadth of Perović’s engage-
ment with Hegel. Each study isolates a crucial theme – consciousness, praxis, 
will, conscience, personality – yet always in relation to the systematic who-
le. The recurring thread is the insistence that freedom is not a given, but a 
dialectical process, realized through negation, mediation, and recognition. 
Perović’s readings affirm the coherence of Hegel’s system against fragmen-
tary interpretations and underline its continuing relevance for contemporary 
debates on subjectivity, ethics, politics, and culture. In presenting these studi-
es, Perović not only interprets Hegel, but also affirms the enduring vitality of 
continental philosophy in an age dominated by analytic paradigms. His work 
demonstrates that speculative thought remains indispensable for grasping the 
complexities of human freedom, both in the individual and in history.

Seen in this light, the importance of Five Studies on Hegel is twofold. On 
the one hand, it offers original insights into the speculative architecture of 
Hegel’s system, clarifying interpretive dilemmas and reaffirming the syste-
matic unity of his philosophy. On the other, it marks a philosophical act of 
cultural positioning: by engaging with Hegel at the highest conceptual level, 
Perović demonstrates that critical and creative philosophy from the former 
Yugoslav region can address universal questions without relinquishing its re-
gional specificity. His legacy is therefore not only that of a Hegelian scholar 
but also of a philosopher who affirmed the dignity of thought in a region 
often marked by political and cultural turbulence.



12 ARHE XXII, 44/2025

THE PROBLEM OF ESTABLISHING THE PHENOMENOLOGY 
OF SPIRIT

Milenko A. Perović opens Five Studies on Hegel with an inquiry that has 
occupied generations of Hegel scholars: the systematic status of the Pheno-
menology of Spirit. From the moment of its publication, the book has resisted 
easy categorization. Is it a youthful work, a prelude to the Science of Logic4, 
or the very foundation of the Hegelian system – Perović insists that to grasp 
its role one must move beyond narrow textual comparison and situate the 
Phenomenology of Spirit within the broader architecture of Hegel’s philo-
sophical project, including his lectures and unpublished notes. The first study 
therefore undertakes not only a reconstruction of Hegel’s intentions but also 
a polemic with interpretations that threaten to split the Hegelian system into 
irreconcilable halves.

Perović begins by revisiting the classical disputes on the relation between 
the Phenomenology of Spirit, the Science of Logic, and the Encyclopaedia of 
the Philosophical Sciences5. He stresses that the issue cannot be confined to 
these canonical works alone. To fully understand the position of the Pheno-
menology of Spirit, one must also consider Hegel’s Jena writings and, cruci-
ally, his Lectures on the Philosophy of Religion6. These lectures, he argues, 
provide a vantage point from which the logic of the system becomes clearer: 
they reveal how Hegel conceived the transition from immediate forms of 
consciousness to the speculative standpoint of philosophy. Perović argues 
that the themes of religion – representation, mediation, and reconciliation – 
are condensed expressions of the broader dialectic of spirit. 

The central interlocutor in this debate is Otto Pöggeler, whose influential 
reading suggested that Hegel’s work contains two paths of the Absolute7: a 
phenomenological path, exemplified by the Phenomenology of Spirit, and a 
systematic path, represented by the Science of Logic and the Encyclopaedia. 
According to this thesis, the Hegelian project never truly resolves the tension 
between these two routes, but is marked by an enduring structural bifurcati-
on. For Pöggeler, the Phenomenology of Spirit does not fit seamlessly into 

4 Hegel, G. W. F., Znanost logike I, Demetra, Zagreb 2003.
5 Hegel, G. W. F., Enciklopedija filozofijskih znanosti, preveo Viktor D. Sonnenfeld, Vese-
lin Masleša, Sarajevo, 1987.
6 Especially the relation between religion and the state, both grounded in the same foun-
dation: Hegel, G. W. F., Predavanja o filozofiji religije I, transl. by Kiril Miladinov, Naklada 
Breza, Zagreb 2009., p. 190.
7 Pöggeler, O., Zur Deutung der Phanomenologie des Geistes, Bd. 1., Hegel-Studien, 1961.



13MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

the circularity of the system, but remains a parallel trajectory that compli-
cates the architectonic unity Hegel proclaimed. Perović takes this challenge 
seriously, but ultimately resists it. To grant that Hegel’s thought is perma-
nently fractured would mean abandoning the very principle of systematicity 
that defines it. Instead, Perović contends that the phenomenology is not an 
alternative road but a necessary stage in spirit’s becoming. What may appear 
as duality is, upon closer inspection, the dialectical unfolding of one and the 
same movement: spirit attaining knowledge of itself! These trajectories only 
appear parallel, raising the suspicion that Hegel’s system never fully recon-
ciles them. What looks like divergence, he argues, is in fact the dialectical 
movement of one and the same process. The Phenomenology and the Logic 
are not competing projects but complementary moments: one narrates the 
lived experience of consciousness, the other presents its conceptual truth.

Central to the essay is Hegel’s conception of consciousness as inherently 
divided. Consciousness is always both immediate relation to an object and 
reflection upon that relation. This inner split gives rise to contradiction, and 
contradiction propels consciousness forward. The Phenomenology docu-
ments this progression: sense-certainty, perception, and understanding co-
llapse under their own tensions, compelling movement toward self-consciou-
sness and eventually toward spirit. Perović emphasizes that this trajectory is 
not external to Hegel’s system but is the very life of spirit becoming aware of 
itself. To exclude the Phenomenology from the system would be to amputate 
the process by which spirit discovers its own truth.

A further theme in Perović’s analysis is Hegel’s speculative redefinition 
of truth. In ordinary terms, truth means correspondence between a judgment 
and reality. For Hegel, truth is a threefold reconciliation: the agreement of 
consciousness with itself, the agreement of the object with its concept, and 
the concordance of these two agreements in a higher unity8. The Phenomeno-
logy embodies this process. Each shape of consciousness fails to achieve full 
reconciliation, but through failure opens the path to a higher stage. Absolute 
knowing is the point at which the threefold concordance is realized, and spirit 
recognizes itself in the world it has created. Perović highlights this concep-
tion as the key to understanding why the Phenomenology is indispensable to 

8 For example, in Science of Logic Hegel claims: „If we want to speak about things, then 
their nature or essence we call their concept, and that concept exists only for thought; but of 
the concepts of things we can even less say that we rule over them or that the determinations 
of thought, of which they are a complex, serve us; on the contrary, our thinking must be lim-
ited in relation to them, and our arbitrariness or freedom should not wish to organize them 
according to itself”. – Hegel, G. W. F., Znanost logike I, p. 14.



14 ARHE XXII, 44/2025

the system: it shows truth not as a static possession but as a lived process of 
reconciliation.

One of the most striking aspects of the study is Perović’s focus on lan-
guage9. In the famous analysis of sense-certainty, Hegel shows that when 
consciousness tries to express the singular – „this,” „now,” „I” – it is forced 
by language to utter the universal. The act of speech betrays the illusion of 
immediacy and reveals the presence of universality even in the simplest 
experience. Perović interprets this as a crucial moment: language is the 
medium in which spirit first appears. Human beings are not merely animals 
capable of sound but beings whose very self-awareness is bound to univer-
sality expressed in language. The Phenomenology therefore demonstrates 
that consciousness is always already spirit, because speech transforms the 
singular into the universal.

Perović also underscores the function of negativity. Each stage of con-
sciousness disintegrates under the pressure of its contradictions. Far from 
being destructive, this negativity is creative: it is the labor through which 
consciousness transcends its limitations. The Phenomenology is thus not a 
series of accidents but a necessary unfolding. Spirit realizes itself by negating 
inadequate forms and sublating them into higher ones. This dynamic of ne-
gativity explains why the Phenomenology cannot be reduced to a preface or 
introduction. It is the very enactment of spirit’s dialectical life.

In order to sharpen this point, Perović turns to Hegel’s Lectures on the 
Philosophy of Religion. Here Hegel thematizes the necessity of the religio-
us standpoint as a bridge between finite consciousness and absolute spirit. 
Religion is not a secondary domain, but a privileged sphere in which the 
fundamental tensions of Hegel’s philosophy – finitude and infinity, represen-
tation and concept, immediacy and mediation – are dramatized. For Perović, 
the lectures confirm that the Phenomenology cannot be seen as a detachable 
prelude. Its themes – consciousness, truth, language, negativity – are recapi-
tulated in religion and philosophy, proving its integral role within the system.

What, then, is the significance of establishing the Phenomenology of 
Spirit? Perović’s answer is twofold. On the one hand, it dispels the view that 
Hegel’s system is fractured into incompatible paths. On the other, it demon-
strates that philosophy must begin not with abstract logic, but with the lived 
experience of consciousness. The Phenomenology shows how finite knowing 
educates itself into speculative philosophy. 

9 More in: Perović, M. A., Studije iz filozofije jezika, FCJK, Cetinje, 2018.



15MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

PHILOSOPHY OF PRAXIS VERSUS PRACTICAL PHILOSOPHY

The second study in Perović’s Five Studies on Hegel addresses a pro-
blem at once historical and systematic: why does Hegel reject the traditional 
label of „practical philosophy,” inherited from Aristotle and dominant in the 
history of ethics and political thought, and instead introduce the notion of 
a „philosophy of praxis”? The difference may appear terminological, but 
Perović shows it is deeply substantive. Behind the shift lies a transformation 
of modernity itself: the forms of law, morality, politics, and ethical life no 
longer align with the old Aristotelian divisions, and their conceptual unity 
requires a new foundation.

Traditionally, philosophy was divided into theoretical, practical, and 
poietic disciplines. Practical philosophy covered ethics, politics, and related 
fields, concerned with human action oriented toward the good. This division 
remained influential from Aristotle through Kant. Hegel, however, disrupts 
the schema. He does not deny the importance of the practical, but he insists 
that the forms of modern social life cannot be captured by a simple subdivi-
sion of philosophy. The term „practical philosophy” suggests a compartment, 
one branch among others. Hegel, by contrast, sees praxis as the very element 
in which freedom objectifies itself, and thus as a domain requiring its own 
speculative grounding.

Perović emphasizes that for Hegel, philosophy is not a loose collection of 
disciplines but a „circle of circles,” a system in which each part is both au-
tonomous and integrated. Where, then, does praxis enter this circle? Hegel’s 
answer is that praxis belongs to the domain of spirit, specifically objective 
spirit. Law, morality, and ethical life are not external applications of theory; 
they are constitutive moments of spirit’s reality. Philosophy of praxis, there-
fore, is not a marginal subdivision but a central exposition of how freedom 
becomes actual. Perović interprets this as Hegel’s decisive step beyond both 
Aristotelian ethics and Kantian moral philosophy: freedom is not only su-
bjective capacity but institutional reality.

A central difficulty arises: if philosophy of praxis is a circle within the 
system, how should it begin? Every science must have a point of entry10, but 
in a system conceived as circular, the beginning cannot be arbitrary. Perović 
shows how Hegel wrestled with this issue, examining logical, historical, 
and phenomenological possibilities for the starting point. Logically, the be-
ginning must connect to the concept of freedom developed in the Science of 

10 More in: Perović, M., Početak u filozofiji. Uvođenje u Hegelovu filozofiju, Novi Sad, 
1994.



16 ARHE XXII, 44/2025

Logic11. Historically, it must situate itself in the modern world of institutions. 
Phenomenologically, it must emerge from the lived experience of self-con-
sciousness. Philosophy of praxis thus requires a beginning that mediates 
between logic, history, and experience.

Perović then examines how Hegel identifies praxis with the life of objec-
tive spirit. Spirit does not exist merely in subjective consciousness, but takes 
form in laws, customs, and institutions. These forms are not external constra-
ints, but embodiments of freedom itself. To obey the law, when rightly under-
stood, is not to surrender freedom, but to participate in its universal expre-
ssion. The „practical” is thus redefined: it is not individual action guided by 
prudence or morality alone, but the objective structures through which spirit 
realizes itself. This conception dissolves the opposition between individual 
and society by showing that each finds its truth in the other.

Hegel describes praxis not as arbitrary activity, but as governed by a lo-
gic of its own. Perović highlights this point: praxis is rational, structured by 
the idea of the good. Its movement is dialectical, guided by the reconciliation 
of subjective intention and objective order. The philosophy of praxis is the-
refore speculative: it uncovers the necessity by which freedom takes shape 
in ethical life. Perović contrasts this with Kant’s moral philosophy, which 
grounds action in the categorical imperative, but leaves a gap between moral 
law and social institutions. Hegel closes this gap by showing that ethical life 
(Sittlichkeit) is the truth of morality, and that praxis reaches fulfillment not in 
abstract duty, but in concrete community.

An important element in Perović’s account is the relation between phe-
nomenology and praxis. The Phenomenology of Spirit narrates the journey of 
consciousness toward self-recognition; the philosophy of praxis shows how 
this recognition is embodied in institutions. The phenomenological drama of 
recognition – famously exemplified in the struggle for recognition – finds its 
objective resolution in law and ethical life12. Thus phenomenology prepares 

11 It is important to point out that Hegel thought that these insights are unfinished: „At the 
beginning of the last fragment of his final work, Hegel recalled that Plato reworked his Re-
public seven times, and he lamented that he himself did not manage to rework his Science of 
Logic seventy-seven times; yet he knew that, due to external necessity, this could not come to 
pass. Somewhat resigned, he asked whether the loud daily clamor and the deafening chatter 
of conceit, which arrogantly confines itself to such matters, still leaves any open space for 
participation in the passion-free silence of purely thoughtful cognition”. – Hegel, G. W. F., 
Znanost logike I, Demetra, Zagreb 2003., p. 21.
12 More on this concept: ‘The master struggles as a man (for recognition), yet consumes as 
an animal (without working). This is the essence of his inhumanity. He cannot go beyond this 
stage because he is idle. He can die as a man, but he can only live as an animal.’ – Kojève, A., 
Introduction à la lecture de Hegel. Leçons sur la Phénoménologie de l’Esprit professées de 



17MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

the ground for the philosophy of praxis, while praxis confirms the truth of 
phenomenology. The two are distinct moments, but dialectically united.

Perović also raises the methodological question: how can there be a phi-
losophy of praxis if praxis is itself action, not reflection? Hegel’s answer, as 
reconstructed by Perović, is that philosophy does not prescribe action, but 
comprehends its rationality. Philosophy of praxis is descriptive and speculati-
ve, not prescriptive in the narrow sense. It shows that behind the multiplicity 
of actions and institutions lies a logic of freedom. To grasp this logic is to 
understand how spirit realizes itself in history. Philosophy of praxis is thus 
neither moralizing nor technical – it is the reflection of freedom in its objec-
tive forms.

Perović concludes the study by stressing the contemporary significance 
of Hegel’s philosophy of praxis. In a world where ethics and politics are 
often treated as pragmatic, relative, or fragmented, Hegel’s insistence on 
the rationality of praxis offers a counterpoint. Law, morality, and ethical life 
are not arbitrary conventions but moments of freedom’s unfolding. To think 
them speculatively is to resist both relativism and authoritarianism, showing 
that true freedom is achieved only in institutions that embody rational uni-
versality. Perović suggests that this Hegelian perspective remains vital today, 
reminding us that praxis is not a private matter, but the shared realization of 
human freedom.

SPECULATIVE PSYCHOGENESIS AND 
PHILOGENESIS OF THE WILL

The third study turns to the question of the will, a theme at the center 
of practical philosophy, yet one often obscured by narrow interpretations. 
The title – Speculative Psychogenesis and Philogenesis of the Will – already 
signals a double approach13. Perović seeks to reconstruct the genesis of will 
both in the interior life of the subject (psychogenesis) and in the historical 
and social development of humanity (philogenesis). The essay argues that the 
concept of will can be understood properly only through this speculative dual 
perspective, which overcomes the reduction of will to either psychological 
capacity or empirical historical phenomenon.

1933 à 1939 à l’Ecole des Hautes Etudes, Raymond Queneau, Gallimard, 1947. (Re-ed TEL, 
1979), p. 55.
13 Also in: Perović, M. A.. „Hegelova fenomenologija volje i stav pluralizma”, in: Filo-
zofska istraživanja, 26 (1), 23-26., 2006., Preuzeto s https://hrcak.srce.hr/4591



18 ARHE XXII, 44/2025

Perović begins by situating the problem within the history of philosophy. 
A standard claim in the secondary literature is that Aristotle „had no con-
cept of will”. This assertion rests on the fact that the Greek tradition lacked 
a single term equivalent to the modern voluntas. Perović contests this view. 
He shows that Aristotle does in fact treat the will, albeit implicitly, within 
his account of the principle of praxis. For Aristotle, action is not reducible 
to desire but is guided by boúlesis (deliberation) and oriented by the good14. 
The speculative structure of the will is thus present, though not thematized 
as a separate faculty. Later philosophy often misread Aristotle in non-specu-
lative terms, thereby generating the illusion that the concept of will emerged 
only in late antiquity or in medieval theology. This historical correction is 
important, for it demonstrates that the will has always been bound to the spe-
culative problem of praxis. By retrieving Aristotle’s implicit notion, Perović 
shows that the development of the concept of will cannot be told as a linear 
story of discovery, but as a dialectical process in which speculative insights 
are lost and regained.

Against both empiricist and voluntarist reductions, Perović insists that 
the will is not a mere psychological faculty of choice, nor is it simply an 
indeterminate capacity for arbitrariness. In Hegel’s speculative framework, 
the will is the unity of universality and individuality, concept and existence. 
To will is to actualize the universal in the particular, to embody rational free-
dom in concrete acts. This means that the will cannot be understood apart 
from its dialectical movement: it is neither abstract freedom nor mechanical 
determination, but the living reconciliation of both.

Perović stresses that speculative philosophy is required precisely becau-
se the will resists one-sided definitions. Any attempt to reduce it to desire, 
instinct, or rational calculation fails to capture its dialectical structure. Only 
by following its genesis – both psychogenetic and philogenetic – can we 
comprehend its essence.

The first register of Perović’s analysis is the psychogenetic. Here the 
will appears as it develops within the life of the individual. The will does not 
emerge fully formed but evolves through stages, paralleling the dialectic of 
consciousness. At first, the will is immediate, tied to natural impulses. Gra-
dually it internalizes reflection, learns to mediate between desire and univer-
sality, and comes to recognize itself as free. The highest stage is the rational 

14 The concept of boúlesis (boúlema) means willing, that which has been willed, intention, 
ground, and finally, from the Stoics onward – will. The concept of boulé means counsel, plan, 
agreement, deliberation, reflection, decision, etc. – Perović, M. A., Pet studija o Hegelu, p. 
152.



19MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

will, which no longer identifies freedom with arbitrariness but understands it 
as acting in accordance with the universal.

This psychogenesis is not merely descriptive psychology but speculative 
reconstruction. Each stage is necessary, arising from the contradictions of 
the previous one. Impulse collapses into conflict; reflection arises to me-
diate; arbitrariness reveals its emptiness, giving way to rational willing. The 
individual’s inner development thus mirrors the dialectical logic of spirit.

Parallel to the psychogenesis is the philogenesis, the historical deve-
lopment of will in human communities. Just as individuals begin with impul-
se and advance toward rational freedom, so societies pass through stages in 
which freedom is progressively actualized. Ancient despotisms embody the 
immediate will of the ruler; classical Greece reveals the ethical community 
but limits freedom to citizens; Christianity introduces the infinite worth of 
the individual; modernity institutionalizes subjective rights and constitutional 
law.

Perović interprets this history as the objective unfolding of the will’s 
concept. The freedom that appears in subjective consciousness must also 
take form in social institutions. Law, morality, and ethical life are thus not 
external to will but are its realization. The philogenesis of the will is the story 
of how humanity has come to recognize itself as free and to build institutions 
that embody that recognition.

In both psychogenesis and philogenesis, the key is the dialectic of 
freedom15. Freedom is not given once and for all, but emerges through con-
tradiction and negation. Immediate impulse must be negated to give rise to 
reflective willing; arbitrary choice must be overcome in order for rational uni-
versality to appear. Similarly, historical forms of unfreedom must be negated 
in order for modern institutions of rights and ethical life to arise. Negativity 
is therefore not destructive but constitutive of the will. It is through conflict 
and overcoming that freedom is realized. Perović contrasts this speculative 
account with non-speculative theories of will. In empiricist psychology, will 
is reduced to a sequence of desires and aversions. In theological voluntarism, 
will is exalted as absolute caprice, detached from reason. Both miss the unity 
of universality and individuality. The speculative approach refuses to sepa-
rate will from reason or to reduce it to instinct. Instead, it shows that willing 
is the process of reason becoming real in the world. This is why Hegel can 
describe the will as „thinking translating itself into existence”.

Finally, Perović situates the analysis within Hegel’s system. The will 
belongs to the philosophy of spirit, bridging subjective and objective dimen-

15 More on the dialectic on freedom: ibidem, p. 257.



20 ARHE XXII, 44/2025

sions. Psychogenesis belongs to the domain of subjective spirit, while phi-
logenesis belongs to objective spirit. Together they show that the will is the 
hinge between individual subjectivity and communal life. The will is where 
freedom ceases to be mere thought and becomes actuality. In this sense, the 
study of the will is central not only to ethics and politics, but to the entire 
system of philosophy.

A DISCUSSION ON THE ESSENCE AND APORIAS OF 
CONSCIENCE

The fourth study in Perović’s Five Studies on Hegel undertakes one of 
the most delicate and controversial themes in Hegel’s philosophy of spirit: 
the problem of conscience (Gewissen)16. Hegel’s treatment of conscience has 
often been read as ambivalent, oscillating between affirmation and critique. 
On the one hand, conscience seems to embody the highest form of moral 
subjectivity; on the other, it risks collapsing into arbitrariness and hypocrisy. 
Perović’s analysis carefully reconstructs this duality, showing how Hegel 
identifies both the essence and the aporias of conscience, and why this tensi-
on is unavoidable within modern ethical life.

Perović situates Hegel’s reflections within the broader context of post-
Kantian debates. In the wake of Kant, conscience was celebrated as the 
immediate voice of moral law within the subject. At the same time, figures 
like Jacobi17 defended the philosophy of feeling and faith, opposing specu-
lative mediation with appeals to immediacy. Hegel confronted both strands: 
Jacobi’s critique of reason on the one side, Kant’s exaltation of the moral 
subject on the other. Perović shows how Hegel’s discussion of conscience 
integrates these contexts. Conscience cannot be reduced to mere feeling, but 
neither can it be secured by abstract universality alone.

One chapter Perović examines closely is Hegel’s polemic against what 
he calls the „naïve metaphysics” of immediate knowledge. Philosophers like 
Jacobi claimed that truth is grasped in an unmediated act of faith or feeling. 
Hegel criticizes this stance as self-contradictory: to articulate immediate 

16 The manner of constructing the concept in numerous languages derives from the Hel-
lenic compound syneidēsis (συνείδησις). In spirit and in form of construction, it is repeated in 
the Latin conscientia, and from there further as: Italian coscienza, English conscience, French 
conscience, German Gewissen (‘Mit-Wissen’), etc. In all these languages, the root of the word 
signifies knowledge, while the prefix ‘with’ points to the shared nature of that knowledge. 
Literally, conscience is common moral knowledge. – ibidem, pp. 302-303.
17 Friedrich Heinrich Jacobi, 1743-1819.



21MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

knowledge already involves mediation. In relation to conscience, this means 
that the inner certainty of the subject cannot by itself guarantee truth. Wit-
hout mediation through universality, conscience risks becoming subjective 
caprice. Perović stresses this point: Hegel affirms conscience as necessary 
but rejects its absolutization in the form of immediate, unexamined convicti-
on. Hegel also considers what he calls „pure moral conscience,” the form in 
which the subject takes itself to be the ultimate source of moral authority. At 
first glance, this seems to be the pinnacle of autonomy. Yet Perović highlights 
Hegel’s warning: pure moral conscience can easily turn into formalism18. If 
the subject insists that whatever it wills in its innermost heart is good simply 
because it is willed sincerely, conscience becomes indistinguishable from 
arbitrariness. The very immediacy that gives conscience its dignity also thre-
atens to undermine its claim to universality.

From here, Perović unfolds Hegel’s analysis of the aporias of conscience. 
Conscience promises certainty, but its certainty is inward and subjective. 
How can such certainty be validated and distinguished from delusion or self-
interest? If conscience appeals only to itself, it cannot provide the universality 
required for moral validity. If it appeals to external authorities, it ceases to be 
conscience. This double bind is what Hegel means by the aporetic character 
of conscience: it is indispensable as the form of modern moral subjectivity, 
yet it is riddled with contradictions.

The problem of conscience deepens when one considers the issue of 
content. Conscience claims to speak with authority, but what does it actually 
say? Without rational content, conscience is empty. Its voice may command 
one thing today, another tomorrow. Hegel therefore insists that conscience 
must be recognized, both by the subject and by others, within the framework 
of ethical life. Recognition is crucial: if conscience remains merely inner cer-
tainty, it cannot sustain validity. Only when conscience is mediated through 
institutions and shared practices does it avoid collapsing into subjectivism. 
Perović interprets this as Hegel’s way of reconciling the dignity of conscien-
ce with the universality of ethical life.

Perhaps the most striking part of Hegel’s discussion is his analysis of 
evil. Conscience, in its aporetic form, can be twisted into justification for 
wrongdoing. If the individual insists that whatever conscience dictates 
is good, then even destructive or immoral acts can be rationalized. This is 
the danger of what Hegel calls the „evil conscience,” a perversion in which 
inward conviction is used to sanctify selfishness. Perović underscores the 
contemporary relevance of this insight: appeals to conscience are often used 

18 More on formal/hollow duty: ibidem, p. 331.



22 ARHE XXII, 44/2025

to shield actions from critique, whether in personal life, politics, or religion. 
Hegel’s warning is that conscience without mediation is prone to corruption.

Yet Hegel does not reject conscience altogether. Perović is careful to 
emphasize that Hegel affirms conscience as an essential moment of modern 
spirit. It embodies the principle that moral responsibility cannot be outsour-
ced: the subject must answer to itself. Conscience is the site where individu-
ality and universality meet, even if the meeting is fraught with tension. Its 
essence lies in this dialectical position: it is both necessary and unstable, both 
empowering and dangerous.

Perović situates the discussion of conscience within the larger system. 
In the Phenomenology of Spirit, conscience appears as the culmination of 
morality and the transition to ethical life. In the Philosophy of Right19, cons-
cience is both affirmed and limited: affirmed as the individual’s right to self-
determination, limited by the necessity of recognition in institutions. Thus 
conscience is a hinge concept: it marks the height of subjectivity but also the 
threshold of community. Without conscience, there is no moral autonomy; 
without mediation, there is no ethical universality.

The aporias of conscience remain timely. In a pluralistic world, appeals 
to conscience are widespread, from debates on bioethics to civil disobedi-
ence. Perović suggests that Hegel’s analysis provides a framework for asse-
ssing such appeals. We must respect conscience as the voice of individual 
responsibility, but we must also question it, demanding rational content and 
recognition. Conscience alone cannot secure moral truth; it requires mediati-
on through dialogue, law, and ethical institutions.

THE CONCEPT OF PERSONALITY IN KANT AND HEGEL

The final study takes up a theme that is at once central and elusive in mo-
dern philosophy: the concept of personality. Kant and Hegel both made per-
sonality foundational for their respective systems of ethics and law, yet they 
did so in strikingly different ways. Perović’s study compares and contrasts 
their approaches, demonstrating how the divergence illuminates the broader 
transition from critical to speculative philosophy. By exploring the multipli-
city of meanings carried by the concept of personality, the study concludes 
the book by showing how philosophy negotiates the relation between indivi-
duality, universality, and freedom.

19 Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, transl. by Danko Grlić, Viktor D. Sonnen-
feld, Sulejman Bosto, Veselin Masleša, Sarajevo 1989.



23MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

Perović begins with Kant, who distinguishes between Person and 
Persönlichkeit. For Kant, a person is a rational being capable of acting accor-
ding to the moral law. Personality, in the strict sense, is the dignity of such a 
being as subject to moral legislation. This distinction grounds Kant’s ethics: 
to be a person is to possess rational autonomy, to legislate the moral law for 
oneself. Personality thus designates not empirical traits but the noumenal 
status of the subject as bearer of duty.

Kant’s emphasis on the universality of moral law, however, produces a 
certain abstraction. The person is defined negatively, by independence from 
inclination, rather than positively, by concrete participation in ethical life. 
Personality, in this framework, risks being reduced to the formal capacity 
for duty, detached from the historical and social context in which individuals 
live. Perović highlights this limitation: Kant secures the dignity of the moral 
subject, but at the price of isolating personality from the fullness of spirit.

Hegel takes a different route. For him, personality is not an abstract no-
umenal status but the living reality of spirit embodied in the individual. To 
call someone a person is to recognize them as bearer of rights, as participant 
in ethical life, and as member of absolute spirit. Personality thus has multiple 
dimensions: legal, moral, ethical, and speculative. Perović emphasizes that 
Hegel insists on this multiplicity precisely because personality cannot be re-
duced to a single definition. It is a dialectical concept, unfolding across levels 
of spirit.

In the sphere of abstract right, personality appears as the minimal reco-
gnition of the individual as owner of property and subject of law. This is the 
thin, formal aspect of personality: each human being is acknowledged as a 
legal person. In the sphere of morality, personality deepens, as the individual 
takes responsibility for intention and conscience. In ethical life, personality 
is realized concretely through family, civil society, and state. Finally, in 
absolute spirit, personality achieves its fullest expression in art, religion, and 
philosophy20. Thus, Hegel’s conception multiplies the layers of personality, 
integrating the individual into the totality of spirit.

Perović contrasts Kant’s formal universalism with Hegel’s concrete uni-
versality. As mentioned before, Kant protects the autonomy of the individual 
by insulating it from empirical conditions, but thereby leaves personality ab-
stract. Hegel, by contrast, situates personality within institutions and cultural 
practices, showing how freedom becomes actual only in community. This 

20 According to Hegel, philosophical insight is philosophical insofar as it is prepared to rec-
ognize that religion and the state „do not stand in opposition in respect to the content of truth 
and rationality”. – ibidem, p. 392.



24 ARHE XXII, 44/2025

move transforms the concept: personality is not merely capacity for duty but 
participation in the rational life of spirit.

At the same time, Hegel does not dissolve individuality into universa-
lity. Personality retains its irreducible dignity, but this dignity is mediated 
and recognized in ethical relations. Perović stresses that for Hegel, recogni-
tion is the key: one becomes a person not simply by willing but by being 
acknowledged as such by others and by institutions. Personality is therefore 
relational, not merely internal.

A recurring theme in Perović’s essay is the multiplicity of the Hegelian 
concept. Rather than seeking a single, univocal definition, Hegel embraces 
the layered nature of personality. This multiplicity is not a weakness but a 
strength, reflecting the dialectical structure of spirit. Personality is at once le-
gal status, moral responsibility, ethical membership, and speculative dignity. 
To grasp it in its fullness is to recognize that freedom manifests in diverse yet 
interconnected forms.

Why does the difference between Kant and Hegel matter? Perović argues 
that it touches the very essence of modernity. Kant inaugurates the modern 
emphasis on autonomy, but risks detaching the subject from history and 
society. Hegel retrieves this autonomy but embeds it in the total world of 
spirit, showing that freedom is real only when actualized in community. The 
concept of personality thus becomes a lens through which to understand the 
transition from critical to speculative philosophy: from formal law to living 
freedom, from abstract subjectivity to concrete universality.

Perović closes by reflecting on the relevance of this debate for contempo-
rary thought. In a world where questions of rights, identity, and recognition 
dominate public discourse, the concept of personality remains decisive. Kant 
reminds us of the dignity of the individual as rational subject; Hegel reminds 
us that such dignity must be realized in social and cultural institutions. To-
gether, their legacies challenge us to think personality not as isolated essence 
but as dynamic participation in shared life. Perović suggests that without 
such a speculative understanding, discussions of rights and recognition risk 
remaining formal or fragmented.

CONCLUSION

In an era of global interrelation, the translation and presentation of Mi-
lenko A. Perović’s works into English is not only desirable, but necessary. 
The intellectual map of contemporary philosophy is too often drawn along 
Anglo-American lines, where the dominance of analytical philosophy has 



25MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

narrowed the perception of what counts as rigorous thought. Yet the survival 
and renewal of continental philosophy is essential, not merely as a matter of 
academic balance, but as the preservation of a tradition that insists on the in-
separability of thought, history, culture, and life. Without it, philosophy risks 
reducing itself to technical problem-solving, losing sight of its vocation as 
the critical self-understanding of humanity.

Perović’s writings, of which Five Studies on Hegel is a paradigmatic 
example, demonstrate why continental philosophy cannot be marginalized. 
His engagement with Hegel is not scholastic repetition, but a living con-
frontation with questions of consciousness, spirit, and history that remain 
urgent today. In clarifying Hegel’s speculative system, Perović shows how 
contradiction, reconciliation, and totality are not abstract categories, but di-
mensions of human existence. His work embodies precisely the kind of spe-
culative thinking that analytic philosophy, for all its virtues, often struggles 
to accommodate.

To present Perović’s work in English is therefore to insert a distinctive 
regional voice into global philosophical conversations. It is to show that cri-
tical, systematic, and imaginative thought flourishes not only in traditional 
centers of intellectual power but also in contexts marked by political uphea-
val, cultural hybridity, and the challenge of peripheral positioning. Perović’s 
place in this is significant: he demonstrates that philosophy from Southea-
stern Europe can not only interpret, but also contribute to the ongoing fate of 
continental thought.

In this sense, translating and disseminating Perović is more than an 
academic task; it is an act of philosophical responsibility. It affirms that the 
future of philosophy depends on plurality, on the dialogue between traditi-
ons, and on the refusal to let any single paradigm dictate the boundaries of 
thought. Perović’s legacy, especially as a Hegelian thinker, belongs within 
this global conversation – not as a local curiosity, but as a vital voice in the 
struggle to preserve and renew the speculative dimension of philosophy in 
our time.

BIBLIOGRAPHY

Hegel, G. W. F., Enciklopedija filozofijskih znanosti, transl. by Viktor D. Sonnenfeld, 
Veselin Masleša, Sarajevo, 1987.

Hegel, G. W. F., Lectures on the Philosophy of Religion I, transl. By R. F. Brown, 
University of California Press, Berkeley, Los Angeles, London 1984.

Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, transl. by Danko Grlić, Viktor D. 
Sonnenfeld, Sulejman Bosto, Veselin Masleša, Sarajevo 1989.



26 ARHE XXII, 44/2025

Hegel, G. W. F.,  Phänomenologie des Geistes, Suhrkamp Taschenbuch Verlag, 
Frankfurt am Main, 1973.

Hegel, G. W. F., Predavanja o filozofiji religije I, transl. by Kiril Miladinov, Naklada 
Breza, Zagreb 2009.

Hegel, G. W. F.,  Znanost logike I, Demetra, Zagreb 2003. 
Kojève, A., Introduction à la lecture de Hegel. Leçons sur la Phénoménologie de 

l’Esprit professées de 1933 à 1939 à l’Ecole des Hautes Etudes, Raymond 
Queneau, Gallimard, 1947.

Perović, M. A., Pet studija o Hegelu, Stylos, Novi Sad, 2012.
Perović, M., Početak u filozofiji. Uvođenje u Hegelovu filozofiju, Novi Sad, 1994.
Perović, M. A., Studije iz filozofije jezika, FCJK, Cetinje, 2018. 
Pöggeler, O., Zur Deutung der Phanomenologie des Geistes, Bd. 1., Hegel-Studien, 

1961.



27MILENKO A. PEROVIĆ AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ...

MARICA RAJKOVIĆ
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

MILENKO A. PEROVIĆ I KOHERENTNOST 
HEGELOVOG SISTEMA: REFLEKSIJE O PET STUDIJA 

O HEGELU

Sažetak: Iako naslov ovog rada upućuje na Pet studija o Hegelu Milenka A. Perovića, 
namera ovde nije da se ta knjiga prikaže, nego da se ponudi fi lozofska refl eksija 
značaja i dalekosežnih implikacija ovog i drugih Perovićevih radova o Hegelu. 
Ovaj članak prvenstveno ispituje Perovićevih Pet studija o Hegelu kao doprinos 
proučavanjima Hegelove fi lozofi je i kao svedočanstvo o ulozi kontinentalne fi lozofi je 
u savremenoj misli. Ovo Perovićevo delo obrađuje pet središnjih tema: sistemski status 
Fenomenologije duha; prelaz od „praktičke fi lozofi je” ka „fi lozofi ji praksisa” kao 
umski život objektivnog duha; spekulativnu psihogenezu i fi logenezu volje; suštinu i 
protivrečnosti savesti; kao i pojam ličnosti kod Kanta i Hegela. Svaka od ovih studija 
izdvaja jedan od ključnih problema u Hegelovom sistemu, ali zajedno one artikulišu 
obuhvatniju tezu: da sloboda nije apstraktna pretpostavka, nego dijalektički proces 
ozbiljen u jeziku, institucijama, priznanju i povesti. Povrh svoje egzegetske vrednosti, 
te studije predstavljaju Perovićev širi fi lozofski projekat. Njegovi spisi pokazuju kako 
spekulativna misao može ostati živom izvan dominantne analitičke paradigme, i kako 
govor regionalnih tradicija – u ovom slučaju, intelektualnog prostora bivše Jugoslavije 
– može imati univerzalni odjek. Razjašnjavajući sistemsku koherentnost Hegelove 
fi lozofi je i smeštajući je u kontekst izazova modernosti, Perović ponovo potvrđuje 
nužnost kontinentalne fi lozofi je kao jednog oblika samorazumevanja koji se opire 
fragmentaciji i redukciji. U članku se tvrdi da prevođenje i širenje Perovićevih dela 
na engleski jezik nije samo naučni zadatak, nego i fi lozofska odgovornost, kako bi 
njegova interpretacija Hegela doprinela globalnim debatama o slobodi, subjektivnosti 
i budućnosti fi lozofi je. 
Ključne reči: kontinentalna fi lozofi ja, dijalektika, sloboda, Hegel, Milenko A. 
Perović, praksis

MILENKO A. PEROVIĆ UND DIE KOHÄRENZ DES 
HEGEL’SCHEN SYSTEMS: REFLEXIONEN ÜBER 

FÜNF STUDIEN ZU HEGEL

Abstract: Obwohl der Titel dieses Aufsatzes auf Milenko A. Perovićs Fünf Studien 
zu Hegel verweist, besteht das Ziel hier nicht darin, eine Rezension des Buches 
zu liefern, sondern vielmehr eine philosophische Refl exion über die Bedeutung 
und weitreichenden Implikationen dieses und anderer Perovićs Arbeiten zu Hegel 
zu bieten. Der Beitrag untersucht hauptsächlich Perovićs Fünf Studien zu Hegel 
sowohl als Beitrag zur Hegelforschung als auch als Stellungnahme zur Rolle der 
kontinentalen Philosophie im zeitgenössischen Denken. Dieses Werk von Perović 



28 ARHE XXII, 44/2025

behandelt fünf zentrale Themen: den systematischen Status der Phänomenologie 
des Geistes; den Übergang von der „praktischen Philosophie” zu einer „Philosophie 
der Praxis” als das vernünftige Leben des objektiven Geistes; die spekulative 
Psychogenese und Philogenese des Willens; das Wesen und die Widersprüche des 
Gewissens; sowie den Begriff  der Persönlichkeit bei Kant und Hegel. Jede Studie 
isoliert ein Schlüsselproblem im Hegel’schen System, doch zusammen artikulieren 
sie eine breitere These: dass Freiheit keine abstrakte Voraussetzung ist, sondern ein 
dialektischer Prozess, der sich in Sprache, Institutionen, Anerkennung und Geschichte 
verwirklicht. Über ihren exegetischen Wert hinaus illustrieren diese Studien Perovićs 
umfassenderes philosophisches Projekt. Seine Schriften zeigen, wie spekulatives 
Denken auch außerhalb des dominanten analytischen Paradigmas lebendig bleiben 
kann und wie regionale Traditionen - in diesem Fall der ehemals jugoslawische 
intellektuelle Raum – mit universeller philosophischer Resonanz sprechen können. 
Indem er die systematische Kohärenz von Hegels Philosophie verdeutlicht und sie in 
den Herausforderungen der Moderne verortet, bekräftigt Perović die Notwendigkeit 
der kontinentalen Philosophie als einer Form des Selbstverständnisses, die sich 
Fragmentierung und Reduktion widersetzt. Der Artikel argumentiert, dass die 
Übersetzung und Verbreitung von Perovićs Arbeiten ins Englische nicht nur eine 
wissenschaftliche Aufgabe, sondern auch eine philosophische Verantwortung ist, 
um sicherzustellen, dass seine Interpretation Hegels zu den globalen Debatten über 
Freiheit, Subjektivität und die Zukunft der Philosophie beiträgt.
Schlüsselwörter: Dialektik, Freiheit, Hegel, Kontinentale Philosophie, Milenko A. 
Perović, Praxis

Primljeno: 30.8.2025.
Prihvaćeno: 29.10.2025. 



29

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perović M. A.
    2-264 : 1
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.29-47
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

ORHAN JAŠIĆ1

Fakultet islamskih nauka, Univerzitet u Sarajevu, BiH
Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH

KERIM SUŠIĆ2

Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH

POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU 
MILENKA A. PEROVIĆA: RELIGIOLOŠKA 

SAGLEDAVANJA

Sažetak: U prvom dijelu teksta prezentirano je razumijevanje pojma religiologija (nj. 
Religionswissenschaften) kao i njen suodnos s drugim znanstvenim poljima a napose 
s fi lozofi jom religije. Ukratko smo izdvojili značaj i posebnost mita u religiološkom, 
ali i u fi lozofskom diskursu. Potom je u nastavku rada predstavljena geneza i razvoj 
spisateljskog interesiranja Milenka A. Perovića za pojam mita i mitologije. Tom 
prigodom detektirano je da je riječ o razdoblju koje je počelo devedesetih godina 
dvadesetog stoljeća te je trajalo sve do konca njegovog života. U navedenom periodu 
Perovićeva pisana djela uglavnom su nastajala za nastavne potrebe u obrazovnome 
procesu na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Novom Sadu, ali su pored toga 
projicirane znanstvene studije i monografi je koje su nadilazile udžbeničko štivo. U 
mnogim njegovim djelima iz tog razdoblja pojam mita pronalazi svoje mjesto kako 
sporadično tako i u intenzivnijoj fi lozofskoj refl eksiji. Kada je riječ o mitu, primijetili 
smo da se u Perovićevom znanstvenom diskursu javlja, kod nas manje poznata, 
religiološka perspektiva. U tom kontekstu, Milenko A. Perović razviđa i interpretira 
Eliadeovo shvaćanje mita i vremena te mu pri tome učitava i jednu fi lozofsku dimenziju 
u znanstvenom polju kojeg oslovljavamo kao historijska religiologija. Stoga smo na 
koncu pokušali ukazati na povezanost između Perovićevog razumijevanja mita s 
historijskom religiologijom. 
Ključne riječi: Milenko A. Perović, fi lozofi ja, religiologija, mit, Mircea Eliade

1 E-mail adresa autora: orhan.jasic@fin.unsa.ba; orhanjasic@yahoo.com
2 E-mail adresa autora: kerimsusic@gmail.com



30 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

Iako u filozofskoj tradiciji nije uobičajeno da se na samome početku tek-
sta iznose zaključci, ipak bismo izdvojili da je pokojni profesor Milenko A. 
Perović zasigurno bio jedan od najznačajnijih jugoslovenskih filozofa i pro-
fesora filozofije. U svome znanstvenome opusu dominantno je bio posvećen 
polju praktičke filozofije, a napose filozofije morala i filozofije politike, kao 
i njemačke klasične filozofije. Pored navedenog, a što njegova djela jednim 
dijelom razotkrivaju, u svome znanstvenome opusu posvetio je i određenu 
pozornost filozofijskoj, a možemo slobodno kazati i religiološkoj refleksiji 
pojma mita i mitologije, ali i mitske svijesti. Spomenuti pojmovi, pored polja 
filozofije mogu se isto tako razviđati iz rakursa historije, književnosti, lingvi-
stike, teologije, a svakako i religiologije. U kontekstu našeg teksta fokus je 
usmjeren osim k filozofskom reflektiranju pojma mita u svijetlu Perovićeve 
filozofije, također i na religiološko razmatranje navedenog pojma. Pošto je 
religiologija kao znanstvena disciplina poprilično nepoznata pa čak i zane-
marena na našem jeziku, prije negoli nastavimo razmatrati Perovićeve vidike 
o pojmu mita, u nastavku rada ćemo određenu pozornost posvetiti i pojmu 
religiologije kao i njenome suodnosu sa filozofijom. 

1. RELIGIOLOGIJA

Religiologija ili religioznanost (njem. Religionswissenschaften) jest 
sustavni pristup izučavanju jedne ili više religija. Prigodom proučavanja, 
analiziranja, promatranja ili opisivanja određene religije i njenih sastavnica, 
religiološko polazište za razliku od teološkog jeste izvanjske istraživačke 
naravi. Religiolog svoje vlastito religiozno uvjerenje tijekom izučavanja 
određenog religijskog fenomena, općenito religije ili pak religija ‘ostavlja 
po strani’.3 Vrijedno je, također, izdvojiti da se religiologija na naš jezik u 
jednome širemu smislu prevodi sa Znanost o izučavanju religija ili kao 
Studij religije. Ipak, najsrodnija riječ na našem jeziku za religiologiju jeste 
religioznanost, što je u suštini jezična kovanica preuzeta iz poljskoga jezika. 
Kada je posrijedi izučavanje religiologije u američkom govornom podneblju 
koristi se jezična konstrukcija Religious Studies. Za navedeno znanstveno 
polje, istina u jednom suženom smislu, na engleskom jeziku upotrebljavaju 
se izrazi Comparative Religion ili Comparative Studies of Religion, ali ovom 

3 Usp. Hock, K., Einführung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche Buchgese-
llschaft, Darmstadt, 2008., str. 7.



31POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

prigodom bismo akcentirali da su, zapravo, uporedne religije tek jedan se-
gment religiologije. No, američki pristup, koji je ujedno i snažno prisutan 
i u drugim dijelovima anglofonog podneblja primjetno je drukčiji u svome 
epistemološkome obrascu u odnosu na uvriježeni kontinentalni tj. europsko-
kulturalni znanstveni pristup u religioznanosti. 

Kada se govori o historijskome početku religioznanosti za njezinog ute-
meljitelja uzima se prvenstveno ime Friedricha Maxa Müllera (1823-1900). 
Riječ je o znanstveniku njemačkog porijekla koji je predavao i istraživao na 
Sveučilištu u Oksfordu. On je još u devetnaestom stoljeću na oksfordskom 
sveučilištu pokrenuo grandiozni projekat prevođenja stotinu svetih spisa 
različitih religijskih tradicija na engleski jezik. Posebno polje njegovog znan-
stvenog interesiranja bila je komparativna mitologija. Za Friedricha Maxa 
Müllera moguće je i kazati da je primus inter pares među ocima religiologije. 
Pored njega, iz tzv. formativnog razdoblja religiologije, u najznačajnija ime-
na među ‘očeve religiologije’ ubrajaju se Joachim Wach (1898-1955) i Ru-
dolf Otto (1869-1937).4 Vrijedno je ovom prigodom istaknuti i da je znanost, 
koja se često spominje uz religiologiju zapravo i teologija, koja polazi od 
načela vjerujem prilikom eksplikacije religije ili određenog njenog segmenta. 
Međutim, riječ je o posve zasebnim oblastima sa samostalnim disciplinama. 
I jedna i druga znanost mogu govoriti o posve identičnom fenomenu iz svoga 
vlastitog rakursa. Kako smo već istaknuli, teologija za razliku od religiologi-
je u svom spoznajnom procesu polazi od načela vjerujem.5

Sama religiologija dijeli se na dvije osnovne grane: sustavna religiologija 
i historijska religiologija. Historijska religiologija dalje se razgranava na 
poddiscipline: a. historija religije, unutar koje se izučava historija pojedinač-
ne religije kao što su na primjer hinduizam, budizam, džainizam, sikizam, 
taoizam, konfucijanizam, šintoizam, zoroasterizam etc. U ovome polju 
religiologije poseban fokus usmjeren je prema svetim kazivanjima, simbo-
lima, mitovima, te općenito konceptima vjerovanja i njihovom razvoju kroz 
historiju, te b. historija religija koja se također naziva uporedna ili kompara-
tivna historija religija odnosno komparativne religije. Zadatak komparativne 
historije religija jesu usporedbe, kojima se jasno utvrđuje različitost, ali i 
sličnosti između dvije, ili više religijskih tradicija. Tom prilikom istraživa-
nje vrlo često se fokusira na samo jedan segment koji se pojavljuje u nekim 

4 Usp. Jašić, O., „O religiji i religioznosti”, Logos–časopis za filozofiju i religiju 2 
(2/2014.), str. 84-85.
5 Usp. Silajdžić, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-Ašʻarija, Bosanski kulturni 
centar, Sarajevo, 1999., str. 66.



32 ARHE XXII, 44/2025

religijama. Tu se u jednome komparativnome kontekstu razviđaju posebno 
simboli, mitovi, svete pripovijesti, molitve, obredi etc.6

Druga grana religiologije jeste sustavna religiologija. Unutar svog dijapa-
zona navedene grane religiologije samo ćemo spomenuti sljedeće discipline: 
a. filozofija religije, koja pripada i polju filozofije, ali i znanstvenom polju 
religiologije; b. sociologija religije, koja je ujedno i sociološka i religiološka 
disciplina; c. psihologija religije koja pripada i psihologiji i religiologiji; d. 
zatim, postoji i ekonomsko promatranje religije, kao i e. etnologija religije, te 
f. fenomenologija religije, koja je s pravom neizostavna, a riječ je o zasebnoj 
disciplini u čijem su fokusu opisi određenog religijskog fenomena izvana. 
Dakle, zadatak fenomenologije religije jeste opis određene religijske pojave.7

Iz prethodno rečenog detektira se da su religija ili religije istraživački 
predmet ove znanosti, te njenih disciplina i njihovih grana. Time se dolazi 
i do ključnog pojma istraživanja, a to je religija. U znanstvenoj literaturi 
postoje brojne definicije religije dok i sama riječ religija koja je ustaljena u 
našem jeziku dolazi iz latinskog jezika, a ovaj pojam je ustaljen i u drugim 
europskim jezicima poput njemačkog, engleskog etc. Etimologija riječi 
religija proizilazi od riječi religo, religare što znači, pored ostaloga, i pove-
zati. Vrijedno je izdvojiti da smo u Europi, što je i razumljivo, pod snažnim 
utjecajem latinskog i grčkog jezika, a sukladno tome formirani su koncepti 
razmišljanja, te stručni i znanstveni instrumentarij odnosno pojmovlje.8

Inače, kako smo prethodno naznačili, u literaturi se mogu iščitati brojne 
definicije religije, te su iz svog rakursa religiju definirali teolozi ali i filozofi, 
psiholozi, sociolozi, filolozi, historičari etc. Sasvim prirodno, te slijedom 
unutarnje logike određenih znanosti, javljaju se diferentna polazišta prilikom 
definiranja i određenja pojma religije, zbog čega su mnogi autori sukladno 
svom bazičnom polazištu definirali religiju. No ipak, religija se veoma često 
poima kao čvrsto povezan sustav vjerovanja, moralnih normi i običaja koji 
se odnose na svete, tj. izdvojene i zabranjene stvari, a povezanih u zajednicu 

6 Usp. Wach, J., Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschaftstheoretis-
chen Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924., str. 73-111.
7 Usp. Jašić, O., „Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15 
(55/2012), str. 215-226.
8 U drugim kulturama i civilizacijama primjetne su brojne različitosti. Tako se, na primjer, 
na sanskrit jeziku, tj. jeziku drevnih Indijaca, za religiju koristi pojam darma. No, doslovni 
prevod pojma darma značio bi zakon, običaj, poredak. Također, u istoj religiji koristi se pojam 
pakti što znači vjerovanje. U indijskome susjedstvu tj. Kini rabi se termin Dao, kojeg religi-
olozi i filolozi poimaju kao religija, premda se navedeni pojam s vremena na vrijeme prevodi 
i sa užim, a katkada i sa širim značenjima. Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Za-
greb, 2004., str. 6.



33POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

religioznih ljudi.9 U navedenoj definiciji primjećujemo pojam svetoga. Sveto 
je sve ono što izaziva strahopoštovanje u čovjeku, to je ono pred čime ljudsko 
biće drhti i što istinski poštuje. Putem razumijevanja i doživljaja svetog, nu-
minoznog, homo religiosus otkriva vrijednosti života, potom shvaća dužnost, 
grijeh, poslušnost, službu, potrebu za iskupljenjem, neophodnost pomirenja, 
oprosta i pokajanja.10 Osim prethodno navedenog, u ovome kontekstu putem 
pojma svetog homo religiosus poima i filozofsku kategoriju vremena, te sa-
mim time dolazimo i do pojma mita u religiološkom kontekstu.

Motreno iz religiološkog rakursa, mit se može definirati kao sveto kazi-
vanje o nečemu što se davno dogodilo i što predstavlja smjerodavnicu, odno-
sno paradigmu za ovozemaljsko djelanje u svim razdobljima.11 Nadalje, neki 
će autori tvrditi da je mit zapravo sveto znanje o primordijalnom značenju 
svakog fenomena. Upravo tu dolazi do simbioze poimanja znanja i vremena, 
pošto se mit dakako prema toj vrsti vjerovanja odigrao u mitskom vremenu 
koje je sveto, te kao takvo i paradigmatično.12 Osim toga, vrijedno je istaći 
da je mit teorijski, dok je ritual pak praktična manifestacija religioznog isku-
stva. U skladu s nekim religiološkim shvaćanjima,13 putem rituala ustvari se 
oživljava sveto vrijeme. Budući da fenomen rituala nije u fokusu našeg rada, 
stoga mu nećemo dalje ukazivati pozornost.

Posebno je važno izdvojiti da znameniti religiolog Mircea Eliade pri-
mjećuje kako se u svakodnevnome govoru riječ mit koristi da bi se označila 
izmišljotina ili iluzija, premda u religiološkome vokabularu označava „svetu 
tradiciju, prvobitno otkrovenje, uzor.”14 Eliade opisuje mit kao svetu priču 
odnosno događaj koji se odigrao u prvim vremenima, tj. u svetome vremenu 
na samome početku. Mit, sukladno navedenome misliocu priopćava djelova-
nje nadnaravnih ali i zbilju kozmosa, svijeta, ili pak nekih dijelova okoliša 
poput biljnih ili životinjskih vrsta etc.15 Ovdje svakako ne treba izostaviti 

9 Usp. Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog života: Totemistički sustav u Australiji, 
Naklada Jesenski i Turk, Hrvatsko sociološko društvo, Zagreb, 2008., str. 101.
10 Usp. Otto, R., Das Heilige, Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Ver-
hältnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004., str. 5-183.
11 Svakako da je zanimljivo i religiološko poimanje mita profesora Đure Šušnjića: „Mit 
čuva uspomenu na izvorno, prvobitno, arhetipsko i čisto iskustvo sa stvarima i bićima. Onaj 
ko ne poznaje mit, udaljen je od božanskog u sebi i u svetu oko sebe: on je izgubljeno sećanje 
na svoj početak.” Šušnjić, Đ., Religija 1, Čigoja štampa, Beograd, 2009.
12 Usp. Ibid., str. 135-149.
13 Usp. Ibid.
14 Usp. Eliade, M., Aspekti mita, Factum izdavaštvo, Beograd 2017. str. 5.
15 Usp. Eliade, M., Mit i zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970, str. 9. Elijadeov religiološki 
metod u eksplikaciji religijske tematike, a samim time i mita, temelji se na tome, što se koristi 
historijski metod. Naime, religijska pojava odnosno mit ne može egzistirati van historijskog 



34 ARHE XXII, 44/2025

činjenicu da mitovi u nekim društvima imaju centralnu poziciju tijekom for-
miranja vjerovanja, rituala, moralne običajnosti, ali i cjelokupnog društvenog 
života.16

Inače u novijoj historiji formirala se i znanost o mitovima koja se nazi-
va mitologija. Tako se unutar mitologija u jednome grubome smislu razvila 
i religiološka klasifikacija mitova na: teogonijske, etiološke, te eshatološke 
mitove, a o čemu će biti više riječi u kasnijem dijelu rada.17

U nastavku ćemo u osnovnim crticama razmotriti razumijevanje mita u 
odnosu na filozofiju religije, budući da ona koegzistira kako kao grana reli-
giologije, jednako tako, ako ne i više, kao samostalna filozofska disciplina.

Paradoksalna je historija odnosa mita i filozofije, te njegove upotrebe u 
filozofskom diskursu, od kritike mitskog mišljenja do njegova prihvaćanja, 
preko odbacivanja i rehabilitacije, do potiskivanja mitotvoračkog u filozofiji, 
ali i ponovnog isticanja važnosti ispravnog razumijevanja mita, posebno na-
kon njegove zloupotrebe u 20. stoljeću. Međudjelovanje mita i filozofije već 
je prisutno u najranijem razdoblju filozofskog mišljenja kod predsokratika. 
Naime, utjecaj starogrčkih pjesnika, poput Homera i Hesioda, naročito njiho-
vih kosmogonijiskih i teogonijskih mitova od presudnog su značaja za obli-
kovanje grčke kulture. Neposredno će tako epska antička tradicija formirati 
i publiku kojoj se obraćala. Upravo će tu činjenicu prilikom pisanja svojih 
rasprava imati na umu prvi grčki filozofi. Naprasno odbacivanje ključnih 
obilježja vremena koje su svjedočili uključivalo je bojazan od neprihvaćanja 
nečeg novog što je filozofija zasigurno predstavljala. Međutim, pogrešno je 
zaključiti da je filozofija nastala iz mita, već je prije svega treba razumijeva-
ti kao reakciju, odgovor i protivljenje mitskom mišljenju. Uvjetno kazano, 
filozofsko pripitomljavanje mita dugotrajan je proces koji će svoj vrhunac 
dostići u Platonovoj filozofiji. Pored sustavne kritike tradicionalne grčke mi-
tologije, njegovi dijalozi ipak obiluju filozofskim idejama koje su iskazane u 
mitskoj formi.18 Platon nije samo reinterpretirao stare mitove već je i sam bio 

konteksta, te se općenito unutar historijskog pristupa u religiji koristi također i fenomenološki 
metod, koji za cilj ima odrediti locus religijskog fenomena. I u trećoj etapi, koja bi zapravo 
trebala biti i posljednja, primjenjuje se hermeneutički metod, kojim se deskribiraju religijski 
fenomeni u historiji, pri čemu je vrlo važno rabljenje komparativne metode, kojom se porede 
simboli i mitovi i slično. Usp. Poupard, P., Religije, Kulturno informativni centar naklada Je-
senski i Turk, Zagreb, 2007., str. 11-12.
16 Usp. Dogan, N. U potrazi za Bogom, Teologija u Đakovu, Đakovo, 2003., str. 82.
17 Usp. Šušnjić, Đ.,Religija 1, str. 136-137.
18 Opširnije, o najvažnijim mitovima u Platonovim dijalozima, te njihovim glavnim filo-
zofskim aspektima, vidjeti, Partenie, C. (ur.), Plato’s Myths, Oxford University Press, Oxford, 
2004.



35POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

vrhunski mitotvorac, stvarajući tako vlastite mitove u kojima će iznijeti svoja 
filozofska razmatranja.19 Za razliku od Platona, njegov će učenik Aristotel 
gotovo u potpunosti napustiti, uvjetno kazano, tradiciju upotrebe filozofskog 
mita u svojim djelima. Međutim, na jednom mjestu u Metafizici, ipak će Ari-
stotel ustvrditi kako je ljubav prema mitu, koji posjeduje obilježje čudesnog, 
zapravo u određenom smislu i ljubav prema filozofiji.20 Važno je istaći da 
se od renesanse pa naovamo vrlo često sa mitologijom prožima ezoterijska 
odnosno kasnije perenijalna filozofija, što neki autori pogrešno dovode u 
svezu sa filozofijom. S druge strane, prosvjetiteljstvo će odlučno odbacivati 
upotrebu mita u filozofiji, pripisujući mu obilježje praznovjerja koje nije u 
suglasju s razumom. Međutim, kasnije će Schelling u svojim djelima revi-
talizirati upotrebu mita u filozofskom diskursu. Kao što je poznato, za njega 
će mit postati simboličko otkrovenje apsoluta.21 Što se pak tiče suvremene 
filozofije, posebno je u okviru ovog rada važno istaći Cassirerove doprinose 
razumijevanju uloge mita u društvenom kontekstu.22 U svome najvažnijem 
djelu Filozofija simboličkih oblika23, te posebno u posthumno objavljenoj 
raspravi Mit o državi,24 Cassirer će zapravo u potpunosti promijeniti para-
digmu suvremenog poimanja mita. Povezujući romantizam, antropologiju i 
modernu semiotiku, u svojim će razviđanjima o mitu pokazati kako je riječ 
o važnoj i ispravnoj simboličkoj formi pomoću koje je moguće konstruirati 
značenja. 

19 Na primjer, jedna od najvažnijih filozofskih rasprava ikada napisanih, Platonova Država, 
završava eshatološkim mitom o Erovom putovanju u drugi svijet. Usp. Platon, Država, prev. 
Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969., knjiga X, 614 i dalje.
20 Usp. Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveučilišna naklada Liber, Zagreb, 1985., 
982b16-18.
21 Pored Schellingovog najpoznatijeg djela, Filozofija umjetnosti (Schelling, F. W. J., 
Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveučilišna naklada, Zagreb, 2008.), ovdje 
posebno treba istaći njegova kasna predavanja o filozofiji mitologije, naročito raspravu Histo-
rijsko-kritički uvod u filozofiju mitologije (Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction 
to the Philosophy of Mythology, prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New 
York Press, Albany, 2007.).
22 Usp. Džinić, I., „Filozofija i politički mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”, Obnov-
ljeni život 70 (4/2015), str. 489-491.
23 Usp. Cassirer, E., Filozofija simboličkih oblika, prev. Kostrešević, O., Književna zajedni-
ca, Novi Sad, 1985.
24 Usp. Cassirer, E., Mit o državi, prev. Šafarik, O., Nolit, Beograd, 1972.



36 ARHE XXII, 44/2025

2. KRATKI OSVRT NA ŽIVOT I DJELO M. A. PEROVIĆA

U nastavku teksta u najosnovnijim crticama izdvojit ćemo osnovne se-
gmente iz života profesora Perovića budući da je intenzivnije prezentirana 
njegova biografija na drugim mjestima. Profesor Milenko A. Perović rodio 
se 1950. godine u Vrbasu (Vojvodini). Temeljni studij filozofije završio je 
na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu, dok je pak doktorirao na 
Sveučilištu u Zagrebu pod mentorstvom praksisovca i profesora etike Milana 
Kangrge. Prije negoli je postao univerzitetski nastavnik, Milenko A. Perović 
je radio u rodnome gradu kao uposlenik Radničkog univerziteta i kao gimna-
zijski nastavnik. Od 1977. godine zaposlen je u Pokrajinskom komitetu Sa-
veza komunista Vojvodine (PK SKV) pri Centru za marksističko obrazovanje 
i idejno-političko osposobljavanje „Stevan Doronjski”. Centar se nalazio u 
Novom Sadu, a profesor Perović obavljao je dužnost tajnika, a poslije i ured-
nika časopisa Savremenost kojeg je publicirala navedena institucija. Potom 
od 1987. godine počinje predavati na Filozofskom fakultetu Univerziteta u 
Novom Sadu, gdje je radio sve do odlaska u mirovinu. Na Univerzitetu u 
Novom Sadu prošao je izbor kroz sva naučno-nastavna zvanja tj. od docenta 
do redovnog profesora. Svakako je neophodno istaknuti da je prof. dr. Milen-
ko A. Perović utemeljio studij filozofije na Filozofskome fakultetu u Novom 
Sadu još davne 1988. godine, a zajedno s nekolicinom kolega pokrenuo je 
2004. godine časopis Arhe.25

Prije negoli nastavimo razviđati tematiku vezanu za pojam mita u 
Perovićevom filozofsko-religiološkom diskursu, samo bismo još izdvojili 
nekoliko segmenata vezanih za znanstveno-nastavno djelanje pokojnog pro-
fesora Milenka A. Perovića. Naime profesor Perović je u svojoj veoma bo-
gatoj znanstvenoj, a zasigurno i nastavničkoj, te učiteljsko-odgojnoj karijeri 
ostavio vrlo snažan trag na južnoslovenskom prostoru. Kada je riječ o čisto 
znanstvenoj produktivnosti o tome svjedoče njegove dvadeset i tri publicira-
ne knjige kao i brojni znanstveni i stručni radovi i kolumne.26 Kada je riječ 

25 Usp. Milenko A. Perović, Filozofija politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, 
Podgorica, 2019., str. 421-422. (Bilješka o autoru); Također, usp. Gruhonjić, D., „Profesor 
Milenko Perović – filozof blistavog uma”, Autonomija: Portal građanske Vojvodine (2. 1. 
2024.). Dostupno na: https://autonomija.info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/ 
(Pristupljeno: 2. 7. 2025.)
26 Ovom prilikom ćemo nabrojati neka od njegovih djela: Svijet malograđanina, August 
Cesarec, Zagreb, 1989.; Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.; Grani-
ca moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.; Problem početka u filozofiji: Uvođenje u Hegelovu 
filozofiju, Vrkatić, Novi Sad, 1992.,; Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001.; Istorija filozo-
fije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2003.; Uvod u filozofiju s policijskom 



37POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

o djelu profesora Perovića i tu je zasigurno primjetna evolucija. Prvobitni 
zamah u znanstvenome razvoju, osim njegove osebujne naravi, dao mu je 
njegov profesor i mentor Milan Kangrga. Upravo na tragu praksis filozofije 
profesor Perović razvija svoju filozofsku misao i znanstvenu djelatnost i to 
naročito osamdesetih godina pa sve do kraja života. No u njegovome filo-
zofskome opusu, pošto je i sam bio polihistor, paralelno uz navedeni tok, od 
devedesetih godina počinje se postupno otvarati prostor i za neke druge teme 
poput mita, religije, a kasnije i bioetike etc. Posebnost njegovog filozofskog 
spisateljstva očituje se u tome što je za brojne module koje je predavao na 
Filozofskom fakultetu zgotovio i udžbenike,27 među kojima se nalaze i dje-
la unutar kojih se detektiraju sadržaji vezani za pojam mita u filozofskom 
diskursu. Osim toga bio je izuzetan te izrazito odgovoran univerzitetski pre-
davač i mentor o čemu zasigurno svjedoče njegovi brojni studenti kojima je 
predavao tijekom nekoliko desetljeća. Pored prethodno iznesenog, bitno je 
izdvojiti, a što je nažalost rijetkost u akademskoj zajednici, da se potrudio 
odgojiti i obrazovati nove generacije danas u području bivše Jugoslavije ali 
i u svijetu prepoznatih profesora u polju antičke filozofije i bioetike, ili pak 
njemačke klasične filozofije i filozofije religije etc., koji su intenzivno nasta-
vili dalje njegovati navedeno znanstveno područje.28 Nakon kratkoga osvrta 
o životu i djelu profesora u nastavku teksta ćemo razmotriti pojam mita u 
filozofskom odnosno religiološkom diskursu u Perovićevom djelu.

etikom, Futura publikacije, Novi Sad, 2003.; Uvod u etiku, Savez pedagoških društava Vojvo-
dine, Novi Sad, 2003.; Praktička filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 
2004.; Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.; Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko 
društvo , Zagreb, 2011.; Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi 
Sad, 2012.; Karakteri: Etička parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.; Filozofija morala, Cenzura, 
Novi Sad, 2013.; Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.; 
Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i književnost, Cetinje, 2017.; Filozofija 
politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Podgorica, 2019. 
27 Iz prethodno navedenog popisa najznačajnijih Perovićevih djela, kao udžbenici se mogu 
izdvojiti sljedeći naslovi: Istorija filozofije, Etika, Uvod u filozofiju, Uvod u etiku, Praktička 
filozofija, Vrijeme cinizma, Filozofija morala, Filozofija politike.
28 Ovom prigodom bismo samo istaknuli da je Perovićev prvi učenik prof. dr. dr. hc. Želj-
ko Kaluđerović dobio počasni doktorat Sveučilišta u Ateni. Dok je drugi nastavnik prof. dr. 
Stanko Vlaški nastavio njegovati polje njemačke klasične filozofije, ali i filozofije religije na 
matičnome odsjeku kojeg je utemeljio njihov mentor, koji ih je pratio od prvih studentskih 
dana, potom mentoriranja diplomskih, magistarskih i doktorskih radnji odnosno svih stupnje-
va prilikom izbora u znanstveno-nastavna zvanja.



38 ARHE XXII, 44/2025

3. MIT U DJELU PROFESORA MILENKA A. PEROVIĆA

Profesor Milenko A. Perović je zasigurno ostavio na području nekadaš-
nje Jugoslavije bogat i pregnantan znanstveni opus, što je više nego očito iz 
njegove spisateljske ostavštine u polju praktičke filozofije nastale i razvijane 
na tradicionalnoj kontinentalnoj matrici, te posebno u području filozofije 
njemačkog klasičnog idealizma i etike. No, skrenuli bismo pozornost da je 
Milenko A. Perović, koliko je nama poznato, tijekom devedesetih godina 
prošlog stoljeća postupno počeo posvećivati pažnju konceptu mita u svome 
filozofskome radu. Naime, prelaskom u radni angažman na Univerzitet u 
Novom Sadu profesor Perović započinje sa svojom predavačkom karijerom 
sveučilišnog nastavnika.29 Tom prilikom nastaju i njegova izuzetno vrijedna 
djela od kojih su neka direktno proizašla iz nastavnog procesa za potrebe 
sveučilišne nastave, a o čemu je više riječi bilo na prethodnim stranicama 
ovog rada.30 U tom kontekstu, svakako je važno istaći da je u nekim od tih 
publikacija profesor Perović analizirao i pojam mita. Osim toga, uzimajući u 
obzir njegovu osobnu karakteristiku polihistora, moguće je uočiti da se prili-
kom razmatranja mita u svojim djelima nije isključivo zadržao na njegovom 
filozofskom razumijevanju, nego je ovaj filozofski ali religiološki problem 
nastojao sagledati u jednom širem kontekstu. Nema sumnje da je Peroviće-
vo razumijevanje mita bilo dominantno filozofsko, s tim da se od početka 
dvadeset i prvog stoljeća, tj. u njegovom kasnijem odnosno posljednjem raz-
doblju života mogu primijetiti i snažniji religiološki pogledi na ovaj temat.31

Tijekom prosuđivanja Perovićevog razumijevanja mita moguće je 
identificirati sistematičan razvoj poimanja navedene topike. Shodno našem 
mapiranju Perovićevog znanstvenog interesa za mitologiju i mit, primijeti-
li smo da se ova problematika može pronaći u pet knjiga i dva znanstvena 
teksta.32 Naime, u njegovim ranijim knjigama i tekstovima, nastalim tijekom 

29 Ovdje bismo ponovili i podatak koji je otprije poznat iz profesorove biografije, a to je 
da je tijekom sedamdesetih godina prošloga stoljeća bio gimnazijski profesor u Vrbasu. Ovo 
je i više nego značajan podatak, jer budućim istraživačima života i djela profesora Perovića 
mnogo kazuje, pošto vjerujemo da je zapravo nastavničko iskustvo rada u gimnaziji bila izvr-
sna „učiteljska” podloga, tj. priprema za daljnju Perovićevu predavačku nadogradnju odnosno 
univerzitetsku karijeru. 
30 Usp. sa fusnotom 26.
31 Više religiološki pristup detektira se prvo u tekstu „Mitologija versus filozofija povijesti”, 
Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27, a zatim i u modificiranoj varijaciji znanstvenog rada koji je 
uvršten u knjigu Filozofski brevijar, str. 85-133 u poglavlju Mitologija versus filozofija povije-
sti.
32 Kada je riječ o knjigama u kojima se razviđa pojam mita to su: Istorija filozofije, Etika, 
Filozofija morala, Praktička filozofija, te na koncu Filozofski brevijar. Od radova izdvajaju se 



39POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

devedesetih godina prošloga stoljeća, kao što su Istorija filozofije, profesor 
Perović naočigled se samo sporadično osvrće na pojam mita u čisto pedagoš-
kom smislu te riječi. Ipak tom prilikom involvira vrlo značajne pojmove za 
razumijevanje navedene tematike, a to su mit, mitologije, te mitska svijest. 
Posebno će u svojim kasnijim djelima i filozofskim osvrtima ovaj potonji 
pojam intenzivnije potencirati. No, ni u kojem slučaju ne treba zanemariti 
kronološki segment razvoja navedenog istraživačkog interesa, budući da je, 
kako smo to upravo naznačili, de facto devedesetih godina u svome udžbe-
niku Istorija filozofije otvorio diskurs o mitologiji i mitu. Ubrzo nakon toga, 
u tekstu Mitologem sudbine i rađanje moralnosti, nastavlja produbljivati 
tematski odnos između filozofije i mitologije. 

Tijekom prvobitne interpretacije pojma mitologija, Milenko Perović ga 
predstavlja na jedan pomalo uvriježen način u svakodnevnoj jezičnoj kulturi, 
vezujući ga tako za fantaziju, imaginaciju, ali i politeistički pogled na svijet 
neodvojiv od magijske svijesti, teogonija i sudbine.33 Štaviše, u Perovićevom 
spisateljstvu tijekom devedesetih godina prošloga stoljeća, mitologija je 
za njega nadalje bila i „rudimentni istorijski oblik religije”.34 Na tom tragu 
određuje i objašnjava pojam mita, koji za njega u navedenom periodu nije 
ništa drugo negoli „bajka, kaža, priča, saga, riječ, legenda.”.35 Kako bi pre-
zentirao suštinu mita, u sličnom kontekstu koristi i pojmove poput mitološke 
fantazije.

Budući da su pojedini filozofi pisali „mitskim jezikom” kako bi izrazili 
svoje filozofske ideje, s druge strane profesor Perović sasvim korektno u 
znanstvenome smislu, pa i pomalo kontradiktorno, izdvaja i ističe vrijednost 
mita za helensku filozofiju. Upravo u tom smislu navodi i Platonov značaj.36 

„Mitologem sudbine i rađanje moralnosti”, u Bekić, T. (ur.), Mit: zbornik radova, Filozofski 
fakultet, Novi Sad, str. 93-100., kao i „Mitologija versus filozofija povijesti”. Oba navedena 
teksta kasnije su u izmijenjenim formama prenesena i u knjige, prvi u Etiku te kasnije u Filo-
zofiju morala, a drugi, što smo u prethodnoj fusnoti naznačili, u Filozofski brevijar. 
33 Pojam mitologije profesor Milenko A. Perović definira na slijedeći način: „Mitologija je 
fantastički i slikovni sistem priča (mytos je priča, bajka, skaska, saga, legenda, pripovijest) 
o postanku svijeta, bogova i čovjeka. Ono ispričano u priči uzima se kao odvojeno od pripo-
vjedača, kao predstavljeno koje se uzima kao da ima samostalno postojanje svijeta, uređenog 
sudbinskim i božanskim silama. Svijet se shvata kao sudbinski poredak u kome djeluju natpri-
rodne božanske sila i bića, ali i traže objašnjenja nastajanja svih strana prirodnog svijeta, kao 
i narodnog života (vatra i žrtva, postanak države, zemljoradnja, zakon, brak, vladarske loze 
itd.).” Perović, M. A., Istorija filozofije, str. 41.
34 Ibid.
35 Ibid., str. 313.
36 „Pojedini stari filozofi govorili su mitski. Koristili su stare mitove ili ih i sami stvarali, 
osobito Platon. Ponegdje je on više cijenjen zbog lijepih mitova, kojima obiluje njegovo djelo 



40 ARHE XXII, 44/2025

Dakle, Perović u svome prvobitnome bavljenju pojmom mita ipak primjećuje 
i naglašava njegov suodnos s filozofijom, ne odstupajući od klasične hipo-
teze prema kojoj se filozofija pojavljuje upravo „suprotstavljanjem logosa 
mitosu”,37 te se tako u svojim radovima počinje nešto otvorenije odnositi 
prema ovom konceptu. U kasnijim spisima, nastalim kroz modifikaciju teksta 
Mitologem sudbine i rađanje moralnosti, novosadski profesor intenzivnije 
počinje naglašavati i eksplicirati pojmove poput mitologema38, ali i mitološ-
ke svijesti.39 Drugim riječima, dolazi do određene evolucije, pa mogli bismo 
kazati i umjerenijeg pristupa prema pojmu mita i mitologije.

Iz nešto drukčije perspektive, a što je svakako vrijedno pažnje, jest da 
određene mitologeme poput sudbine, profesor Perović počinje promišljati 
iz područja filologije i historiografije, što je znanstveni pristup očigledan i 
u historijskoj religiologiji koja je nastala i razvijana na temelju Wachovog 
metodološko-religiološkog obrasca. Osim toga, tijekom razmatranja mitova, 
a na identičnome metodološkome tragu, moguće je prosuđivati i religiološke 
pojmove poput proročanstva, gatanja etc. Nadalje, novosadski filozof se ne 
zadržava samo na filološko-filozofskoj analizi religioloških pojmova, nego, 
primjerice, usporedbom grčkih, rimskih, egipatskih i mezopotamskih mitova 
dodatno pojašnjava pojam sudbine.40 Što se pak tiče istočnjačkih mitolo-
gija, Perović se katkada čisto u informativnome odnosno plošnome smislu 
referira na njihovu pojavu, te na tragu Hegela naglašava inferiornost duha 
ovih mitologija,41 što s druge strane nije religiološko već zapravo filozofsko 
čitanje historije religija. 

Nakon prvotnog perioda, kojeg bismo slobodnije mogli osloviti kao rani 
period bavljenja idejom mita, Kangrgin učenik početkom dvadeset i prvog 
stoljeća otvara nove pristupe razumijevanju pojma mita na našem jeziku. 
Takovrstan pristup najprije je otvorio s knjigom Praktička filozofija, te na-
stavio, šest godina poslije, objavljivanjem teksta Mitologija versus filozofija 
povijesti. Inače navedeni članak je preuzet i u knjizi Filozofski brevijar čime 

nego zbog spekulativnog izlaganja filozofskih ideja.” Ibid., str. 41.
37 Ibid.
38 „Mitologem označava jedan mitološki element, motiv, lik, scenu ili siže. Mitologem ima 
odliku da je globalan, univerzalan, široko rasprostranjen u kulturama naroda svijeta. Napri-
mjer: mitologem prvog čovjeka, svjetskog drveta, potopa etc. Mitologem se označava i kao 
»mitološki arhetip«.” Perović, M. A., Filozofija morala, str. 214.
39 „Mitološka svijest se pribira iz vlastite beskrajne proizvodnje konkretnih bajki kao parci-
jalnih interpretativnih slika svega što je u njenom vidokrugu”, Ibid.
40 Usp. Perović, M. A., Etika, str. 262-270
41 Usp. Milenko A. Perović, Istorija filozofije, str. 264.



41POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

je na određeni način i zatvoren Perovićev ciklus intenzivnijeg pisanja o poj-
mu mita. 

Dakle, početkom dvadeset i prvog stoljeća je objavljena knjiga Praktička 
filozofija, a u njenom odjeljku Filozofija povijesti te u podnaslovu Mitološka 
predstava vremena, Milenko A. Perović eksplicitnije se pored filozofskog, 
otvara i prema religiološkom razviđanju mita, posebno naglašavajući suod-
nos vremena i mita. Osim rečenog, biva oprezan prema perenijalnom toku 
koji se također može detektirati u djelu Mirčea Eliade, a koji se u literaturi 
vrlo često identificira kako sa filozofijom tako i s religiologijom.

Međutim, na tragu Eliade, što je veoma indikativno, u svoje djelo uvodi 
pojam mitskog odnosno svetog vremena koje je proizašlo iz mitske ili sim-
boličke svijesti kao takve. Nasuprot mitskog ili sakralnog vremena pozicio-
nirano je empirijsko vrijeme. Odmah moramo istaći da u navedenom djelu, 
Perović zapravo piše uvertiru za daljnja poglavlja koja su u potpunosti filo-
zofski orijentirana i pisana, poput Kozmološka filozofija i problem vremena, 
zatim Platon i platoničko mišljenje vremena, te sve do zadnjeg potpoglavlja 
Hajdeger: problem vremena i povijesti. Dakako, u odjeljku Mitološka pred-
stava vremena snažno je izražena i religiološka dimenzija razumijevanja 
mita primarno na osnovu Eliadeovog religiološkog shvatanja, ali kod koga se 
mogu detektirati i segmenti perenijalne filozofije. U tom kontekstu posebno 
treba izdvojiti da se koristio Eliadeovim djelom Mit i zbilja42 u srpskohrvat-
skom prijevodu, kao i originalnim uratkom Le mythe de l’eternel retour.43 
Filozofsku kategoriju vremena44 ne interpretira isključivo iz perspektive 
filozofije povijesti, nego se otvara i za religiološka obzorja, tj. historiju 
religija, te na koncu i za perenijalnu filozofiju. Stoga i pojam mitskog od-

42 Prijevod ovog djela su sačinili Mirna Cvitan i Ljerka Mifka, te je naslov određen ad 
sensum. Profesor Perović se koristio upravo ovim prijevodom, tj. izdanjem: Eliade, M., Mit i 
zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970. Zanimljivo je primjetiti da je navedeno djelo ponovno 
prevedeno i publicirano prvo u Zagrebu u prijevodu Nataše Pejović (Eliade, M., Aspekti mita, 
Demetra, Zagreb, 2004.), a kasnije i u Srbiji u prijevodu Dušana Janića (Eliade, M., Aspekti 
mita, Factum izdavaštvo, Beograd, 2017.).
43 Istaknuli bismo da je ovo djelo u međuvremenu prevedeno na hrvatsku jezičnu varijaciju, 
koju je u potonjim djelima profesor Perović i dalje koristio. Usp. Eliade, M., Mit o vječnom 
povratku, Naklada Jesenski i Turk, Zagreb, 2007.
44 Zanimljiva je i Perovićeva filologijska eksplikacija pojma vremena, koju je moguće išči-
tati u nekoliko njegovih djela, ali mi ju navodimo shodno knjizi Praktička filozofija: „Etimolo-
gija sveslavenske riječi vrijeme upućuje na staroslavensko i praslavensko „vretmen” (ono što 
se vraća, okreće, vrti) i indoevropsko „uert” s istim značenjima. Dnevno i godišnje kretanje 
sunca sjedinjava ideju cikličnosti vremena i prostora, kako u njihovoj primjeni na kozmičke 
vremensko-prostorne, tako i na socijalne procese (bračni odnos, struktura naseobina etc.).” 
Perović, M. A., Praktička filozofija, str. 242.



42 ARHE XXII, 44/2025

nosno svetog vremena ne objašnjava kao profano nego kao pravrijeme, što 
je de facto religiološka konstrukcija. U svetome ili mitskom vremenu45 se 
razvijaju i mitovi, koje klasificira, istina na tragu Eliade, kao kozmogonijske, 
antropogonijske, etiološke i eshatološke mitove.46 Prilikom sagledavanja 
mita primjećuje da je mitsko vrijeme zasnovano na ideji cikličnosti, kao i da 
je neodvojivo od rituala, u čijem se vremenu zapravo samo ponavlja mitsko 
vrijeme početka.47 Zanimljivo je da profesor Perović primjećuje dvije vrste 
razumijevanja pojma vremena kod historičara religije Eliadea, a to su mit-
sko, koje je zapravo ciklično, te linearno, tj. filozofsko poimanje vremena. 
Upravo u tome nadalje primjećuje religiološko svojstvo tzv. renovatio koje je 
zapravo ,,obnavljanje kozmogonije, kojim se omogućuje započinjanje novog 
ciklusa (nove godine). Regeneracija vremena je ciklično i ritualno vraćanje 
u projiciranu prošlost kao uslov „budućnosnog” zasnivanja novog ciklusa 
života. Svaki mogući životni novum smješta se u tu projekciju.48 Spominjući 
filozofsko razumijevanje kategorije vremena, najkraće kazano, Eliade prema 
Perovićevom filozofskom sudu ne razumije modernu filozofiju povijesti. Te 
je ova filozofska disciplina zapravo terra incognita za Eliadea bez obzira što 
ju je rumunjski religiolog pokušao involvirati u svojoj religiološki diskurs.49

45 „Mitsko vrijeme početka je „snažno vrijeme”, jer ga je preobrazila aktivna i stvaralačka 
prisutnost nadnaravnih bića. Izričući mitove, ponovno se vraća daleko vrijeme, na neki način 
postaje se »suvremenikom« prizvanih događaja, dijeleći prisutnost bogova i heroja. Jednom 
riječju, mogli bismo kazati da se »proživljavajući« mitove izlazi iz svakodnevnog kronološ-
kog vremena i stupa u kvalitativno sasvim različito »posvećeno« vrijeme, istodobno prvotno 
i beskonačno povrativo. Stoga se može govoriti o »snažnom« vremenu mita: to je »sveto« 
čudesno Vrijeme kada se nešto novosnažno i značajno u potpunosti ispoljilo.” Eliade, M., Mit 
i zbilja, str. 20-21.
46 Profesor Perović u svom potonjem tekstu na vrlo koncizan način objašnjava navedene 
vrste mitova: „U kozmogonijskim, antropogonijskim i etiološkim mitovima mitsko vrijeme 
ima status jednog od centralnih mitologema: kozmogonijski mitovi iskazuju prostorno-vre-
menske parametre zbiljnosti, njeno aktualno sinhronijsko stanje, veze i funkcije njenih dijelo-
va, te dijahroniju vasione kao uzročno-posljedični odnos; antropogonijski mitovi objašnjavaju 
postanak čovjeka (ljudskog roda ili određenih naroda ili prvoga čovjeka ili prvog para ljudi), 
odnosno postanak posebnog čovjeka u mitskom vremenu ili postajanje čovjeka i njegove duše 
ili nastanak tjelesnih organa etc.; etiološki mitovi objašnjavaju porijeklo pojava prirode ili 
socijalnog života. U cjelini, mitovi obrađuju pitanja porijekla zemlje i neba, mora i planina, 
značajnih momenata ljudske stvarnosti (porijeklo smrti, dobivanje vatre, uvođenje pravila 
bračnog života, obredi inicijacije, otkriće zanata i ratarstva, porijeklo carske vlasti, socijalno-
religijski rituali etc.).” Perović, M. A., „Mitologija versus filozofija povijesti”, str. 12.
47 Usp. Perović, M. A., Praktička filozofija, str. 242.
48 Ibid., str. 242-243.
49 Usp. Perović, M. A., „Mitologija versus filozofija povijesti, str. 2; također, Filozofski 
brevijar, str. 86.



43POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

Međutim, za razliku od većine drugih perenijalista, ali ne i religiologa, 
Eliade je ipak bio filozofski obrazovan te je vjerovatno tako pokušavao po-
miriti religiološko odnosno perenijalno razumijevanje povijesti s filozofskim 
shvaćanjem. No, s druge strane, prof. Perović će pod snažnim utjecajem 
tradicionalnog kontinentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasičnog njemačkog 
idealizma, valorizirati i kritizirati Eliadeov pristup involviranju filozofije po-
vijesti u koncept razumijevanja svijeta i vremena odnosno mita, što je znatno 
više perenijalističko negoli religiološko poimanje ovoga problema. Samim 
time Perović će ograditi filozofiju povijesti od perenijalističko-ezoterijske 
tradicije u koju je „uključena” od strane Mirčea Eliadea.

Iako je perenijalistička filozofija specifična po tome što je omogućila 
i djelomični razvoj komparativne historije religija u 19. stoljeću, u ovome 
kontekstu treba istaći dvije veoma bitne činjenice. Kao prvo, perenijalistička 
filozofija ne uzima u obzir posljedice sintetiziranja divergentnih i proturječ-
nih učenja, niti ih uvažava, već ih prije prikazuje kao refleksije apsolutne isti-
ne. I još važnije, u nastojanju da se perenijalna misao predstavi kao ozbiljno 
filozofsko učenje, zapravo sama filozofija time, u određenom smislu, trpi, tj. 
gotovo uvijek je u podređenom položaju i služi kao sredstvo da se određe-
ne ideje svojstvene perenijalnoj filozofiji sadržajno prikažu kao relevantne 
i teorijski zasnovane. Upravo na to u svojim razmatranjima ukazuje i prof. 
Perović kada govori o Eliadeu, ali to direktno ne ističe.

Dakle, perenijalistička filozofija, na čijem je tragu i Eliade, primjenom 
različitih filozofskih učenja u svojoj suštini ostaje dominantno u okviru mo-
dernih ezoterijskih misaonih tokova.50

ZAKLJUČAK

Pojam mita u svome znanstvenome diskursu vrlo je često u fokusu reli-
giologije, ali i filozofije, te također i nekih drugih znanosti poput historije, 
etnologije, književnosti, te katkada i teologije. Tematikom mita, što smo 
naznačili na prethodnim stranicama, bavio se i Milenko A. Perović. Ipak, u 
njegovom filozofskom opusu prisutan je evolutivni proces u odnosu na po-
imanje mita. Povijesno motreno, primjećuje se da profesor Perović u svojoj 
prvotnoj fazi filozofskog djelanja, a to je bilo tijekom sedamdesetih i osam-
desetih godina prošlog stoljeća, nije obraćao pozornost na pojam mita, što je 
u jednu ruku razumljivo budući da je radio u instituciji u kojoj to i nije bilo u 

50 Usp. Beglerović, S., Geneza i razvoj moderne evropske ezoterijske tradicije, Fakultet 
islamskih nauka, Sarajevo, 2022.



44 ARHE XXII, 44/2025

fokusu njegovog znanstvenog angažmana. Međutim, sa znanstveno-evolutiv-
nim razvojem mijenjao se i pogled na mit kod prof. Perovića. 

Milenko A. Perović u prvom zamahu znanstvenog elaboriranja mita tije-
kom devedesetih godina dvadesetog stoljeća rasuđuje ga na jednoj ustaljenoj 
bazi kao sagu, priču ili kazu. S postupnim otvaranjem prema ovoj tematici 
Milenko A. Perović u filozofskome kontekstu se između ostalog naslanja na 
platoničku tradiciju razumijevanja koncepta mita. Razlog tome, prema naše-
mu mišljenju, pronalazi se u činjenici što je tijekom svoje predavačke karije-
re držao brojne sveučilišne module neodvojive od sadržaja antičke filozofije 
a koja je sama po sebi nastala kao produkt odgovora na mitsko mišljenje. S 
tim da Perović ne zastupa ustaljenu interpretativnu nit ovoga intelektualnog 
naslijeđa, koje po svojoj prirodi može katkada biti pomalo i isključivo prema 
mitu, nego na tragu platoničke otvorenosti prema mitu zapravo tolerira mit 
kao sredstvo izražavanja u kontekstu historije filozofije i njezinog povijesnog 
kontinuiteta. Ovako shvaćeni, mitovi nisu literarni dodatak lišen racionalno-
sti, već su, kao u Platonovom slučaju, u potpunosti integrirani u filozofsku 
argumentaciju.

Nadalje, postupno mijenja polazišta, te konceptu mita prilazi na kom-
pleksniji način. Zapravo reflektira pojam mita, te u filozofski diskurs uvodi 
relevantne religiološke svjetonazore o mitu, poput Eliadeovog. S jedne stra-
ne, biva otvoren prema eliadeovskom religiološkom pristupu u kojemu se 
mogu detektirati segmenti i metodološki pristupi onoga što se u religiologiji 
naziva uporedna historija religija, čiji je relevantni predstavnik bio Joachim 
Wach. No, s druge strane,Perović pokazuje i ozbiljan otklon od Eliadove 
koncepcije poimanja povijesti pa i mita, jer je rumunjski religiolog po svoj 
prilici uključivao u svoje religiološke pristupe i perenijalnu filozofiju. Kao 
što smo već prethodno istakli, perenijalna filozofija, na čijem je tragu i 
jednim dijelom Eliade razvijao svoj nauk o mitu i povijesti u svojoj suštini 
ostaje dominantno u okviru modernih ezoterijskih misaonih tokova. Takvu 
ideologijsku matricu Eliade je pokušao sintetizirati s Hegelovom filozofijom 
povijesti. Ipak, prof. Perović će pod snažnim utjecajem tradicionalnog konti-
nentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasičnog njemačkog idealizma, kritizirati 
Eliadeov pristup involviranju filozofije povijesti u njegov koncept razumi-
jevanja svijeta i vremena, odnosno prepoznat će perenijalistički tok, premda 
ga na taj način Perović neće imenovati, ali će ga na koncu ozbiljno propitati i 
kritički valorizirati. Analogno tome, može se zakjučiti da je profesor Perović 
prvi na našim područjima iz filozofskog aspekta kritički pristupio perenijal-
noj filozofiji.



45POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

LITERATURA

Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveučilišna naklada Liber, Zagreb, 1985.
Cassirer, E., Mit o državi, prev. Šafarik, O., Nolit, Beograd, 1972.
Cassirer, E., Filozofija simboličkih oblika, prev. Kostrešević, O., Književna zajednica, 

Novi Sad, 1985.
Dogan, N., U potrazi za Bogom, Teologija u Đakovu, Đakovo, 2003.
Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog života: Totemistički sustav u Australiji, 

Naklada Jesenski i Turk, Hrvatsko sociološko društvo, Zagreb, 2008.
Džinić, I., „Filozofija i politički mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”, 

Obnovljeni život 70 (4/2015), str. 487-498.
Eliade, M., Mit i zbilja, prev. Cvitan, M. i Mifka, Lj., Matica hrvatska, Zagreb, 1970. 
Eliade, M., Aspekti mita, prev. Pejović, N., Demetra, Zagreb, 2004.
Eliade, M., Mit o vječnom povratku, prev. Novković, J., Naklada Jesenski i Turk, 

Zagreb, 2007.
Eliade, M., Aspekti mita, prev. Janjić, D., Factum izdavaštvo, Beograd, 2017. 
Freud, S., Budućnost jedne iluzije, Naprijed, Zagreb, 1986.
Gruhonjić, D., „Profesor Milenko Perović – filozof blistavog uma”, Autonomija: 

Portal građanske Vojvodine (2. 1. 2024.). Dostupno na: https://autonomija.
info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/ (Pristupljeno: 2. 7. 
2025.).

Hock, K., Einführung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt, 2008.

Jašić, O., „Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15 
(55/2012), str. 215-226.

Jašić, O., „O religiji i religioznosti”, Logos–časopis za filozofiju i religiju 2 (2/2014.), 
str. 83-112.

Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Zagreb, 2004.
Otto, R., Das Heilige, Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 

Verhältnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004.
Partenie, C. (ur.), Plato’s Myths, Oxford University Press, Oxford, 2004.
Perović, M., Svijet malograđanina, August Cesarec, Zagreb, 1989.
Perović, M., Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.
Perović, M., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.
Perović, M., Problem početka u filozofiji: Uvođenje u Hegelovu filozofiju, Vrkatić, 

Novi Sad, 1992.
Perović, M. A., „Mitologem sudbine i rađanje moralnosti”, u Bekić, T. (ur.), Mit: 

zbornik radova, Filozofski fakultet, Novi Sad, str. 93-100. 
Perović, M., Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001. 
Perović, M., Istorija filozofije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 

2003.
Perović, M., Uvod u filozofiju s policijskom etikom, Futura publikacije, Novi Sad, 

2003.
Perović, M., Uvod u etiku, Savez pedagoških društava Vojvodine, Novi Sad, 2003.
Perović, M., Praktička filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 

2004.
Perović, M., Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.



46 ARHE XXII, 44/2025

Perović, M. A., „Mitologija versus filozofija povijesti”, Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27.
Perović, M., Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko društvo, Zagreb, 2011.
Perović, M., Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 

2012.
Perović, M., Karakteri: Etička parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.
Perović, M., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013.
Perović, M., Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.
Perović, M., Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i književnost, 

Cetinje, 2017.
Perović, M., Filozofija politike, Zavod za udžbenike, Podgorica, 2019.
Platon, Država, prev., Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969.
Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction to the Philosophy of Mythology, 

prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New York Press, 
Albany, 2007.

Schelling, F. W. J., Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveučilišna 
naklada, Zagreb, 2008.

Silajdžić, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-Ašʻarija, Bosanski kulturni 
centar, Sarajevo, 1999.

Šušnjić, Đ., Religija 1, Čigoja štampa, Beograd, 2009.
Terrin, A. N., Uvod u komparativni studij religija, Kršćanska sadašnjost, Zagreb, 

2006.
Wach, J. Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen 

Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924.



47POIMANJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVIĆA

ORHAN JAŠIĆ
Faculty of Islamic Sciences, University of Sarajevo, BIH

Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tuzla, BIH
KERIM SUŠIĆ

Faculty of Humanities and Social Sciences , University of Tuzla, BIH

THE NOTION OF MYTH IN THE PHILOSOPHICAL 
DISCOURSE OF MILENKO M. PEROVIĆ: 

RELIGIOLOGICAL OBSERVATIONS

Abstract: In the fi rst part of the text, an understanding of the term religiology (Ger. 
Religionswissenschaften) is presented, as well as its correlation with other scientifi c 
fi elds, especially with the philosophy of religion. We have briefl y highlighted the 
signifi cance and uniqueness of myth in the religious, but also in the philosophical 
discourse. Then, in the continuation of the paper, the genesis and development of 
Milenko A. Perović’s writing interest in the concept of myth and mythology. On that 
occasion, it was detected that this was a period that began in the 1990s and lasted until 
the end of his life. During the aforementioned period, Perović’s works were mainly 
created for teaching needs in the educational process at the Faculty of Philosophy, 
University of Novi Sad, but in addition, scholarly studies and monographs were 
presented that went beyond standard textbook content. In many of his works from 
this period, the concept of myth fi nds its place both sporadically and as part of in-
depth philosophical refl ection. When it comes to myth, we noticed that in Perović’s 
scientifi c discourse there is a religiological perspective, less known in our region. In 
this context, Milenko A. Perović engages with and interprets Eliade’s understanding 
of myth and time, attributing to it a philosophical dimension within the academic 
fi eld that we call historical religiology. Therefore, in the end, we tried to point out the 
connection between Perović’s understanding of myth and historical religiology. 
Keywords: Milenko A. Perović, philosophy, religiology, myth, Mircea Eliade

Primljeno: 23.7.2025.
Prihvaćeno: 20.9.2025.





49

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
     17
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.49-72
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

ЖЕЉКО КАЛУЂЕРОВИЋ1

Универзитет у Новом Саду, Филозофски факултет

ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ 
АБДЕРИЋАНИНА

Сажетак: Сачувано је осам или девет Демокритових каталогизованих списа 
подељених у две тетралогије под збирним називом Етика (᾿Ηθικὰ). Неки 
од знаменитих мислилаца трудили су се касније да ових нешто мање од 220 
фрагмената споје у логичан, кохерентан и оригиналан систем и тиме им придају 
важно место у филозофији „Мудростиˮ из Абдере, а све са интенцијом да се 
закључи да се код њега готово неупитно може говорити о етици, па и више од 
тога, да је он био утемељитељ грчке етике. Истраживање поменутих пасажа и 
ставова Леукиповог „дружбеникаˮ везаних за врлину, правду, законе, прописе, 
норме, одговорност, демократију, слободу, добро расположење, блаженство, 
меру, paideiu и човека, довело је аутора овог чланка до значајно другачије 
конклузије. Из доступних Fragmenta moralia, наиме, јасно произилази да тамо 
нема засебног методолошког рефлектовања морала нити промишљања делатног 
мишљења alias етике, као ни појмовне артикулације наведених практичких 
израза и термина. У Трачаниновим белешкама најчешће је реч о обичајносним 
максимама и такозваним loci communes хеленске културе и цивилизације. 
Значајан број сентенци, другим речима, не прелази оквир експликација тзв. 
народне мудрости, односно gnoma тј. поучних изрека античког светa. Аутор 
је, на концу, констатовао да се у „етичкимˮ делима „дубоко промишљеног” 
(περίφρονα) Абдерићанина могу пронаћи доминантно саветодавни елементи који 
су били карактеристични за пред-етичко и пред-морално искуство Хелена, и не 
више од тога.
Кључне речи: „дубоко промишљени” Абдерићанин, Етика, „етикаˮ, врлине, 
обичајност, locus communis, gnome, пред-етичкa refl eksija

Демокрит, Трачанин, аутор je чији је опус био импресиван како 
по волуминозности тако и по обухватности подручја о којима се 

1 E-mail адреса аутора: zeljko.kaludjerovic@ff.uns.ac.rs
 Мом професору и ментору Миленку А. Перовићу – In Memoriam



50 ARHE XXII, 44/2025

расправља у њему.2 Од око 390 сачуваних фрагмената, у фокусу овог 
истраживања биће махом сегменти оних осам или девет, од стране 
Трасила,3 каталогизованих „етичких” списа, који су били подељени у 
две тетралогије4 и садржавали око 216 текстуалних остатака. На основу 
наслова каталога (дословно) Етика (᾿Ηθικὰ),5 као и на основу тога што 
су се неки од каснијих мислилаца трудили да поменуте фрагменте споје 
у логичан, кохерентан и оригиналан систем и тиме им придају важно 
место у Демокритовој филозофији, могло би се закључити да се код 
њега готово неупитно може говорити о етици, па и више од тога, да је он 
био утемељитељ грчке етике.6

2 Делови овог рада објављени су претходних година у неколико обрада и интерпре-
тација. Измене садржинског и стилског карактера, као и модификација текста, вршене 
су ради растерећења од повремених дигресија и неопходних прецизирања узрокованих 
накнадним увидима, због доступне додатне литературе и сопствених преводилачких 
решења референтних фрагмената, филозофских термина и појмова, као и поради пре-
гледнијег и течнијег излагања.
3 Трасил из Мендеса (Θράσυλλος Μενδήσιος) или Александрије, упамћен и по свом 
римском имену Tiberius Claudius Thrasyllus, био је астролог, граматичар и коментатор 
књижевних дела, активан у другој половини I века пре н. е. и првој половини I века 
наше ере (умро је 36. године наше ере). У традицији се наводи не само да је уредио 
Демокритова дела већ и Платонов corpus, групишући га у девет тетралогија од по 
четири рукописа (ДЛ,III,56-61, ДЛ,IX,45).
4 У првој су следећа дела: 1. Питагора (Πυθαγόρης), 2. О расположењу мудраца (Περὶ 
τῆς τοῦ σοφοῦ διαθέσεως), 3. О онима у Хаду (Περὶ τῶν ἐν Ἅιδου), 4. Тритогенеја (а ово 
[име] је зато што три [ствари] настају из ње које све људско држе заједно) (Τριτογένεια 
(τοῦτο δέ ἐστιν, ὅτι τρία γίνεται ἐξ αὐτῆς ἃ πάντα ἀνθρώπινα συνέχει). У другој тетралогији 
су сврстане ове књиге: 1. О доброти (О мужевности) или О врлини (Περὶ ἀνδραγαθίας 
ἢ Περὶ ἀρετῆς), 2. Амалтејин рог (᾿Αμαλθείης κέρας), 3. О добром расположењу (О 
спокојству) (Περὶ εὐθυμίης), 4. Белешке етичке (῾Υπομνημάτων ἠθικῶν): јер се [дело] 
Добро стање (Εὐεστὼ) не може пронаћи (῾Υπομνημάτων ἠθικῶν· ἡ γὰρ Εὐεστὼ οὐχ εὑρί-
σκεται) (ДЛ,IX,46).
Лакс (A. Laks) и Мост (G. W. Most) бележе да многи од наслова који се налазе у овом 
каталогу несумњиво нису аутентични. Што се тиче наслова О онима у Хаду (као и још 
неким), сматрају да је он потврђен на другим местима или изворима. A. Laks, G. W. Most 
(ed. and trans.), Early Greek Philosophy Later Ionian and Athenian Thinkers Part 2, Harvard 
University Press, Cambridge, Massachusetts, London, England, 2016, p. 63.
5 У целини Абдерићаниновог опуса посматрано, термини „етикаˮ (ἠθικὰ) или 
„етичкиˮ (ἠθικῶν, ἠθικοὺς) појављују се тачно седам пута, од тога само два пута у 
изворним пасажима и то као подела и наслов његових списа (ΔΗΜΟΚΡΙΤΟΥ ΗΘΙΚΑ, 
ΥΠΟΜΝΗΜΑΤΩΝ ΗΘΙΚΩΝ).
6 Консултовати: A. A. Huseinov, G. Irlic, Istorija etike, Književna zajednica Novog Sada, 
Novi Sad 1992, str. 36-37.



51ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Премда поједини филозофи управо то и тврде,7 тешко је 
консеквентно одбранити ову тезу, најмање из два разлога. Прво, 
не постоји релевантан антички извор који би потврдио такав став. 
Аристотел, чија сведочанства имају сигнификантну тежину, и који је у 
много чему хвалио Абдерићанина,8 нигде не спомиње његове „етичке” 
списе. Код Демокрита, што је референтније, не може бити говора о 
било каквој етици ни из интринсичних разлога. Из сачуваних Fragmen-
ta moralia јасно произилази да је тамо најчешће реч о обичајносним 
максимама које пореде поједина добра и упутства, која, потом, треба да 
човека који уме да слуша мудре савете науче како да на најбољи начин 
проживи свој век.

Ако се ово има у виду, уз аргументовану елаборацију која ће 
уследити у наставку чланка,9 постаје евидентно зашто овај аутор сматра 
да Демокрит није оставио иза себе етику као засебно методолошко 
испитивање темеља моралних норми и вредности те да, стога, није 
могуће ретроспективно реконструисати такву етику. Оно што се 
евентуално може учинити, или барем што су неки потоњи аутори 
покушавали, јесте да се она до одређене мере конструише на основу 
постојећих фрагмената, уз дужан опрез да, према ономе што је нама 
познато, сам Абдерићанин такав подухват није ни предузео нити га је 
реализовао.10

7 Властос (G. Vlastos) говори о историјској важности Демокритове етике као прве 
строго натуралистичке етике у грчком мишљењу. G. Vlastos, „Ethics and Physics in Dem-
ocritus” (Part Two), у: The Philosophical Review, Vol. 55, No. 1. (Jan., 1946), p. 62.
Високо мишљење о Абдерићаниновом стваралаштву има и Кан (C. H. Kahn), који 
каже да су пре Платонових дијалога једини вредни текстови који су се бавили етиком 
и психологијом са спекулативне или филозофске тачке гледишта, били фрагменти 
Хераклита и Демокрита. C. H. Kahn, „Democritus and the Origins of Moral Psychology”, у: 
The American Journal of Philology, Vol. 106, No. 1. (Spring, 1985), p. 1.
8 Рецимо у делу О настајању и пропадању (Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς) (315а35): „Овај 
(Демокрит, прим. Ж. К.) је, чини се, о свему промишљао” (οὗτος δ’ ἔοικε μὲν περὶ ἁπά-
ντων φροντίσαι). Прев. Ж. Калуђеровић. Aristotel, O postajanju i propadanju, у: O nebu. O 
postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009, str. 252, 315a35. Оригинал О настајању 
и пропадању (Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς) преузет је из: Aristotelis Opera, ex recensione 
Immanuelis Bekkeri, edidit Academia Regia Borussica, vol. I, Walter de Gruyter & Co., Berlin 
1970 (orig. 1960), 315a35.
9 И узимање у обзир тврдњи исказаних у коресподентном коауторском прилогу: 
Ж. Калуђеровић, З. Калуђеровић Мијартовић, „Прото-биоетика онога који је ‘о свему 
размишљао’”, у: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024, str. 11-35.
10 Ауторово становиште је, прецизније, да Демокрит није ни могао да га предузме 
нити реализује, јер морал и етика нису „вечниˮ већ повесно ситуирани феномени, који 
су наговештени и почели да се помаљају на духовном хоризонту Хеладе тек са појавом 



52 ARHE XXII, 44/2025

-

Највећи део Демокритових „етичких” фрагмената сакупљен је 
у две групе одвојених максима које су претежно биле пословичног 
карактера. То је, најпре, збирка од 132 gnome које су сачуване преко 
Антологије (Ἀνθολόγιον), коју је компилирао доксограф Јован из 
Стобија (Ἰωάννης ὁ Στοβαῖος) у Македонији вероватно у раном V веку 
наше ере (фрагменти обележени бројевима од 169-297 по Дилсу (H. 
Diels). Постоји и колекција од 88 gnoma под насловом „Златне изреке 
филозофа Демократа (!)”11 (обележене код Дилса бројевима од 35-115 и 
насловљене као: ΔΗΜΟΚΡΑΤΟΥΣ ΓΝΩΜΑΙ), које су формулисане као 
упутство за исправно живљење.

О целини Абдерићанинових Fragmenta moralia постоје подељена 
мишљења, која се крећу у широком дијапазону, од готово потпуног 
Родеовог (E. Rohde)12 одбијања њихове аутентичности, па све до 
Шмидове (W. Schmid)13 констатације да се Демокрит као писац, 
мислилац, и као личност, најјасније представља кроз многе проверене 
аутентичне фрагменте, који су сачувани преко његових „етичких” 
дела. Дилема о томе како оценити целину „етичког” corpus-а мислиоца 
из Абдере14 имао је и такав познавалац хеленског и пресократског 
дискурса какав је био Дилс. Он једноставно каже да испитивање датог 

софиста и Сократа у „огњишту мудростиˮ (πρυτανεῖον τῆς σοφίας) (Прот. 337д), Атини. 
Детаљније упоредити у: Ž. Kaluđerović, „Pretpostavke nastanka moralaˮ, у: Bošnjačka pis-
mohrana (Zbornik radova Simpozija „Gdje je nestao - moral”), Svezak 15, broj 42-43, Zagreb, 
Hrvatska, 2016, str. 135-147.
11 О дилемама у вези имена филозофа, Демокрит (Δημόκριτος) versus Демократ (Δη-
μοκράτης), и садржаја његове тзв. етичке збирке опширније у: H. Diels, W. Kranz, Die 
Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 153-154.
12 Видети: E. Rohde, Psyche, Routledge & Kegan Paul, London 1925, p. 408.
13 Консултовати: W. Schmid, „Der Ausgang der altionischen Naturphilosophie: die Atomi-
stik”, пог. VIII, у: W. Schmid - O. Stählin, Geschichte der griechischen Literatur, I. Teil, 5. 
Band, 2. Hälfte, 2. Abschnitt, Munich, 1948, s. 276.
14 Коментаришући, у претходном пасусу поменуту, колекцију „етичкихˮ фрагмената 
који се приписује Абдерићанину, Тејлор (C. C. W. Taylor), уз извесне резерве, пише да 
различите стилске и садржинске особености указују на то да збирка максима коју је 
саставио Стобеј садржи већи удео аутентично Демокритовог материјала него збирка која 
се повезује са именом „Демократˮ. C. C. W. Taylor, „The atomists”, p. 197, у: A. A. Long 
(ed.), The Cambridge Companion to EARLY GREEK PHILOSOPHY, Cambridge University 
Press, Cambridge 1999.



53ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

садржаја не омогућава ни да се прихвате некритички сви Демокритови 
фрагменти, нити да се у целини одбаце.15

Многи Абдерићанинови „етички” фрагменти, посматрани 
чак и из ондашње перспективе, напросто понављају уобичајене 
фразе обичајносне заједнице и тзв. loci communes грчке културе 
и цивилизације. Ево неких илустрација: „Многи [који] чине 
најсрамотнија [дела], речима најврснијим се служе” (Πολλοὶ δρῶντες 
τὰ αἴσχιστα λόγους ἀρίστους ἀσκέουσιν) (ДК68Б53a); „Они неразумни 
у несрећи постају разумни” (Οἱ ἀξύνετοι δυστυχέοντες σωφρονέουσι) 
(ДК68Б54); „Промишљати је боље пре делања него [се] после кајати” 
(Προβουλεύεσθαι κρεῖσσον πρὸ τῶν πράξεων ἢ μετανοεῖν) (ДК68Б66); 
„Стално оклевање чини делање недовршеним” (Τὸ ἀεὶ μέλλειν ἀτελέας 
ποιεῖ τὰς πρήξιας) (ДК68Б81); „Многи избегавају пријатеље када из 
богатства у сиромаштво упадну” (Ἐκτρέπονται πολλοὶ τοὺς φίλους, ἐπὴν ἐξ 
εὐπορίης εἰς πενίην μεταπέσωσιν) (ДК68Б101); „Страх доиста производи 
ласкање, али не доноси [истинску] добронамерност”16 (Φόβος κολακείην 
μὲν ἐργάζεται, εὔνοιαν δὲ οὐκ ἔχει.) (ДК68Б268), и слично.

Постоје и поклапања одређених Демокритових изрека са 
фрагментима који су данас познати као изворно Хераклитови. 
Карактеристична је, на пример, сличност Абдерићаниновог 64. 
фрагмента: „Многи, [иако] пуни знања, ума немају” (Πολλοὶ πολυμαθέες 
νοῦν οὐκ ἔχουσιν) (ДК68Б64), са Ефежаниновим 40. фрагментом: 
„Многозналаштво уму не учи, иначе би Хесиода научило и Питагору, 
а такође и Ксенофана и Хекатеја”17 (πολυμαθίη νόον ἔχειν οὐ διδάσκει· 
Ἡσίοδον γὰρ ἂν ἐδίδαξε καὶ Πυθαγόρην αὖτις τε Ξενοφάνεά τε καὶ Ἑκαταῖον) 
(ДК22Б40). Слична ситуација је и када су у питању Демокритови 
фрагменти 65, 171 и 236 (ДК68Б65, ДК68Б171 и ДК68Б236), који као 
да представљају својеврсни „ехо” 119. и 85. (ДК22Б119 и ДК22Б85) 
Хераклитовог фрагмента.

15 H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 
1985, s. 154.
Курд (P. Curd) слично наводи да је аутентичност фрагмената о етичким питањима који се 
приписују Абдерићанину нејасна. P. Curd (ed.), A Presocratic Reader, Hackett Publishing 
Company, Inc., Indianapolis/Cambridge 2011, p. 110.
16 Претходних шест фрагмената превео је Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci 
fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 159-162, 183; B53a, B54, B66, B81, B101, B268. 
Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hil-
desheim 1985, s. 157-158, 160, 163, 200; B53a, B54, B66, B81, B101, B268.
17 Претходна два фрагмента превео је Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci frag-
menti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 160, 153; B64, B40. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die 
Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 158, 160; B64, B40.



54 ARHE XXII, 44/2025

Подударања се ту не завршавају, јер неки други Абдерићанинови 
пасажи показују изненађујућу блискост и сродност са сократовским 
или платоновским виђењем ствари. Његов фрагмент број 40 (као и фр. 
77 (ДК68Б77) и 171 (ДК68Б171) „Ни телима ни богатством [не] бивају 
људи блажени, него исправношћу и промишљеношћу”18 (Οὔτε σώμασιν 
οὔτε χρήμασιν εὐδαιμονοῦσιν ἄνθρωποι, ἀλλ᾿ ὀρθοσύνηι καὶ πολυφροσύνηι) 
(ДК68Б40), готово понавља Сократове речи изречене Атињанима у 
Одбрани Сократовој (ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΣΩΚΡΑΤΟΥΣ) (30а-б): „Ја, наиме, 
ништа друго [не] радим него идем около уверавајући вас, и млађе 
и старије, да се не старате више ни за тело ни за имовину, нити тако 
ревносно, као за душу, да [вам] [она] најбоља буде”19 (Οὐδὲν γὰρ ἄλλο 
πράττων ἐγὼ περιέρχομαι ἢ πείθων ὑμῶν καὶ νεωτέρους καὶ πρεσβυτέρους 
μήτε σωμάτων ἐπιμελεῖσθαι μήτε χρημάτων πρότερον μηδὲ οὕτω σφόδρα ὡς 
τῆς ψυχῆς ὅπως ὡς ἀρίστη ἔσται).

Постоје, напокон, и фрагменти, попут онога који је смештен између 
288. (ДК68Б288) и 289. (ДК68Б289): „Не постоје за богатство тако 
сигурна врата која не [може] отворити тренутак судбине”20 (Οὐκ ἔστιν 
οὕτως ἀσφαλὴς πλούτου πυλεών, ὃν οὐκ ἀνοίγει τύχης καιρός) (41, 59), 
који није био прихваћен као аутентичан од стране Дилса и Кранца (W. 
Kranz), с образложењем да садржи јампски триметар.21

18 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 158, B40. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 155, B40. Видети и: ДК68Б37, ДК68Б187.
19 Прев. Ж. Калуђеровић. Platon, Odbrana Sokratova, у: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970, 
str. 81, 30a-b. Оригинал Одбране Сократове (ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΣΩΚΡΑΤΟΥΣ) преузет је из: 
Platon, DES SOKRATES APOLOGIE. KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS. 
MENON, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 1988, s. 36, 30a-b.
Клаус (D. B. Klaus) истиче да је очигледно да су искази о ψυχή, који се приписују 
Демокриту, обликовани у сократском духу и да по први пут нуде етички програм који је 
експлицитно заснован на добробити psyche. D. B. Claus, Toward the Soul: An Inquiry into 
the Meaning of ψυχή before Plato, Yale University Press, New Haven, London 1981, p. 142.
20 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 
1983, str. 186, * - 41,59. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 
II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 205, * - 41,59. Синтагма τύχης καιρός може 
бити преведена, осим као „тренутак судбинеˮ, и као „стицај околностиˮ или „случајан 
тренутакˮ.
21 Упоредити: W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy II, Cambridge University 
Press, Cambridge 1965, p. 491.



55ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

-

Абдерићанинов фрагмент бр. 173 (ДК68Б173) гласи:

Људима [се] зло из доброга рађа, када 
год неко добрим не уме да руководи нити 
управља с лакоћом. Није праведно такве 
[ствари] сврстати међу зле, него међу 
добре; а оним добрим [стварима] може се 
користити и као браном спрам зла, ако 
неко [то] хоће.22

ἀνθρώποισι κακὰ ἐξ ἀγαθῶν φύεται, 
ἐπήν τις τἀγαθὰ μὴ ᾿πιστῆται ποδη-
γετεῖν μηδὲ ὀχεῖν εὐπόρως. οὐ δίκαιον 
ἐν κακοῖσι τὰ τοιάδε κρίνειν, ἀλλ᾿ ἐν 
ἀγαθοῖσιν ὦν· τοῖς τε ἀγαθοῖσιν οἷόν τε 
χρῆσθαι καὶ πρὸς τὰ κακά, εἴ τινι βουλο-
μένωι, ἀλκῆι.

22

Демокрит истиче да није праведно (οὐ δίκαιον)23 третирати као зло 
(κακὰ) оно што настаје као последица непримереног коришћења добара 
(τἀγαθὰ). Зло, дакле, не поседује самосталну и независну егзистенцију; 
оно се појављује услед човекове неспособности да делатно (руко)води 
(ποδηγετεῖν) и вешто управља (ὀχεῖν) оним што је инхерентно добро.24 
Други темељни увид овог пасажа јесте могућност да се добра, ако су 

22 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 173, B173. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, We-
idmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 179, B173. О нешто другачијој верзији у погледу 
морфологије, синтаксе и семантике овог фрагмента консултовати: J. Stobaei, Anthologium 
Eclogae Physicae et Ethicae, vol. I, recens. C. Wachsmuth et O. Hense, Apud Weidmannos, 
Berolini 1884, s. 177, II, 9, 2.
23 Dike и њени деривати, који ће у наставку овог прилога бити помно разматрани, 
у Абдерићаниновим „етичкимˮ списима експлицитно се помињу укупно 35 пута у 
22 различита фрагмента. Она се са негативном партикулом појављује 21 пут у 15 
фрагмената: као ἀδικέοντα и ξυναδικέειν у ДК68Б38, као ἀδικῶν и ἀδικουμένου у ДК68Б45, 
као ἀδικεῖν у ДК68Б62 и ДК68Б266, као ἀδικίης у ДК68Б78, ДК68Б181 и ДК68Б215, као 
ἀδικέων у ДК68Б89 и ДК68Б266, као οὐ δίκαιον у ДК68Б173, као ἀδικίην у ДК68Б193, 
као ἀδικέειν у ДК68Б217, као ἀδικῆι и ἀδικέοντι у ДК68Б253, као ἀδικίη у ДК68Б256, 
као ἀδικουμένοισι и ἄδικον у ДК68Б261, као ἀδικεῖ у ДК68Б262 и као ἀδικέοντας у 
ДК68Б266. Једном се појављује као облик δίκαιον у ДК68Б265. Верзија δίκαιος појављује 
се у ДК68Б50 и ДК68Б73. Супстантивирано τὸ δίκαιον (или τὰ δίκαια) појављује се у 
ДК68Б174, ДК68Б261 и ДК68Б266. Именица мушког рода δικαστής може се пронаћи 
у ДК68Б159. Најзад, сама именица женског рода δίκη појављује се 7 пута у следећим 
фрагментима: ДК68Б159, ДК68Б174, ДК68Б215, ДК68Б256, ДК68Б258 и у ДК68Б263.
24 Сличан закључак о односу према здрављу, снази, лепоти и богатству може се 
пронаћи у Платоновом дијалогу Менон (ΜΕΝΩΝ (ἢ περὶ ἀρετῆς, πειραστικός). У Мен. 
88a, Сократ Менону говори да се исте ствари некад сматрају корисним а некад штетним, 
а да су оне корисне када се правилно користе, док су штетне када се њима неко лоше 
служи. Видети и 2. главу IV књиге Ксенофонтових Успомена о Сократу (Ἀπομνημονεύ-
ματα).



56 ARHE XXII, 44/2025

правилно усмерена, употребе и као средство превенције негативних 
реперкусија непромишљених чинова. Ово наговештава да разборитост 
не лежи у пуком постизању добра, већ и у способности да се оно 
искористи за очување стабилности и спречавање својеврсних девијација 
у обичајносној заједници.

Фрагмент, у том смислу, отвара простор за дубљу филозофску 
расправу о томе како се вредности обликују кроз динамичку интеракцију 
појединаца и њиховог окружења. Исправна оријентација и балансирано 
опхођење према стварима – било да су оне тварне, душевне или умне 
– не само да обликује природу добра и зла, већ и разоткрива њихову 
узајамну условљеност. Зло се, наглашено је малопре, не појављује као 
онтолошка нужност, већ као одступање од поретка, изазвано нескладним 
управљањем добрима. Тиме се имплицира потреба за континуираним 
(само)усавршавањем и усклађивањем с оним што носи истинско 
обележје добра.

Стобеј у Антологији преноси и да (Stob. IV, 5.47):

[Учињених] грешака људи се сећају више 
него онога [што] [је] добро урађено. Доиста, 
и праведно је тако; <јер>, као што <онога> 
који враћа оно што му је поверено не треба 
хвалити, али онај који [то] не враћа [треба] 
да буде на лошем гласу и да трпи, тако је и 
с владаром. [Он], наиме, није изабран да би 
зло чинио, него да би [чинио] добро.25

τῶν ἡμαρτημένων ἄνθρωποι μεμνέαται 
μᾶλλον ἢ τῶν εὖ πεποιημένων. καὶ 
γὰρ δίκαιον οὕτως· ὥσπερ <γὰρ τὸν> 
τὰς παρακαταθήκας ἀποδιδόντα οὐ χρὴ 
ἐπαινεῖσθαι, τὸν δὲ μὴ ἀποδιδόντα κακῶς 
ἀκούειν καὶ πάσχειν, οὕτω καὶ τὸν ἄρχο-
ντα. οὐ γὰρ ἐπὶ τούτωι ἡιρέθη ὡς κακῶς 
ποιήσων, ἀλλ᾿ ὡς εὖ.

25

Демокрит је желео да поручи да је архонту,26 или неком другом ко је 
изабран да обавља јавну дужност, иманентно да то треба да чини добро 

25 Прев. Ж. Калуђеровић. J. Stobaei, Anthologium, vol. IV, partem priorem, recens. C. 
Wachsmuth et O. Hense, Apud Weidmannos, Berolini 1909, s. 211, IV, 5, 47. Код Дилса и 
Кранца овај пасаж обележен је као Демокритов фрагмент 68Б265. H. Diels, Predsokra-
tovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 183, B265. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die 
Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 199-200, B265.
26 О ἄρχοντες се говори и у наредном параграфу Антологије (IV, 5, 48) (ДК68Б266). 
Текст белешке предлаже заштиту (прев. Ж. Калуђеровић): „[Онога] [који] праведно 
поступа” (τὰ δίκαια ποιεῦντι), да не би у периодичном смењивању у вршењу дужности 
потпао под власт оних које је претходно кажњавао. Дилсова допуна изворног текста, 
због празнина у њему, мења смисао оригинала тако да нарушава једно од темељних на-
чела античке демократије – принцип одговорности. По његовом додатку, Демокрит каже 
да је неприлично да архонт буде одговоран било коме осим самом себи, као и да онај 
који је годину дана владао над другима не би требао да доспе под власт тих других. H. 
Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 



57ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

и у општем интересу јер: „Доиста, и праведно је такоˮ (καὶ γὰρ δίκαιον 
οὕτως), док је супротно понашање оно што није прихватљиво тј. оно што 
је „неправедно” и што треба жигосати.

У фрагменту 253 (ДК68Б253) Абдерићанин као да се двоуми да ли 
треба обављати јавне послове.27 Превагу зашто треба испуњавати своје 
обавезе према πόλις-у односи и чињеница да би се у супротном стекла 
лоша репутација, иако такав грађанин нити отуђује нечију имовину 
нити чини било какву другу неправду (καὶ ἢν μηδὲν μήτε κλέπτηι μήτε 
ἀδικῆι). Крај овог фрагмента додатно заоштрава Демокритове дилеме 
и размишљање, пошто се у њему наводи да чак и онај ко ништа не 
занемарује и ко уз то не чини никакву неправду, ипак ризикује да доспе 
на зао глас, па и да му се нешто лоше догоди. Последња реченица у 
253. фрагменту блиска је првој из малочас цитираног 265. фрагмента: 
„Нужно је, пак, грешити, а опростити људима није лако”28 (ἀνάγκη δὲ 
ἁμαρτάνειν, συγγινώσκεσθαι δὲ τοὺς ἀνθρώπους οὐκ εὐπετές) (ДК68Б253). 
Абдерићанинов став у себи, другачије речено, садржи извесну 
релативистичку црту, па и песимистичку ноту, јер тврди да је живот са 

200, B266. Дилсов додатак, по аутору овог чланка, може имплицирати континуитет вла-
сти и нарушити не само принцип одговорности већ и идеју да сви грађани наизменично 
врше власт и покоравају се власти, што је према Аристотелу, и не само њему, једно од 
битних начела демократије (упоредити III и нарочито VI књигу његове Политике (Πολι-
τικά).
27 Премда само један фрагмент раније (ДК68Б252), наводи да послове града-државе 
(τὰ κατὰ τὴν πόλιν χρεὼν), односно бригу око доброг управљања њоме (ὅκως ἄξεται εὖ), 
треба сматрати најважнијим од свега (τῶν λοιπῶν μέγιστα ἡγεῖσθαι). У наставку овог 
фрагмента, Демокрит каже да је град-држава којом се добро управља највећи ослонац 
(πόλις γὰρ εὖ ἀγομένη μεγίστη ὄρθωσίς ἐστι) и у њој се све садржи, и да ако је она здрава 
и безбедна онда је све здраво и безбедно (καὶ τούτου σῳζομένου <τὰ> πάντα σῴζεται), и 
супротно, ако она пропада то јест упропашћава се онда све пропада тј. бива упропашће-
но (καὶ τούτου διαφθειρομένου τὰ πάντα διαφθείρεται). Видети: M. A. Perović, Filozofija 
politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Podgorica 2019, стр. 98-99.
С обзиром да држава несумњиво стоји изнад свих других ствари и вредности, у 
фрагменту 157 (ДК68Б157) налази се препорука да се темељито изучи најбитније умеће, 
а то је политичко умеће (πολιτικὴν τέχνην), као и да се тежи оним напорима из којих 
произилазе највеће и најсјајније ствари за људе (τὰ μεγάλα καὶ λαμπρὰ γίνεται τοῖς 
ἀνθρώποις).
Уопште о учествовању у јавном животу односно о човеку као грађанину, говори на 
карактеристичан начин и Абдерићанинов 3. фрагмент (ДК68Б3) (који два пута наводи и 
истакнути римски стоичар и државник Сенека, и то као особит знак животне мудрости).
28 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 181, B253. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 196, B253.



58 ARHE XXII, 44/2025

људима непредвидив, пошто заједница уме да буде и сурова, чинећи 
очигледне неправде.29

Фрагмент број 50: „Онај [ко] је новцу потпуно подређен никада не 
[може] бити праведан”30 (ὁ χρημάτων παντελῶς ἥσσων οὐκ ἄν ποτε εἴη 
δίκαιος (ДК68Б50), и фрагмент број 261: „[Онима] [који] трпе неправду 
треба помагати према могућности и не допуштати [такве] [ствари]; 
јер оно [што] [је] такво праведно [је] и добро, а оно [што] није такво 
неправедно [је] и зло”31 (ἀδικουμένοισι τιμωρεῖν κατὰ δύναμιν χρὴ καὶ μὴ 
παρἱέναι· τὸ μὲν γὰρ τοιοῦτον δίκαιον καὶ ἀγαθόν, τὸ δὲ μὴ τοιοῦτον ἄδικον 
καὶ κακόν (ДК68Б261), само потврђују ауторово мишљење из увода 
овог прилога да код Демокрита постоји значајан број сентенци које не 
прелазе оквир експликација тзв. народне мудрости.32

29 Сличан, не баш оптимистички, тон избија и из његових фрагмената који помињу 
децу (ДК68Б275, ДК68Б276, ДК68Б277; у вези са последње поменутим фрагментом 
упоредити: R. Sorabji, Emocije i duševni mir, Sandorf & Mizantrop, Zagreb 2016, str. 290.). 
Иако Демокрит каже да потреба за потомством произилази из природе свих живих бића, 
он, истовремено, сматра да треба успоставити извесну дистинкцију између људи и 
осталих живих бића. Специфичност људи је да они једини међу бићима која имају душу 
мисле да од потомства које добијају могу да очекују и неку корист (ДК68Б278).
За тенденције код Абдерићанина које наглашавају интринсичну сродност целокупне 
природе односно свих живих бића, а донекле и неживих, видети навођени коауторски 
чланак: Ж. Калуђеровић, З. Калуђеровић Мијартовић, „Прото-биоетика онога који је ‚о 
свему размишљао‘”, у: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024, str. 11-35.
30 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 159, B50. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 156, B50.
31 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B261. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 198, B261. И овде се може успоставити аналогија са речима 
ранијих писаца. Аристотел, наиме, у 9. пасажу Устава атинског (Ἀθηναίων πολιτεία), 
као једну од најнародскијих или најдемократичнијих ствари у Солоновом уставу (велики 
атински државник је, подсетимо се, умро барем сто година пре него што се Демокрит 
родио) наводи да је свакоме, ко је то хтео, било омогућено да се заузме у корист оних 
којима је учињена неправда (ἔπειτα τὸ ἐξεῖναι τῷ βουλομένῳ τιμωρ[εῖ]ν ὑπὲρ τῶν ἀδι-
κουμένων). Опширније о чувеном νομοθέτης-у и творцу σεισάχθεια-е у: Ž. Kaluđerović, O. 
Jašić, Z. Kaluđerović Mijartović, „Dike atinskog mudraca i zakonodavca”, у: Gradovrh, god. 
XVIII, br. 18, Tuzla, Bosna i Hercegovina, studeni 2022, str. 99-115.
32 Ипак, потоњи Абдерићанинов фрагмент (ДК68Б261), у коме се инсистира на дуж-
ности да се помаже онима који трпе неправду у мери у којој је то могуће, пружа рани те-
мељ за етичка разматрања која су потом постављена код Сократа, Платона и Аристотела, 
па и у каснијим етичким традицијама, у смислу преузимања и даљег развијања идеје 
да се оно праведно, правда односно праведност манифестују као делатно остваривање 
добра у животу хеленске заједнице.



59ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Као што и фрагмент број 45: „Онај [ко] наноси неправду 
несрећнији је од онога [ко] трпи неправду”33 (ὁ ἀδικῶν τοῦ ἀδικουμένου 
κακοδαιμονέστερος (ДК68Б45), изриче мисао која се може пронаћи 
као Сократова у разговору са Полом у Платоновом дијалогу Горгија 
(ΓΟΡΓΙΑΣ [ἢ περὶ ῥητορικῆς, ἀνατρεπτικός]) (479е). Приговор у вези 
овога фрагмента, који се може упутити на Демокритов рачун, јесте да 
се у његовој заоставштини налази фрагмент број 193 (ДК68Б193), који 
директно противречи изреченој тези у 45. фрагменту (ДК68Б45).34 
У 193. фрагменту (ДК68Б193), Абдерићанин, наиме, држи да је знак 
разборитости (φρονήσιος) (са)чувати се (φυλάξασθαι) од неправде 
(ἀδικίην) која је у изгледу, а да је знак неосетљивости (ἀναλγησίης) не 
узвратити (μὴ ἀμύνασθαι) за учињену неправду.

Фрагмент број 181 (ДК68Б181) истиче потребу за усмеравањем ка 
врлини (ἀρετὴν), и то пре свега вербалним подстицајима (προτροπῆι) и 
уверавањем (πειθοῖ), а не само уз помоћ закона (νόμωι) и нужде (ἀνάγκηι). 
Демокрит још додаје (ДК68Б181):35

Вероватно је, наиме, да ће онај [кога] од 
[чињења] неправде спречава [само] закон 
грешити у тајности, док није вероватно да 
ће онај [кога] ка [вршењу] дужности води 
уверавање чинити нешто погрешно, ни у 
тајности нити јавно. Стога, онај ко разложно 
и са знањем исправно поступа, постаје у исти 
мах храбар и правилно расуђује.35

λάθρηι μὲν γὰρ ἁμαρτέειν εἰκὸς τὸν 
εἰργμένον ἀδικίης ὑπὸ νόμου, τὸν δὲ 
ἐς τὸ δέον ἠγμένον πειθοῖ οὐκ εἰκὸς 
οὔτε λάθρηι οὔτε φανερῶς ἔρδειν τι 
πλημμελές. διόπερ συνέσει τε καὶ ἐπι-
στήμηι ὀρθοπραγέων τις ἀνδρεῖος ἅμα 
καὶ εὐθύγνωμος γίγνεται.

33 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 159, B45. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 156, B45.
34 Код оваквих увида не сме се сметнути с ума, на Прокопеовом (J. F. Procope) 
трагу (консултовати: J. F. Procope, „Democritus on Politics and the Care of the Soul”, у: 
The Classical Quarterly, New Series, Vol. 39, No. 2. (1989), p. 307.), несигурност нашег 
знања о томе колико дуго и у ком облику су преживела Абдерићанинова изворна дела, 
и каква све поједностављивања, модификације па и искривљавања су доживела прото-
ком времена. У византијском лексикону Суда (Σοῦδα) (ређе Суида (Σουίδας) (ДК68А31, 
ДК68А2) из X века наше ере, рецимо, наводи се да су само две књиге стварно његове 
(Велики по(ред)ак (Μέγας διάκοσμος) – чак и у вези ове књиге има дилема, будући да 
у аутентичним Леукиповим фрагментима стоји да је ΜΕΓΑΣ ΔΙΑΚΟΣΜΟΣ заправо 
његово дело (ДК67Б1а) – и О природи космоса (Περὶ φύσεως κόσμου), а у наредном 
32. фрагменту (ДК68А32) забележено је да је састављач пописа Демокритових дела и 
речника термина које је овај употребљавао био александријски библиотекар Калимах 
(Καλλίμαχος ὁ Κυρηναῖος), а не у потоњој традицији чешће помињани Трасил.
35 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 174, B181. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 181-182, B181. Тезу о значају вештине убеђивања подупире 



60 ARHE XXII, 44/2025

Иако Абдерићанин није био несклон идеји кажњавања, овде као 
да сугерише да читав концепт санкционисања неће бити плаузибилан 
ако правила и норме не буду интериоризоване. Врлина, у том смислу, 
произилази из унутрашње мотивације и уверења те је заснована на 
знању о дужностима, а не на доминацији страха. Демокрит једноставно 
напомиње да закони достижу своју ефикасност једино када их грађани 
прихвате као норму сопственог понашања, при чему се то прихватање 
може квалификовати као знање, јер је управо знање саставни део 
личности. Завршетак овог фрагмента: „Стога, онај ко разложно и 
са знањем исправно поступа, постаје у исти мах храбар и правилно 
расуђује” (διόπερ συνέσει τε καὶ ἐπιστήμηι ὀρθοπραγέων τις ἀνδρεῖος ἅμα 
καὶ εὐθύγνωμος γίγνεται), подсећа на Сократов став да се сви могући 
облици врлине могу свести на једну јединствену одредбу, и то ону да је 
врлина знање (...ἐστιν ἐπιστήμη ἡ ἀρετή...) (Мен.87ц).

Многи Абдерићанинови фрагменти директно се тематски односе 
на врлину уопште или на поједине врлине, и он сасвим могуће први 
од Хелена говори о врлини карактера. Ипак, без обзира што није 
само „дотакнуо” (ἥψατο)36 питање о врлини, већ се њоме доста бавио, 
Демокрит није појмовно одредио врлину, односно код њега се не 
може утврдити „штаство” врлине тако што би се мисаоним кретањем 
доспевало до њене бити.

У антитези physis-nomos37 „дубоко промишљени” (περίφρονα) 
(ДК68А1(40) Абдерићанин антиципира говор о, каснијим језиком 
речено, регијама битка.38 Када је у питању подручје physisa онда 

и Платон у Законима (NOMOI Η ΝΟΜΟΘΕΣΙΑΙ) (890б-д), када се Атињанин обраћа 
Клинији говорећи да законодавац код доношења закона треба да се служи и овом 
вештином не би ли на тај начин (у)чинио људе питомијима.
36 Термин потиче од Аристотела, конкретно од његових квалификација Демокрита, 
мада у контексту делимичног „додиривањаˮ (ἥψαντο, ἥψατο) формалног узрока (τὸ τί 
ἦν εἶναι, οὐσία) (Пхyс.194а20-21; ПА642а24-28), или „не дотицањаˮ (οὐθὲν ἅπτεται) 
финалног узрока (τίνος ἕνεκα) (Де респ.471б30-472а3) од стране Абдерићанина. У 
наставку парафразираног пасуса из списа О деловима животиња (Περὶ ζῴων μορίων) 
(642а29-31), Стагиранин додаје да је током тог (Сократовог) доба испитивање природе 
престало (τὸ δὲ ζητεῖν τὰ περὶ φύσεως ἔληξε), а филозофи су се окренули проучавању 
практичне (корисне) врлине (χρήσιμον ἀρετὴν) и политике (πολιτικὴν).
37 Упоредити: M. A. Perović, Praktička filozofija, Grafomedia, Novi Sad 2004, str. 191-
193; R. D. McKirahan, Philosophy Before Socrates, Hackett Publishing Company, Inc., India-
napolis/Cambridge 2010, pp. 405-426.
38 Анценбахер (A. Anzenbacher) постулира да трајна заслуга атомиста лежи у раз-
градњи радикалног јединства битка (како су то поставили Парменид и Декарт), како би 
се могла промишљати разлика и мноштвеност. A. Anzenbacher, Filozofija, Školska knjiga, 



61ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

природа39 има онтолошки приоритет у односу на људске конвенције,40 
јер: „По мнењу, наиме каже, слатко, (и) по мнењу горко, по мнењу 
топло, по мнењу хладно, по мнењу боја, а уистину атоми и празнина”41 
(νόμωι γάρ φησι γλυκύ, (καὶ) νόμωι πικρόν, νόμωι θερμόν, νόμωι ψυχρόν, 
νόμωι χροιή, ἐτεῆι δὲ ἄτομα καὶ κενόν) (ДК68Б9). У другом подручју 
које обухвата социјални живот извесно је да Демокрит истиче nomos, 
посебно безрезервно поштовање закона, које он ставља у исту раван са 
правдом. Добар пример за то је његов 174. фрагмент (ДК68Б174):

[Човек] доброг расположења [који] се 
посвећује праведним (δίκαια) и законитим 
(νόμιμα) делима, радује се и на јави и у 
сну, крепак је и безбрижан; док онај који и 
правду занемарује и оно што је потребно не 
чини, њему су све такве [ствари] неугодне, 
а када [их] се присети, плаши се и [самог] 
себе куди.42

ὁ μὲν εὔθυμος εἰς ἔργα ἐπιφερόμενος 
δίκαια καὶ νόμιμα καὶ ὕπαρ καὶ ὄναρ 
χαίρει τε καὶ ἔρρωται καὶ ἀνακηδής 
ἐστιν· ὃς δ᾿ ἄν καὶ δίκης ἀλογῆι καὶ τὰ 
χρὴ ἐόντα μὴ ἔρδηι, τούτωι πάντα τὰ 
τοιαῦτα ἀτερπείη, ὅταν τευ ἀναμνησθῆι, 
καὶ δέδοικε καὶ ἑωυτὸν κακίζει.

42

Значај који Демокрит придаје nomosu долази до изражаја и у његовом 
савету да се не чини зло у нади да ће остати скривено. Самопоштовање 
које то чини немогућим треба се успоставити као закон у души, а ваљало 
би да он гласи: „Стога, не чини ништа неприкладно”43 (ὥστε μηδὲν ποι-
εῖν ἀνεπιτήδειον) (ДК68Б264). Овај императив, који по неким ауторима 
представља наговештај пледоајеа за оно што ће у модерним временима 

Zagreb 1995, str. 61-62. Консултовати и: С. Жуњић, Аристотел и хенологија, Досије сту-
дио, Београд 2020, стр. 82-90.
39 О сегментима Демокритове филозофије природе, видети: Ž. Kaluđerović, Istorija 
helenske filozofije I, Akademska knjiga, Novi Sad 2024, str. 127-138, 217-225.
40 Гадамер (H.-G. Gadamer) тврди да је расправа о проблему сазнања започела с Демо-
критом. H.-G. Gadamer, Istina i metod, Fedon, Beograd 2011, str. 292.
41 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 147, B9. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weid-
mann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 139, B9. Консултовати и: ДК68Б125; R. B. English, 
„Democritus’ Theory of Sense Perception,” у: Transactions and Proceedings of the American 
Philological Association, Vol. 46. (1915), pp. 217-227; Б. Снел, Откривање духа у грчкој 
филозофији и књижевности, Карпос, Лозница 2014, стр. 277; M. Frede, Slobodna volja, 
Fedon, Beograd 2012, str. 28-29.
42 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 173, B174. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 179-180, B174. Грчке оригинале у преводу додао Ж. К.
43 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B264. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 199, B264.



62 ARHE XXII, 44/2025

бити названо „аутономна етика”, у ствари указује на Абдерићаниново 
уздизање старе хеленске врлине aidosа, као недовољно рефлектованог 
„моралног” стида појединца, који је био један од стубова заједничности 
људи и услов да polis уопште постоји.44 Истовремено он указује колико 
је у овом фрагменту nomos далеко од обичне конвенције и субјективног 
уверења.45

Суптилна запажања о снази и вредности закона могу се пронаћи 
у 248. фрагменту (ДК68Б248), који, ипак, сугерише да ни најбоље 
устројени закони много не вреде ако су људи на које се они односе 
рђави. Колико чврсто стоји на становишту легалитета и моћи правде,46 
„Мудростˮ (Σοφία) (ДК68А2, ДК68А18) из Абдере показује и у 258. 
фрагменту (ДК68Б258):

Убијати треба све што наноси штету 
мимо правде, по сваку цену; и ко тако чини, 
имаће већи удео доброг расположења (εὐθυ-
μίης) (?) и правде и храбрости (θάρσεος) и 
имовине (κτήσεως) (?) у сваком поретку (ἐν 
παντὶ κόσμωι).47

κτείνειν χρὴ τὰ πημαίνοντα παρὰ δίκην 
πάντα περὶ παντὸς· καὶ ταῦτα ὁ ποιῶν 
εὐθυμίης (?) καὶ δίκης καὶ θάρσεος καὶ 
κτήσεως (?) ἐν παντὶ κόσμωι μέζω 
μοῖραν μεθέξει.

47

44 Упоредити и: ДК68Б84, ДК68Б244.
45 Нагласак на „овом фрагменту”, пре свега је због, у претходном пасусу цитираног, 9. 
фрагмента (ДК68Б9). Консултовати: M. N. Đurić, Istorija helenske etike, Zavod za udžbeni-
ke i nastavna sredstva, Beograd 1990, str. 169.
46 У ДК68Б251 Демокрит се открива као следбеник демократског облика владавине, 
јер емфатично саопштава да је сиромаштво у демократији (ἐν δημοκρατίῃ πενίη) толико 
пожељније од такозваног блаженства код моћника (τῆς παρὰ τοῖς δυνάστῃσι καλεομένης 
εὐδαιμονίης), колико је и слобода боља у односу на ропство (ὁκόσον ἐλευθερίη δουλείης). О 
слободи (ἐλευθερία) код Абдерићанина, осим у управо наведеном фрагменту, извештава 
се још и у: ДК68А166, ДК68Б5, ДК68Б226. Посебно је интригантан последње наведени 
пасаж (ДК68Б226), који представља један од ретких текстова у пресократској филозоф-
ској традицији у коме се, у најмању руку, инсинуира релација између саме слободе (ἐλευ-
θερίης) и изражавања без задршке тј. „слободе говораˮ (παρρησίη). Демокритове речи 
су: „Својствено слободи (ἐλευθερίης) [је] отворено говорити (παρρησίη), али опасност 
[лежи] у препознавању правог тренуткаˮ (οἰκήιον ἐλευθερίης παρρησίη, κίνδυνος δὲ ἡ τοῦ 
καιροῦ διάγνωσις). Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, 
Zagreb 1983, str. 179, B226. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 
II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 190, B226. Грчке оригинале у преводу додао Ж. 
К.
47 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B258. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 197, B258. Грчке оригинале у преводу додао Ж. К.



63ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Текст изворника у рукописима је искварен, па је прву реченицу 
могуће протумачити тако да се она односи на животиње штеточине из 
претходног 257. фрагмента (ДК68Б257),48 али и на људе, како тврди 
наредни 259. фрагмент (ДК68Б259).49 Могуће је да именица женског 
рода εὐθυμία („добро расположењеˮ, „добра вољаˮ, „спокојствоˮ, 
„радостˮ, „весеље”), из текста овог фрагмента, јесте замена за изворно 
ἐπιθυμία (која је именица женског рода и значи „пожуда”, „жеља”, 
„чезнућеˮ, „нагон”), па део реченице у коме стоји да ће ко адекватно 
поступа имати у сваком (poliskom) поретку више доброг расположења 
(εὐθυμία), треба разумети да ко убија она створења која мимо правде 
наносе штету: „имаће више онога за чим жуди (ἐπιθυμία)”. Знак питања 
појављује се и иза именице женског рода κτήσεως тј. κτῆσις или κτάσεως 
(„имањеˮ, „иметакˮ, „стицањеˮ), а предлози шта би евентуално могло 
да стоји уместо ње су τίσιος (honoris, „частˮ), τλήσεως („смелостˮ, 
„одважностˮ) i ἐκτάσεως („растезањеˮ, „(про)ширењеˮ; фигуративно 
„узвишеностˮ, „поноситостˮ).50

48 О томе да се код Демокрита може пронаћи рудиментарна верзија идеје да су живо-
тиње одговорне за оно што чине видети у: Ž. Kaluđerović, «Presocratics and Other Living 
Beings», у: Філософія освіти. Philosophy of Education, Vol. 26, No. 1, Київ, Україна, 2020, 
pp. 192-210.
49 У овом (ДК68Б259) и у следећем 260. фрагменту (ДК68Б260), опсег строгог 
санкционисања прекршилаца „закона отацаˮ (νόμους τοὺς πατρίους) и оних који 
не уважавају правду, извесно је, проширује се са животиња на људе. Када су људи у 
питању, постоји једно ограничење које се такође може протумачити као заступање идеје 
νομοθεσία-е (именица женског рода, и значи „законодавствоˮ, „законодавно делањеˮ). 
У ДК68Б259, након констатације да треба: „Убијати непријатеља у сваком пореткуˮ 
(κτείνειν πολέμιον ἐν παντὶ κόσμωι), реченица се завршава опаском да је то могуће урадити 
само уколико: „[То] закон не спречаваˮ (μὴ νόμος ἀπείργει). Прев. Ж. Калуђеровић. H. 
Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 182, B259. Нем. изд. H. Diels, 
W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 198, 
B259.
50 Упоредити: H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . 
Hildesheim 1985, s. 197.



64 ARHE XXII, 44/2025

Стобеј бележи (ДК68А167) да Демокрит блаженство (εὐδαιμονία)51 
назива разним именима, попут εὐθυμία,52 εὐεστώ53 („добро стање”, 
„добро-битˮ „здравље”, „срећа”), ἁρμονία („сагласје”, „спајање”), 
συμμετρία („права размера”, „склад”),54 ἀταραξία („душевни мир”, 
„неузбуђеност”, „неузнемиреност”), израз који ће се касније често 
појављивати код епикурејаца и стоичара. Стобеј у наведеном фрагменту 
још додаје да оно, наводно, долази: „Од разликовања и бирања 
задовољстава, а то је [оно] [што] [је] најлепше и најкорисније за 
људе”55 (ἐκ τοῦ διορισμοῦ καὶ τῆς διακρίσεως τῶν ἡδονῶν, καὶ τοῦτ᾿ εἶναι τὸ 
κάλλιστόν τε καὶ συμφορώτατον ἀνθρώποις).

Пишући о истом проблему у спису О крајностима добра и зла (De fi-
nibus bonorum et malorum) (V, 29.87), оратор и славни римски еклектичар 
Цицерон каже: „То, наиме, он [Демокрит, прим. Ж. К.] назива највећим 
добром: добро расположење (εὐθυμίαν), а често и неустрашивост 
(ἀθαμβίαν), то јест дух ослобођен страха”56 (id enim ille summum bo-

51 Видети и: ДК68Б40, ДК68Б140, ДК68Б170, ДК68Б171, ДК68Б251.
52 Упоредити: ДК68А166; ДК68Б3, ДК68Б4, ДКБ174, ДКБ189, ДК68Б191, ДК68Б258, 
ДК68Б279, ДК68Б286. Диоген Лаертије пише (IX, 45) да је telos свега по Абдерићанину 
euthymia, која није идентична са hedoneom (ἡδονή је именица женског рода, која се 
уобичајено преводи као „уживањеˮ, „задовољствоˮ), додајући да циљ живота може 
бити именован и као euesto, „и многим другим именимаˮ (καὶ πολλοῖς ἄλλοις ὀνόμασι). 
Она се набрајају у наставку пасуса, а треба им придодати још и именицу женског рода 
ἀθαυμαστία („незачуђеностˮ, „незадивљеностˮ, али не у смислу индиферентности већ 
као стање унутрашње равнотеже и смирености) (ДК68А168).
53 Видети: ДК68Б4, ДК68Б140, ДК68Б257.
54 Речи којима се блаженство идентификује као ἁρμονία или συμμετρία (обе су именице 
женског рода), могу, осим демокритовског ауторства, са готово истом уверљивошћу 
носити и питагорејски печат, и бити приписане Сократу и Платону. Консултовати и: 
ДК68Б191.
55 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 138, A167. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 129, A167.
56 Прев. Ж. Калуђеровић. M. Tullius Cicero, De finibus bonorum et malorum, V, 29.87. 
Интернет адреса: https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A20
07.01.0036%3Abook%3D5%3Asection%3D87. У Дилс-Кранцовој нумерацији овај па-
саж је, благо модификован, означен као фрагмент 68А169. У њиховој верзији, уместо 
демонстративне заменице id („тоˮ, „оноˮ) на самом почетку пасуса стоји прилог ideo 
(„затоˮ, „стогаˮ), па цела реченица може да се преведе овако: „Зато, наиме, он [Демо-
крит, прим. Ж. К.] највеће добро назива добрим расположењем (εὐθυμίαν), а често и 
неустрашивошћу (ἀθαμβίαν), то јест духом ослобођеним страхаˮ (ideo enim ille summum 
bonum εὐθυμίαν et saepe ἀθαμβίαν appellat, id est animum terrore liberum). H. Diels, Pred-
sokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 139, A169. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, 
Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 129, A169.



65ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

num εὐθυμίαν et saepe ἀθαμβίαν appellat, id est animum terrore liberum). 
Именица женског рода ἀθαμβία („неустрашивост”, „небојажљивост”), 
која је поменута у Цицероновом запису, појављује се и у 4. фрагменту 
(ДК68Б4)57 да означи оно што се по Абдерићанину, између осталог, 
називало telosom58 живота. У 215. фрагменту (ДК68Б215), пак, она 
је употребљена да покаже да се величина и углед правде састоји у 
чврстини и смелости мисли, илити, да су врлине темељ сваког стабилног 
и исправног поретка, како у појединцу тако и у заједници, а да страх 
који произилази из неправде деструише те темеље:

Слава правде [је] храброст и неустрашивост 
(ἀθαμβίη) мисли, док страх [из] неправде 
[има] крај у несрећи.59

δίκης κῦδος γνώμης θάρσος καὶ ἀθαμ-
βίη, ἀδικίης δὲ δεῖμα ξυμφορῆς τέρμα.

59

Фрагмент број 256 (ДК68Б256) вероватно је најближи одређењу 
dike:

57 Помиње се athambia још и у: ДК68Б216.
58 Премда је Демокрит аутор и списа карактеристичног назива О сврси (περὶ τέλους) 
(ДК68Б4), његов концепцијски прилаз, генерално гледано, тешко може бити телеолошки. 
Аристотел каже да је Абдерићанин пропустио говорити о ономе „због чега” (τὸ οὗ ἕνεκα) и 
да све чиме се природа користи своди на нужност (ἀνάγκη) (ГА789б2-4), што се потврђује 
и у ДК28А32, с тим што се тамо тврди да је нужност сама: „Усуд и правда и провидност и 
творац космоса” (εἱμαρμένην καὶ δίκην καὶ πρόνοιαν καὶ κοσμοποιόν). Прев. Ж. Калуђеровић. 
H. Diels, Predsokratovci fragmenti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 200, A32. Нем. изд. H. Diels, 
W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, s. 223, A32. 
И овде се показује колико је комплексан истраживачки задатак да се покуша интегрисање 
целине Corpus Democriteum-а, односно да се у обиљу разнородног материјала који је 
преостао иза Леукиповог „дружбеникаˮ (ἑταῖρος) (Мет. 985б4), синхронизују и ускладе 
елементи његове филозофије природе и „етикеˮ. Упућени у ствар филозофије су по 
овом питању радикално подељени. Неки уочавају кохерентно и самосвесно јединство 
у Демокритовом опусу, други пак разазнају само лабаву компатибилност, а трећи 
откривају очигледне недоследности. У сваком случају ако се, уз извесне резерве, и може 
повући паралелизам између његове физике и „етикеˮ, овај паралелизам тешко да се 
може свести на озбиљну и систематску повезаност између теоријске и практичке сфере 
Абдерићанинове филозофије. Видети: J. Barnes, The Presocratic Philosophers II, Routledge 
& Kegan Paul, London, Henley and Boston 1979, pp. 231-232.
59 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 178, B215. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 189, B215. Грчки оригинал у преводу додао Ж. К.



66 ARHE XXII, 44/2025

Правда је, наиме, чинити оно што треба, 
а неправда, пак, не чинити оно што треба, 
него се окретати [од] [тога].60

δίκη μέν ἐστιν ἔρδειν τὰ χρὴ ἐόντα, 
ἀδικίη δὲ μὴ ἔρδειν τὰ χρὴ ἐόντα, ἀλλὰ 
παρατρέπεσθαι.

60

У овом фрагменту апострофира се својеврсна дихотомија; Демокрит 
поручује да се правда огледа у делатном препознавању и спровођењу 
онога што је фундаментално и корисно, док неправда не произлази 
просто из пасивног изостанка тог чина, већ из релативно свесног, 
„вољногˮ, макар и ненамерног, скретања са исправног пута ка добру. 
Како било, евидентно је да је у ДК68Б256 нагласак на ономе „чинитиˮ, 
„радити” (ἔρδειν), и на ономе „треба”, „потребно јеˮ (χρὴ).

У 262. (ДК68Б262) и 263. (ДК68Б263) фрагменту прецизира се 
шта ово „требање” означава, како у вези са правдом тако и у вези са 
неправдом. Фрагмент 262 (ДК68Б262) идеју из претходно поменутог 
пасажа развија у смеру правне и éthoske одговорности: неправда се 
не састоји само у формалном чину ослобађања кривца, већ у нечијем 
афинитету према користи (κέρδει) и задовољству (ἡδονῆι) као мерилима 
пресуде. Правда је стога не само питање чина, већ и унутрашњег увида 
и éthoskog става (прев. Ж. Калуђеровић: „мора лежати на срцуˮ (ἐγκάρ-
διον ἀνάγκη εἶναι); онај ко погрешно суди односно „мимо законаˮ (παρὰ 
νόμον), а на основу себичних мотива, неминовно носи у себи неправду.

Овим се стиже корак ближе Демокритовом одређењу правде, 
пошто је она, као што је већ наговештено, везана за слеђење закона и 
норми. Сферу требања одређују писани и неписани акти и уредбе, који 
регулишу живот обичајносне заједнице. Изван овог поштовања закона и 
норми, што би, условно речено, била супстанција правде, постоји нешто 
што би се могло назвати грађанском врлином. О томе Абдерићанин 
пише у другопоменутом фрагменту: „Највеће учешће у деоби правде 
и врлине има онај [који] највише [почасти] вредности расподељује 
<најзаслужнијима> (?)”61 (δίκης καὶ ἀρετῆς μεγίστην μετέχει μοῖραν ὁ 
[τιμὰς] ἀξίας τὰς μεγίστας τάμνων <τοῖς ἀξιωτάτοις> (?) (ДК68Б263).

60 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 181, B256. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 197, B256.
61 Прев. Ж. Калуђеровић. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, 
str. 182, B263. Нем. изд. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, 
Zürich . Hildesheim 1985, s. 199, B263.



67ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Његова констатација има више практички него теоријски карактер: 
правда и врлине62 још увек нису моралне категорије разрађене кроз 
дијалектички процес, него су резултат устаљеног функционисања 
заједнице; онај ко праведно и пропорционално нечијим заслугама 
распоређује част и друге награде не само да потврђује опште прихваћене 
норме, већ показује и највиши ниво социјалне одговорности, јер његова 
дела представљају оперативни механизам којим се одржава поредак и 
хармонична заједница.63

-

Демокрит је био, ако не врхунац, оно барем последња или једна од 
последњих инстанци пресократског истраживања physisa. Код њега се 
наговештава идеја о опреци φύσις-νόμος64 и изричито идеја о опреци 
φύσις-τύχη. Његов космолошки појам природе поступно прелази у 
антрополошки појам природе, на коме почива људска разборитост, која 
се негује παιδεία-ом.65 Хелени знају вредност васпитања и образовања 
за преображавање људског бића, које према учењима произашлим 
превасходно из сократовске рецепције врхуни у филозофији. 
Уобличавање човека према одређеном смислу и сврси посредством 

62 О Демокритовом дескрибовању других врлина и карактеристика тадашњег 
грчког éthosa консултовати: о самодовољности (αὐτάρκεια): ДК68Б176, ДК68Б209, 
ДК68Б210, ДК68Б246; о разборитости (φρονήσιος): ДК68Б2, ДК68Б26, ДК68Б42, 
ДК68Б95, ДК68Б119, ДК68Б183, ДК68Б193; о умерености (σωφροσύνη): ДК68Б54, 
ДК68Б67, ДК68Б160, ДК68Б208, ДК68Б210, ДК68Б211, ДК68Б291, ДК68Б294; о 
храбрости (ἀνδρεία): ДК68Б181, ДК68Б213, ДК68Б214; о мудрости (σοφία): ДК68А1, 
ДК68А2, ДК68А16, ДК68А18, ДК68А19, ДК68А21, ДК68А53, ДК68А116, ДК68А135, 
ДК68А151, ДК68А166, ДК68Б21, ДК68Б26, ДК68Б31, ДК68Б47, ДК68Б59, ДК68Б115, 
ДК68Б118, ДК68Б119, ДК68Б142, ДК68Б197, ДК68Б216, ДК68Б247, ДК68Ц16; о 
светом (ὁσίως): ДК68Б160.
63 Демокритово схватање правде, као поштовања писаних и неписаних правила, 
заједно са наглашавањем расподеле почасти према заслугама, представљало је део зајед-
ничког духовног milieu-а Хеладе, из ког су, без имплицирања директног преузимања 
Абдерићанових идеја, Платон и Аристотел касније минуциозно артикулисали своје 
врсте једнакости те типологију комутативне и дистрибутивне праведности.
64 За супротно становиште упоредити: C. C. W. Taylor, „Anaxagoras and the atomists”, 
pp. 218-219, у: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge History of Philosophy Volume I. From the 
Beginning to Plato, Taylor & Francis e-Library, London and New York 2005.
65 Консултовати (осим већ цитираног ДК68Б181) и: ДК68Б33, ДК68Б179, ДК68Б180, 
ДК68Б182, ДК68Б183, ДК68Б185, ДК68Б187, ДК68Б197, ДК68Б242; A. Dihle, Grci i 
stranci, Karpos, Loznica 2016, str. 42.



68 ARHE XXII, 44/2025

paideie омогућава и стварање човекове „друге природе”,66 која је, у 
ствари, његова „прва природа”. Абдерићанин наслућује да проста 
природна егзистенција човека није оно стање у коме он треба да остане, 
као и да човек из сопствене визуре посматрано представља посебан 
догађај у kosmosu.67 Посебност човека изражава се кроз његово увиђање 
да му се властита духовна егзистенција представља као не-природна, 
друго-природна или као највиша тачка његове природне егзистенције, 
односно као ход удаљавања од природне егзистенције.

Када је реч о практичким стварима које се тичу човека,68 закона, 
прописа, норми и обичаја, код Абдерићанина се могу пронаћи 
доминантно саветодавни елементи који су били карактеристични за 
пред-етичко и пред-морално искуство Хелена. Ако му, коначно, треба 
одати признање због покушаја дефинисања у овом чланку навођених 
израза и термина, не сме се заборавити да у Демокритовим фрагментима 

66 О појму „друге природеˮ упоредити: M. A. Perović, Filozofija morala, Cenzura, Novi 
Sad 2013, str. 113-115.
67 Хришћански новоплатоничар из VI века Давид из Јерменије (Δαβίδ ὁ Ἀρμένιος или 
Δαβίδ ο Ανίκητος („Давид непобедивиˮ) тврди да се човек, према Демокриту, може 
одредити као (ДК68Б34): „Мали (распо)редˮ (μικρῶι κόσμωι). Прев. Ж. Калуђеровић. 
H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 158, B34. Нем. изд. H. 
Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Zürich . Hildesheim 1985, 
s. 153, B34. Видети: B. Pavlović, Presokratska misao, ΠΛΑΤΩ, Beograd 1997, str. 314; В. 
Митевски, Душата и духовниот живот во антиката и раното средновековие, Матица 
македонска, Скопје 2012, стр. 73; T. Kokić, Pregled antičke filozofije, Naklada Breza, Zagreb 
2015, str. 91-92. Рефлектовање човека као μικρῶι κόσμωι имплицитно указује на његову 
вредност достојног предмета филозофског мишљења и високи онтолошки статус који се 
уклапа у μέγας διάκοσμος. Истовремено, став о постојању диференције између „малогˮ 
(распо)реда и „великогˮ по(ред)ка збиљности наговештава мисаону смелост одржања 
човека у свести о тој разлици. Мисаоно искуство тог филозофског исказа постало је 
(дуго)трајна баштина западне филозофске и опште културе, из које црпе инспирацију 
све антрополошке и особито антропоцентричке концепције које заступају резоне о 
истакнутом и привилегованом положају човека у свету. Наговештаји логоцентричких 
и хомоцентричких светоназора, као темеља модерне грађанске епохе, могу се пронаћи 
и у Демокритовим запажањима, упркос структурним изазовима инхерентним његовој 
концепцији. Поред поменутог 278. фрагмента (ДК68Б278), потребно је у том контексту 
консултовати и следеће фрагменте: ДК68А105, ДК68А111; ДК68Б5.8.7., ДК68Б11, 
ДК68Б33, ДК68Б34, ДК68Б179, ДК68Б180, ДК68Б181, ДК68Б182, ДК68Б183, 
ДК68Б185, ДК68Б187.
68 Скептичар и лекар из II или можда III века наше ере Секст Емпирик (Против 
математичара (ΠΡΟΣ ΜΑΘΗΜΑΤΙΚΟΥΣ) (VII, 265) (ДК68Б165), преноси једноставну 
Демокритову тврдњу: „Човек је оно што сви знамоˮ (᾿Ἄνθρωπός ἐστιν ὃ πάντες ἴδμεν᾿). 
Прев. Ж. Калуђеровић. Σ. Ἐμπειρικός, ΠΡΟΣ ΜΑΘΗΜΑΤΙΚΟΥΣ, σελ. 248, VII, 265. 
Интернет адреса: 
https://archive.org/details/sextusempiricus01bekkgoog/page/n241/mode/2up?view=theater.



69ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

ипак нема њихове појмовне артикулације, већ се у бројним Fragmenta 
moralia показује само згуснута практичка мудрост обичајносног света, 
gnome (γνῶμαι) тј. поучне изреке тог света, и не више од тога.

ЛИТЕРАТУРА

Anzenbacher, A., Filozofija, Školska knjiga, Zagreb 1995.
Aristotel, Fizika, PAIDEIA, Beograd 2006.
Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007.
Aristotel, O delovima životinja. O kretanju životinja. O hodu životinja, PAIDEIA, 

Beograd 2011.
Aristotel, O disanju, у: O duši. Parva naturalia, PAIDEIA, Beograd 2012.
Aristotel, O nebu. O postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009.
Aristotel, O rađanju životinja, PAIDEIA, Beograd 2011.
Aristotel, Politika, Liber, Zagreb 1988.
Aristotel, Ustav atinski, ΠΛΑΤΩ, Beograd 1997.
Aristotelis Opera, ex recensione Immanuelis Bekkeri, edidit Academia Regia 

Borrusica, vol. I-V, Berlin 1831-1870. Ново издање припремио је O. 
Gigon, Walter de Gruyter & Co., Berlin 1970-1987. Сви Аристотелови 
оригинални наводи сравњивани су према овом издању.

Barnes, J., The Presocratic Philosophers II, Routledge & Kegan Paul, London, 
Henley and Boston 1979.

Cicero, M. T., De finibus bonorum et malorum. Интернет адреса: https://www.
perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2007.01.0036%-
3Abook%3D5%3Asection%3D87.

Claus, D. B., Toward the Soul: An Inquiry into the Meaning of ψυχή before Plato, Yale 
University Press, New Haven, London 1981.

Curd, P. (ed.), A Presocratic Reader, Hackett Publishing Company, Inc., Indianapolis/
Cambridge 2011.

Diels, H., Kranz, W., Die Fragmente der Vorsokratiker I-III, Weidmann, Zürich . 
Hildesheim 1985-1987.

Diels, H., Predsokratovci fragmenti I-II, Naprijed, Zagreb 1983.
Dihle, A., Grci i stranci, Karpos, Loznica 2016.
Đurić, M. N., Istorija helenske etike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Beograd 

1990.
Ἐμπειρικός, Σ., ΠΡΟΣ ΜΑΘΗΜΑΤΙΚΟΥΣ. Интернет адреса: https://archive.org/

details/sextusempiricus01bekkgoog/page/188/mode/2up?view=theater.
English, R. B., „Democritus’ Theory of Sense Perception,” у: Transactions and 

Proceedings of the American Philological Association, Vol. 46. (1915).
Frede, M., Slobodna volja, Fedon, Beograd 2012.
Gadamer, H.-G., Istina i metod, Fedon, Beograd 2011.
Guthrie, W. K. C., A History of Greek Philosophy II, Cambridge University Press, 

Cambridge 1965.
Huseinov, A. A., Irlic, G., Istorija etike, Književna zajednica Novog Sada, Novi Sad 

1992.



70 ARHE XXII, 44/2025

Kahn, C. H., „Democritus and the Origins of Moral Psychology”, у: The American 
Journal of Philology, Vol. 106, No. 1. (Spring, 1985).

Kaluđerović, Ž., Istorija helenske filozofije I, Akademska knjiga, Novi Sad 2024.
Kaluđerović, Ž., Jašić, O., Kaluđerović Mijartović, Z., „Dike atinskog mudraca i 

zakonodavca”, у: Gradovrh, god. XVIII, br. 18, Tuzla, Bosna i Hercegovina, 
studeni 2022.

Kaluđerović, Ž., „Presocratics and Other Living Beings”, у: Філософія освіти. 
Philosophy of Education, Vol. 26, No. 1, Київ, Україна, 2020.

Kaluđerović, Ž., „Pretpostavke nastanka moralaˮ, у: Bošnjačka pismohrana (Zbornik 
radova Simpozija «Gdje je nestao - moral»), Svezak 15, broj 42-43, Zagreb, 
Hrvatska, 2016.

Калуђеровић, Ж., Калуђеровић Мијартовић, З., „Прото-биоетика онога који је ‘о 
свему размишљао’”, у: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024.

Kokić, T., Pregled antičke filozofije, Naklada Breza, Zagreb 2015.
Ksenofont, Uspomene o Sokratu, BIGZ, Beograd 1980.
Laertije, D., Životi i mišljenja istaknutih filozofa, BIGZ, Beograd 1973. Оригинал 

Βίοι καὶ γνῶμαι τῶν ἐν φιλοσοφίᾳ εὐδοκιμησάντων преузет је са Интернет 
адресе: http://www.mikrosapoplous.gr/dl/dl.html.

Laks, A., Most, G. W. (ed. and trans.), Early Greek Philosophy Later Ionian 
and Athenian Thinkers Part 2, Harvard University Press, Cambridge, 
Massachusetts, London, England, 2016.

McKirahan, R. D., Philosophy Before Socrates, Hackett Publishing Company, Inc., 
Indianapolis/Cambridge 2010.

Митевски, В., Душата и духовниот живот во антиката и раното средновековие, 
Матица македонска, Скопје 2012.

Павловић, Б., Пресократска мисао, ΠΛΑΤΩ, Београд 1997.
Perović, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad 2013.
Perović, M. A., Filozofija politike, Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Podgorica 

2019.
Perović, M. A., Praktička filozofija, Grafomedia, Novi Sad 2004.
Platon, Menon, у: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970. Оригинал ΜΕΝΩΝ (ἢ περὶ 

ἀρετῆς, πειραστικός) преузет је из: Platon, DES SOKRATES APOLOGIE. 
KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS. MENON, Werke: in 
8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 1988.

Platon, Odbrana Sokratova, у: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970. Оригинал 
ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΣΩΚΡΑΤΟΥΣ преузет је из: Platon, DES SOKRATES 
APOLOGIE. KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS. 
MENON, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1988.

Platon, Protagora. Gorgija, Kultura, Beograd 1968. Оригинал ΠΡΩΤΑΓΟΡΑΣ 
(ἢ σοφισταί, ἐνδεικτικός) преузет је из: Platon, ION ∙ HIPPIAS II ∙ 
PROTAGORAS ∙ LACHES ∙ CHARMIDES ∙ EUTHYPHRON ∙ LYSIS ∙ 
HIPPIAS I ∙ ALKIBIADES I, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., erster band, 
Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1990.

Platon, Zakoni, Dereta, Beograd 2004.
Procope, J. F., „Democritus on Politics and the Care of the Soul”, у: The Classical 

Quarterly, New Series, Vol. 39, No. 2. (1989).



71ПРЕД-ЕТИЧКА РЕФЛЕКСИЈА ПЕРИФРОНЕТИЧКОГ...

Rohde, E., Psyche, Routledge & Kegan Paul, London 1925.
Schmid, W., „Der Ausgang der altionischen Naturphilosophie: die Atomistik”, пог. 

VIII, у: W. Schmid - O. Stählin, Geschichte der griechischen Literatur, I. 
Teil, 5. Band, 2. Hälfte, 2. Abschnitt, Munich 1948.

Снел, Б., Откривање духа у грчкој филозофији и књижевности, Карпос, Лозница 
2014.

Sorabji, R., Emocije i duševni mir, Sandorf & Mizantrop, Zagreb 2016.
Stobaei, J, Anthologium Eclogae Physicae et Ethicae, vol. I, recens. C. Wachsmuth et 

O. Hense, Apud Weidmannos, Berolini 1884.
Stobaei, J., Anthologium, vol. IV, partem priorem, recens. C. Wachsmuth et O. Hense, 

Apud Weidmannos, Berolini 1909.
Taylor, C. C. W., „Anaxagoras and the atomists”, у: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge 

History of Philosophy Volume I. From the Beginning to Plato, Taylor & 
Francis e-Library, London and New York 2005.

Taylor, C. C. W., „The atomists”, у: A. A. Long (ed.), The Cambridge Companion to 
EARLY GREEK PHILOSOPHY, Cambridge University Press, Cambridge 
1999.

Vlastos, G., „Ethics and Physics in Democritus” (Part Two), у: The Philosophical 
Review, Vol. 55, No. 1. (Jan., 1946).

Жуњић, С., Аристотел и хенологија, Досије студио, Београд 2020.



72 ARHE XXII, 44/2025

ŽELJKO KALUĐEROVIĆ
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

PRE-ETHICAL REFLECTION OF THE 
PERIPHRONETIC ABDERITE

Abstract: Eight or nine catalogued writings of Democritus, preserved under the 
collective title Ethics (᾿Ηθικὰ), have survived, arranged into two tetralogies. 
Subsequently, several eminent thinkers endeavoured to integrate these somewhat 
fewer than 220 fragments into a logical, coherent, and original system, conferring upon 
them a place of prominence within the philosophy of „Wisdom” from Abdera, with 
the intent of concluding that, in his case, one may speak almost incontrovertibly of an 
ethics, indeed to the extent of regarding him as the progenitor of Greek ethical thought. 
However, an examination of those passages and of Leukippus’ „associate” positions 
concerning virtue, justice, laws, regulations, norms, responsibility, democracy, liberty, 
contentment, happiness, measure, paideia, and man has led the author of this article 
to a markedly diff erent conclusion. From the extant Fragmenta moralia, it is manifest 
that there is no separate methodological refl ection on morals, nor any thinking on 
active thinking, alias, ethics, as a discipline, nor any conceptual articulation of the 
aforementioned practical expressions and terms. In the Thracian’s notes, one most 
frequently fi nds morality-based maxims and so-called loci communes of Hellenic 
culture and civilisation. A signifi cant number of sententiae, in other words, do not 
transcend the realm of explicating what is known as folk wisdom, that is, gnōmai, 
or didactic maxims, of the ancient world. Ultimately, the author has determined 
that within the ‘ethical’ works of the „very thoughtful” (περίφρονα) Abderite one 
encounters predominantly advisory elements characteristic of the pre-ethical and pre-
moral experience of the Hellenes, and no more than that.
Keywords: „very thoughtful” Abderite, Ethics, ‘ethics’, virtues, customary morality, 
locus communis, gnōmai; pre-ethical refl ection

Primljeno: 1.7.2025.
Prihvaćeno: 28.8.2025.



73

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
    342.3
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.73-84
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

TONĆI KOKIĆ1

Univerzitet u Splitu, Filozofski fakultet, Hrvatska

PODJELA MOĆI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA 
OPSTANAK

Sažetak: Podjela političke moći na zakonodavnu, izvršnu i sudsku vlast temeljna je 
ustavna pretpostavka suvremenih političkih uređenja demokratskih država. Ključna 
intencija diobe vlasti je u raspodjeli funkcija i osoba kako bi se izbjegla koncentracija 
moći i moguća tiranija manje skupine ili jednog čovjeka, kao i opstanak zajednice. 
Anticipacije ove teorije su u antičkim grčkim polisima gdje su postojale miješane 
ustavne vrste koje su uključivale elemente monarhije, oligarhije i demokracije – 
paradigmatski primjer takve ustavne mješavine je Sparta. Spartanski visoko razvijeni 
i sofi sticirani politički sustav uključivao je oblike miješane vladavine, s međusobnom 
kontrolom funkcija i osoba koje ih nose, i jasnim političkim ciljem očuvanja postojeće 
društveno-ekonomske pozicije pripadnika različitih društvenih slojeva. Spartansko 
društvo bilo je utemeljeno na nepravednim naslijeđenim odnosima u kojima je jedna 
klasa uživala rezultate rada drugih klasa, na kraju je takav sistem doveo do manjka 
stanovništva, pogotovo vojnika iz vladajuće klase i Sparta je propala. Teza da je 
propast Sparte uzrokovana nepravednim odnosima nije jednostavno dokaziva, kao ni 
teza da je podjela političke moći nekorisna za opstanak države – autor uvjerljivijom 
smatra tezu da miješani oblik vlasti, dioba moći, koristan politički alat koji ipak ne 
jamči očuvanje političke zajednice čak i kada je ona pravedna – nego da ontogenija 
i rodoslovlje neke konkretne zajednice te povijesni kontekst nužno vode političkom 
kraju svaki oblik političkog udruživanja u konkretnom povijesnom trenutku jer je 
takav uvijek po svojoj naravi privremen.
Ključne riječi: antička fi lozofi ja, miješana ustavna vladavina, polis, dioba moći, 
Sparta

1 E-mail adresa autora: tkokic@ffst.hr



74 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

Izrekom britanskog povjesničara Lorda Actona iz 19. st. da je moć pod-
ložna korupciji, a da apsolutna moć korumpira apsolutno, ukazuje se na to da 
koncentracija moći vodi prema apsolutnoj moći malog broja ljudi, ili samo 
jednoga – diktaturi. Suvremeni predstavnički politički sustavi svojim te-
meljnim zakonima pretpostavljaju tripartitnu podjelu vlasti na zakonodavnu, 
izvršnu i sudsku, pokušavajući uspostaviti sustav međusobne kontrole koji ne 
bi dopustio preuzimanje apsolutne vlasti i njezine zloupotrebe od strane neke 
parcijalne skupine. Trodioba vlasti u parlamentarnim demokracijama trebala 
bi jamčiti zaštitu interesa različitih skupina, uspostavljanjem institucionalnih 
pravila kojim bi se harmonizirali ti interesi, i tako očuvala stabilnost zajed-
nica. Prvo poglavlje rada donosi političko-povijesni prikaz antičke Sparte, 
njezinih prirodnih i ljudskih resursa te opisuje njezin položaj unutar grčkog 
svijeta. Drugo poglavlje, jer su izvori ili inspiracija suvremene trodiobe vlasti 
vjerojatno antički, u antičkim grčkim polisima, opisuje postojeća antička 
ustavna ustrojstva (postojale su monarhija, oligarhija i demokracija kao obli-
ci vlasti, kao i miješani oblici) te specifična obilježja spartanskog političkog 
uređenja – kao miješanog oblika ustavne vlasti u kojem je postojalo među-
djelovanje monarhijskog oblika dijarhije, nadglednika tj. efora i predstavnič-
ke vlasti skupštine te Vijeća starijih. U zaključku se koristi primjer Sparte 
kao paradigmatski obrazac političke zajednice s dobrom podjelom moći, 
ukazujući da je podjela moći dobar politički oblik vlasti, ali koji na žalost čak 
i kada je pravedan ne jamči očuvanje političke zajednice.

SPARTA

Nije bilo dopušteno upisati ime pokojnika na njegovom grobu, osim
ako se radilo o muškarcu poginulom u ratu ili ženi koja je umrla

obavljajući svoju svetu dužnost 
(Plut. Lyc. 27.2).

Pojam Sparta izaziva niz asocijacija, od bitke kod Termopila gdje je 
prikazana nevjerojatna hrabrost i očuvanje časti koje je važnije od vlastitog 
života, oskudnog načina života, spartanskog, preko lakonskih izraza kojima 
se misli na jezgrovit i kratki načina govora Lakademonjana, označavajući 
specifičnost Sparte i Lakonije. Sparta je do danas ostala paradigma hrabre, 
vrhunski vojno organizirane zajednice koju odlikuje red, građanska disci-
plina, pažljivi i strogi obrazovni sistem, minuciozna politička uređenost s 



75PODJELA MOĆI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK

jasnim i specifičnim mehanizmom kontrole vlasti i stroga društvena hijerar-
hija koja se oslanjala na robovski rad i društveno-ekonomsku nejednakost 
klasa. Divljenje prema spartanskoj kulturi i političkom sustavu poznato kao 
lakonofilija, začeto je već u antici, kod Sokrata i Platona, može se naći u 
brojnim nedemokratskim političkim uređenjima i diktaturama, a u zadnje 
vrijeme i demokratskim, posebno kod onih usmjerenih više prema političkoj 
stabilnosti nego kompliciranim demokratskim procedurama. U arhajskom 
i klasičnom razdoblju Sparta je bila najmoćniji grad-država grčkog svijeta 
(Pomeroy, 2014: 91). U začecima grčke civilizacije, negdje između 8. i 7 
st. pr. Kr. Sparta je vjerojatno doživljavala svoj društveni i kulturni flourit. 
Sparta je u tom trenutku bila predvodnica kulture helenskog svijeta, no do 
5. st. pr. Kr. ostala je samo vojna sila dok je društvo, uključujući ekonomiju, 
kulturu i umjetnost, nazadavalo prema vojno organiziranoj zajednici s vrlo 
rigidinim društvenim podjelama, sve dok i njezina vojna moć nije erodirala u 
ratu s Tebom, Atenom i Makedoncima, da bi na kraju izgubila neovisnost pod 
Rimljanima 146. pr. Kr. Stereotipna idealizacija opisuje Spartu kao složnu 
zajednicu jednakih, u kojoj je postojao patriotizam, asketizam, militarizam, 
pederastija i prava žena, no to nije bilo njezino zbiljsko i trajno obilježje, 
nego samo jedan povijesni trenutak, iako je ovaj stereotip ostavio najsnažniju 
impresiju koja je oblikovala stoljetne opise spartanskog društvenog uređenja 
(Batarelo Kokić i Kokić, 2021: 542). Zajednica jednakih odnosila se samo 
na brojčano vrlo malu skupinu stanovnika Sparte, punoljetnih muškaraca, 
spartijata, čiji su očevi bili to isto.

Grci su stanovnike Sparte zvali Lakademonjanima jer je osim samog 
grada Sparte, grad-državu tj. polis sačinjavalo još pet sela oko male uzvisine, 
akropole, njihova naselja na tom teritoriju nazivana su Lakonskom zemljom 
(Lakônikê gê) pa su oni sebe često nazivali Lakonjanima. Sparta je teritori-
jem od oko 7700 km2 bila najveći grčki grad-država, tri puta veća od Atene, 
također je bila među najbogatijim polisima, s razvijenom metalurgijom i 
vrhunskim lončarskim proizvodima. Tradicija ističe i ljepotu spartanskih 
žena: „Ljepota spartanskih žena bila je naširoko slavljena, a spartanski ženski 
zborovi bili su poznati” (Pomeroy, 2014: 93). Za razliku od Atene koja je 
izvozila ‘suvišak’ stanovništva izvan grčkih krajeva zbog sprječavanja rasta-
kanja veličine ograničenih zemljišnih posjeda i osiromašenja, kolonizirajući 
Mediteran i Crno more, Spartanci su osvojili poljoprivredno bogatu Meseni-
ju, istovremeno porobivši njezine grčke stanovnike koji su postali spartansko 
roblje: „Osvojene zemlje bile su podijeljene na imanja koja su obrađivali 
mesenski heloti u korist spartanskih gospodara koji su, oslobođeni potrebe za 
radom, svoje vrijeme posvećivali vojnoj obuci” (Tridimas, 2024: 46). Heloti 
su gospodarima uz obavezu pokornosti, iako to nije bilo fiksno određeno, 



76 ARHE XXII, 44/2025

morali davati „polovinu uroda sa polja” (Paus. 4.14.4). Oko 9000 spartijata, 
muškaraca čiji su očevi također bili spartijati, dobijali bi neotuđivi (nije se 
mogao prodati niti pokloniti) komad zemlje (klaros) podjednake veličine: 
ovaj sustav uspješno je funkcionirao sve dok nadglednik (efor) Epitad zbog 
osobnih interesa, osvete sinu, nije u 4. st. pr. Kr. promijenio zakon dopustivši 
„otuđenje zemljišta od prirodnih nasljednika” (Isaeus, 2013: 198).

Sparta je u to vrijeme jedina u Grčkoj imala stalnu profesionalnu vojsku, 
postavljajući se često za zaštitnicu svih Grka i njihovih polisa, a muški sta-
novnici bili su vojni obveznici do 60 godine starosti. Grčki polisi su prihva-
ćali njezino vojno prvenstvo i pouzdavali se u njihovu vojnu snagu, pogotovo 
u otporu Perzijancima (Powell, 2003: 97). U Herodota postoje zapisi koji to 
potvrđuju: 

Spartanci su davali admirala koji je bio glavni zapovjednik, a Euribiad (Eu-
rybiades), Euriklidov sin (Euryclides), kaže da su saveznici rekli da ako im 
Lakonjanin nije vođa, radije bi okončali flotu koja se okupljala nego da je vode 
Atenjani (Hdt. 8). 

Hrabra i dobro uvježbana spartanska vojska na kraju je, prije velikog 
vojnog poraza Sparte 371. god. pr. Kr. u bitci kod Leuktre gdje ih je pora-
zila tebanska vojska, bila malobrojna i imala tek malo više od 1000 teško 
naoružanih pješaka, hoplita (Powel, 2003: 98). Nakon poraza preživjeli spar-
tanski vojnici, njih nekoliko stotina, pobjegli su s bojnog polja bez sankcija 
po povratku kući. Ovaj poraz označio je kraj prevlasti Sparte među grčkim 
polisima. Samo pedeset godina ranije, u bitci s Atenom 425. god. pr. Kr. kod 
Sfakterije kada je zarobljenim spartijatima, njih 120, koji su se izgladnjeli 
predali, oduzeta čast. Razlog promjene odnosa prema vojnicima koji su se 
predali bio je u manjku spartijata i opasnosti od propasti Sparte zbog manjka 
ljudi (oliganthrôpia). Manjak stanovnika je bio takav da su spartijati uveli 
zakon: „Naime, hoteći zakonodavac da Spartanaca bude što je moguće više, 
nagovorio je građane da rađaju što više djece. Jer postoji u njih zakon prema 
kojem se čovjek s trojicom sinova oslobađa službe u tjelesnoj straži, dok je 
onaj s četvoricom slobodan od svih daća” (Aristot. Pol. 1270b).

Sparta je bila vojnički organizirana država, no homoioi ipak nisu većinu 
dana provodili u vojnim vježbama nego u igrama loptom, lovu i gimnastici 
(Bayliss, 2022: 41). Spartanci su zbog toga bili nadmoćni u sportu pa su  na 
panhelenskim igrama u razdoblju između 720. i 576. god. pr. Kr. predvodili 
u broju pobjednika na igrama: od 81 poznatog olimpijskog pobjednika Spar-
ta je dala njih 46. U tadašnjem najpopularnijem takmičenju, stadionskom 
trčanju, Sparta je dala 21 pobjednika od njih 36 poznatih iz tog razdoblja. 
Uživanje u sportu i dokolici koja je to omogućavala, pretpostavljalo je posto-



77.PODJELA MOĆI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK

janje političkog sustava upravljanja koji bi omogućio zadržavanje njihovog 
privilegiranog načina života, neupitnu političku stabilnost i trajno održanje 
zakona koji bi to propisali.

POLITIČKI SUSTAV SPARTE

Aristotel navodi kako bi ustav polisa trebao sadržavati tri elementa ili 
aspekta vlasti, podjelu moći:

Postoje u svih državnih poredaka tri dijela ο kojima valjan zakonodavac tre-
ba razvidjeti: što je kojemu korisno. Kad su ti usklađeni, nuždno je i poredak 
usklađen, i državni se poreci uzajamno razlikuju kako se razlikuju pojedini 
od tih sastojaka. Od ta tri sastojka jedan je onaj koji savjetuje ο zajedničkim 
stvarima, drugi je ο upravnim položajima (to jest: što oni trebaju biti i nad čime 
trebaju imati ovlast, te kakav treba biti njihov izbor), treći je ο sudstvu (Aristo-
tle Pol. 1297b40-1298a3).

Politički sustav polisa Sparte specifična je vrsta društvenog uređenja 
koja je miješala nekoliko tada poznatih ustavnih vrsta, a njegova struktura 
vjerojatno je proizlazila iz društvene strukture koju svaka vladajuća skupina 
pokušava održati. No, za razliku od npr. Atene koja je svojim demokratskim 
(dēmokratía) sustavom pokušavala stvoriti, ne vladavinu većine, nego „kom-
promis interesa između različitih klasa” (Powell, 2003: 273) i koja nije imala 
strogo formaliziranu podjelu na klase (iako su one naravno postojale i bile 
jasno razdijeljene), u Sparti je društvo bilo vrlo jasno podijeljeno, a njihov 
politički sustav je samo u vladajućoj klasi imao neku vrstu ravnopravnosti 
tipičnu za politički sustav dēmokratía.

Spartansko društvo bilo je političko-ekonomski podijeljeno u nekoliko 
glavnih skupina: 1) vladajuća klasa muškaraca istovjetnog političkog polo-
žaja, spartijati (sg. spărtĭā́tai) ili tako zvani ‘oni slični’ (hoi homoioi) iako je 
među njima bilo značajnih razlika u bogatstvu, privilegirani sloj političara, 
vojnika i nasljednih zemljoposjednika, 2) sloj slobodnih građana bez punih 
građanskih prava, nejasne etničke pripadnosti, zvanih ‘susjedi’ (perioikoi) 
koji su živjeli oko Sparte, na ‘susjednim’ selima (komai) ili zajednicama (po-
leis) s vrlo malim zemljišnim posjedima (iako je među njima bilo bogatih) i 
nekom vrstom lokalne uprave te pravima u služenju u vojsci, i 3) potlačeni 
sloj porobljenih, heloti (heilōtĕs) ili zarobljenici, to su bili potomci izvornih 
stanovnika Lakonije i Mesenije, sluge s pravima sličnijima robovskim, njima 
se ponekad mogao oduzeti život bez ikakve sankcije. Heloti su bili najniži 
sloj prema kojem su spartijati bili nemilosrdni, iako su ovisili o njihovom 
radu koji je bio ‘prehrambeni kanal’ spartanskog društva (Bayliss, 2022: 31). 



78 ARHE XXII, 44/2025

Barijere između klasa bile su slabo propusne ali su ipak dopuštale određeni 
prijelaz između skupina jer su se heloti mogli osloboditi prijelazom u tzv. 
klasu novih pripadnika demosa (neodamodeis), vjerojatno zbog vojne služ-
be, kao što su spartijati koji bi zapali u siromaštvo i ostali bez sredstava za 
zajedničko blagovanje (syssitia) prelazili u klasu inferiornih (hypomeiones). 
Postojanje manjih ‘spartijata’ zabilježeno je samo jednim svjedočenjem u 
Ksenofonta: „Heloti, oslobođenici, manji (manje važni ili drugorazredni, nap. 
a.) Spartijati i Periojci” (Xen. Hell. 3.3.6). Uz ove međuklase postojala je i 
klasa ‘polubraće’ (mothakes) koju su sačinjavali usvojeni dječaci čiji je otac 
bio spartijat a majka helot, ili vjerojatnije, posebno nadareni dječaci inferi-
ornih koje je podupirao neko od bogatih spartijata (Bayliss, 2022: 26). Neki 
su također bili stranog porijekla, udomljena djeca (trophimoi) ali su stjecali 
obrazovanje unutar spartanskog obrazovnog sustava (Ducat, 2006: 151).

Različiti interesi slojeva spartanske zajednice očekivano su proizvodili 
napetosti u borbi za što bolji društveni i ekonomski položaj, kao i sukobi 
unutar slojeva jer su postojale razlike u bogatstvu unutar pripadnika svih 
slojeva, pogotovo spartijata. Legendarni spartanski zakonodavac i politički 
reformator Likurg (Lykoũrgos) čije postojanje nije neupitno dokazano, prema 
tradiciji prikazanoj u Plutarhovom Likurgovu životu, osmislio je spartanski 
politički sustav koji je trebao omogućiti stalnost postojećih odnosa, sprječa-
vajući prevlast određene interesne skupine unutar spartijatske zajednice:

Među mnogim inovacijama koje je Likurg uveo, prva i najvažnija bila je nje-
gova institucija senata ili Vijeća starijih, koje je, kako Platon kaže, time što se 
stopilo s ‘grozničavom’ vladom kraljeva i imalo jednak glas s njima u pitanjima 
od najveće važnosti, unijelo sigurnost i dužnu umjerenost u državne savjete. Jer 
prije toga građanska politika bila je promjenjiva i nestabilna, naginjući u jed-
nom trenutku slijeđenju kraljeva prema tiraniji, a u drugom slijeđenju mnoštva 
prema demokraciji (Plut. Lyc. 5.6).

Likurg je uveo savjetodavno Vijeće starijih (gerousía) koj i su činili sta-
riji od 60. godina, smatrajući da će se tako stabilizirati višestruki interesi i 
najbolje sprječiti suprotstavljene strane: Stariji će stati na stranu kraljeva u 
slučajevima nasrtaja naroda na vlast, a na stranu naroda u obrani od poku-
šaja uvođenja tiranije. Likurgu se pripisuje uvođenje kompleksnog sustava 
upravljanja koji je sadržavao elemente monarhije, oligarhije i demokracije, 
pa se može reći da je „Ustav Sparte tipičan grčki primjer miješanog ustava” 
(Hansen, 2010: 521). Za razliku od drugih grčkih polisa koji su bili monar-
hija (Makedonija), tiranija (Sirakuza), oligarhija (Korint) ili demokracija 
(Atena), u Sparti se nalazi miješani oblik vladavine: „Sparta je imala ono što 
su starogrčki komentatori nazivali ‘mješovitim’ ustavom, koji je spajao kra-



79PODJELA MOĆI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK

ljevstvo, oligarhiju i demokraciju ...” (Pomeroy, 2014: 33). Kraljevska vlast 
kao idealizacija iz proteklih vremena, Homerova tvrdnja kako „Nije dobro 
mnogovlađe; neka je jedan vladar” (Hom. Il. 204) više nije vrijedila, već 
se kod Aristotela kraljevska vlast, pogotovo ona dobročiniteljska, pripisuje 
nepovratnim prošlim vremenima „ ... vrsta kraljevske jednovlade obuhvaća 
one iz junačkoga doba koje bijahu prema zakonu te uz pristanak podanika 
i po očinskim običajima.” (Aristot. Pol. 1285b) dok se za najboljeg vladara 
pretpostavlja srednja klasa (hoi mésoi): „Bjelodano je dakle kako je najbolje 
državno zajedništvo sastavljeno od građana srednjeg staleža, i onim se drža-
vama može dobro upravljati u kojima je srednji stalež mnogobrojan i snažniji 
od oba ostala [staleža] u najvećoj mjeri” (Aristot. Pol. 1295b34-37).

Iz oblika miješanih ustava antičke Grčke, kao anticipacija ili neka vrsta 
inspiracije, iznikao je puno kasniji sustav podjele vlasti. Ipak, već rani oblici 
vladavine u grčkim polisima smanjili su utjecaj i moć monarhističke vlada-
vine kraljeva, dijeleći u Sparti moć najprije na pola – na dva kralja, a onda 
dalje raspoređujući moć na više članova aristokratske elite:

Novi sustav upravljanja bio je stoga dobar za polis u cjelini, ali posebno dobar 
za velike zemljoposjednike koji su postali upravljači, kao i za sve dominantne 
skupine u ljudskoj povijesti, oni su težili očuvanju svoje ekonomske i političke 
moći (Pomeroy, 2014: 63).

U slučaju Sparte izvršna vlast je bila u rukama dviju kraljevskih obitelji 
(basileis) različitog rodoslovlja (jedan iz loze Agijada, a drugi iz loze Eu-
ripontida), ali podjednakog autoriteta i važnosti zaduženja – jedan je bio u 
vojnom pohodu dok je drugi upravljao domaćim poslovima, radi izbjegava-
nja moguće anarhije: „jedan kralj je bio glavni zapovjednik vojske dok je 
drugi nadzirao domaće poslove i preuzimao ulogu vođe ako bi drugi kralj bio 
ubijen” (Pomeroy, 2014: 114). Moglo bi se reći da je monarhija bila netipična 
za grčke polise, dok je u Sparti bila ne samo monarhija nego je postojala 
dijarhija (Bayliss, 2022: 32), unutar koje su kraljevi imali ograničenu moć 
upravljanja i bili podložni sankcijama drugih dijelova vlasti, u trajnoj nesi-
gurnosti i bez privilegiranog položaja. Kraljevi su čak morali, pred eforima, 
u gotovo ponižavajućem uvjetu opstanka na vlasti svaki mjesec polagati 
zakletvu da će vladati prema državnim zakonima. Ovaj propis ukazuje 
kolika je bila razina povjerenja prema kraljevima u njihovom eventualnom 
posezanju prema tiraniji. Drugi izvršni dio vlasti sačinjavala je skupina od 
pet nadglednika, efora (éphoroı), koji su imali jednogodišnji mandat, oni su 
bili birani iz različitih unutrašnjih podslojeva spartijata, možda aklamacijom 
kao kod Vijeća starijih – iako nije točno poznato kako, u svakom slučaju 
su birani među muškarcima starijima od 30 godina. Izbor efora sličio je na 



80 ARHE XXII, 44/2025

demokraciju jer su se efori imenovali iz cijelog naroda ... no to je značilo da 
„imaju vlast u najvažnijim pitanjima, a dolaze iz cjelokupnoga puka, tako te 
je to poglavarstvo zapadalo često i veoma siromašne ljude, koji zbog svojega 
siromaštva bijahu podmitljivi” (Aristot. Pol. 1270b7-9), zbog čega je njihovo 
vladanje bilo povezano sa sumnjom na koruptivno ponašanje (Powell, 2003: 
102). Skupu starijih od 30 godina koji su birali Vijeće starijih predsjedao je 
efor. Bez navođenja metode izbora efora Aristotel takve izbore smatra ne-
ozbiljnima: „Uz to, izbor kojim postavljaju starješine prema takvoj prosudbi 
djetinji” (Aristot. Pol. 1271a9-10). Zada tak efora, također, uključivao je jed-
nom godišnje poziv spartijatima na rat protiv helota (Bayliss, 2022: 36) kako 
bi se kontrolirao njihov broj i otupila volja za mogućom pobunom. Uvođenje 
eforata također se pripisivalo Likurgu, no vjerojatnije je da ima porijeklo iz 
vladavine kralja Teopompa iz 8.-7. st. pr. Kr. (Aristot. Pol. 1313a) i/ili Poli-
dora (Kõiv, 2005: 242).

 Efori su nadzirali djelovanje kraljeva (dvojica su uvijek pratila kralja 
koji je bio u vojnom pohodu), bili su suci u određenim važnim predmeti-
ma i predsjedali skupštinom (ekklêsia) i Vijećem starijih (gerousía). Vijeće 
starijih je bio oligarhijski element u spartanskoj miješanoj  vladavini jer je 
mala skupina pojedinaca imala doživotnu vlast, a u nju su ulazili ugledni, 
dakle moćni muškarci koji su trajno imali najveće ovlasti i moć. Skupština 
koja se sastajala jednom mjesečno (za vrijeme punog mjeseca) uključivala 
je sve odrasle muškarce spartijate. Tu su se bez rasprave donosile odluke o 
prihvaćanju prijedloga Vijeća starijih, koji su bili jedna vrsta vlade prema 
današnjim mjerilima. Vijeće starijih izvorno se sastojalo od 30, a kasnije od 
28 muškaraca (Plut. Lyc. 5.7) starijih od 60 godina izabranih doživotno na tu 
funkciju uz dodatak dvaju kraljeva neovisno o njihovoj starosti, aklamaci-
jom koja je ‘mjerila’ glasnoću uzvika odobravanja kandidatima. Glasanjem 
aklamacijom ponekad se nije koristilo, kao prilikom odluke o ratu s Atenom 
432. god. pr. Kr. kada su se ipak prebrojavao broj onih koji su bili za ili 
protiv, zbog važnosti odluke. Unatoč deklarativnoj demokratičnosti izbor u 
gerousía, što je bila najveća moguća čast i što je predstavljalo stvarnu i trajnu 
moć, u stvarnosti je izbor bio rezerviran za pripadnike vodećih spartijatskih 
obitelji. Vijeće starijih je kontroliralo skupštinu i raspravljalo najteže sudske 
postupke – to su oni koji su mogli završiti oduzimanjem građanskih prava, 
izgonom ili smrtnom kaznom: „Vrijedna divljenja je i zaštita koju je pružio 
starosti dobrih ljudi. Jer je uredba kojom je starješine postavio za suce u su-
đenjima za smrtnu kaznu uzrokovala da se starost više poštuje od pune snage 
muževnosti” (Xen. Const. Lac. 10.2). Ovaj sustav je postojao barem u razdo-
blju između 480. i 366. g. pr. K. U sustavu raspodjele moći, u konačnici, moć 
je pretežno bila u rukama gerousía, u jednom povijesnom trenutku i efora 



81PODJELA MOĆI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK

koji su postali moćniji od kraljeva, kao u slučaju Epitada koji je promijenio 
zakon o neotuđivosti dodijeljenog zemljišta. 

Sparta je bila uređena zajednica usmjerena zadržavanju privilegija vla-
dajućih spartijata koji su demokratskim sudjelovanjem u skupštini barem 
odobravali odluke Vijeća starijih i kraljeva, također su imali visoko vjero-
jatnu mogućnost nadgledanja provođenja zakona biranjem u eforat. Drugi 
stanovnici Sparte bili su diskriminirani u ekonomskom i političkom smislu, 
bez mogućnosti sudjelovanja.

ZAKLJUČNO

Spartansko društvo je sebe doživljavalo pravednim, tako se Likurgu pri-
pisuje briga za pravednost vladavine koja bi koristila svima unutar zajednice:

Kao odgovor čovjeku koji je postavio pitanje kako bi itko mogao vladati u 
sigurnosti bez zaštite tjelesnog stražara, rekao je: ‘Ako netko vlada svojim po-
danicima kao što očevi vladaju svojim sinovima’ (Plut. Mor. 208B2).

Platon, koji je inspiraciju za svoje političke ideje u velikoj mjeri nalazio 
u Sparti, mislio je da bi zajednica u polisu trebala biti uređena prema načelu 
pravednosti i zakonitosti. Kod Platona pravednost je vrlina koja se sastoji 
iz usklađenog djelovanja svih dijelova duše u izvršavanju njezinih zadataka 
(Kokić, 2015: 155), a duša je svojom strukturom istovjetna državi u kojoj bi 
njezini slojevi trebali usklađeno djelovati ostvarujući pravednost. Pravednost 
je opća vrlina koja se ne sastoji u vladavini fizički ili ekonomski jačih, niti 
se može slijediti Trazimahova tvrdnja kako oni stvaraju zakone – „Ja (Trazi-
mah) tvrdim da pravednost nije ništa drugo nego korist jačega” (DK 85.B.6a) 
– jer se pravda ne sastoji u udovoljavanju prohtjevima jačega kojemu slabiji 
moraju služiti. Ipak, razlike u državi moraju postojati, kao i višeslojnost koja 
je potrebna zbog različitih potrebnih poslova i potreba u zajednici, različi-
te klase i njihova zasebna uloga i položaj je nužna pretpostavka njezinog 
uspješnog funkcioniranja. Usklađivanje višeslojnosti pravednom raspodje-
lom moći može se činiti kao nužna pretpostavka očuvanja zajednice, no nije 
dokaziva pretpostavka da je propast Sparte, kao i drugih političkih zajednica 
kroz povijest, uzrokovana nepravednim političkim odnosima. Podjednako 
tako, ne može se dokazati ni tvrdnja da je takva raspodjela moći suvišna 
ili nekorisna za opstanak političke zajednice – ona je korisna za izgradnju 
pravedne zajednice u kojoj svi njezini dijelovi usklađeno funkcioniraju ispu-
njavajući svoju svrhu. Uvjerljivijim se čini tvrdnja da miješani oblik vlasti 
kakav je bio u Sparti, s visokorazvijenim oblikom diobe moći, nije uspio 



82 ARHE XXII, 44/2025

polis očuvati te da raspodjela političke moći ne može jamčiti očuvanje čak 
ni pravednih političkih odnosa – nego da ontogenija i rodoslovlje konkretne 
zajednice i njezin povijesni kontekst nužno vode političkom kraju svaki oblik 
političkog udruživanja u konkretnom povijesnom trenutku, jer je takav po 
svojoj naravi uvijek privremen. Sparta je paradigma ovih pravilnih procesa, 
sličnih zakonu.

LITERATURA

Aristotel. 1988. Politika. Zagreb, Globus/Sveučilišna naklada Liber.
Batarelo Kokić, I., Kokić, T. 2021. Obrazovno-političke postavke u Europskoj uniji: 

što o obrazovanju možemo naučiti od Sparte i Atene? Nova Prisutnost, 19 
(3) 541-557. Doi: https://doi.org/10.31192/np.19.3.5

Bayliss, J. Andrew. 2022. The Spartans: A Very Short Introduction. Oxford, Oxford 
University Press.

Diels, Hermann. 1983. Predsokratovci. Fragmenti. Svezak I. Naprijed, Zagreb.
Ducat, Jean. 2006. Youth and Society in the Classical Period. Swansea, The Classical 

Press of Wales.
Hansen, Mogens Herman. 2010. The Mixed Constitution versus the Separation of 

Powers: Monarchical and Aristocratic aspects of Modern Democracy. 
History of Political Thought, 31 (3) 509-531.

Herodotus, 2025. The Histories (Hdt 8) (9.5.2025). 
Raspoloživo na URL: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Per seus: abo:-

tlg,0016,001:8 
Homer. 1921. Ilijada. Preveo i protumačio Tomo Maretić. Zagreb, Izvanredno izdanje 

Matice hrvatske.
Isaeus. 2013. The Speeches of Isaeus in Causes Concerning The Law of Succession 

to Property at Athens: With Critical and Explanatory Notes. William Wyse 
(ur.), Cambridge, Cambridge University Press.

Kokić, Tonći. 2015. Pregled antičke filozofije. Zagreb, Naklada Breza.
Kõiv, Mait. 2005. The Origins, Development, and Reliability of the Ancient Tradition 

about the Formation of the Spartan Constitution. Historia: Zeitschrift für 
Alte Geschichte, 54 (3) 233-264.

Pausanias. 1918. Pausanias Description of Greece with an English Translation. 
Translated by W. H. S. Jones, Litt. D., and H. A. Ormerod, M. A., in 4 
Volumes. Cambridge, MA, Harvard University Press; London, William 
Heinemann Ltd.

Platon. 1983. Država. Beograd, Beogradski izdavačko grafički zavod.
Plutarch. Plutarch’s Moralia. In fifteen volumes. Part III, 1961. Preveo na engleski 

jezik Frank Cole Babbitt, Cambridge Massachusetts, Harvard University 
Press. 

Plutarch. Plutarch’s Lives. 1914. Preveo na engleski jezik Bernadotte Perrin. 
Cambridge, MA. Harvard University Press. London. William Heinemann 
Ltd.



83PODJELA MOĆI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK

Pomeroy, B. Sarah; Donlan, Walter; Burstein, M. Stanley; Tolbert Roberts, Jennifer. 
2014. A Brief History of Ancient Greece, Oxford, Oxford University Press.

Powell, Anton, 2003. Athens and Sparta. Constructing Greek Political and Social 
History from 478 BC, London, Routledge.

Trimidas, George. 2024. A political economy perspective of the constitution of ancient 
Sparta: conflict resolution, credibility, and stability. Constitutional Political 
Economy (36): 44–67, https://doi.org/10.1007/s10602-024-09453-0

Xenophon. 1968. Xenophontis opera omnia, vol. 1. Oxford, Clarendon Press. 1900 
(repr. 1968).

Xenophon. 1925. Xenophon in Seven Volumes, 7. E. C. Marchant, G. W. Bowersock, 
tr. Constitution of the Athenians. Harvard University Press, Cambridge, MA; 
William Heinemann, Ltd., London.



84 ARHE XXII, 44/2025

TONĆI KOKIĆ
University of Split, Faculty of Humanities and Social Sciences, 

Croatia

SEPARATION OF POWER IN SPARTA: 
INSUFFICIENT FOR SURVIVAL

Abstract: The separation of powers into legislative, executive and judicial branches is 
a fundamental assumption of modern political systems of democratic states. The key 
intention of the separation of powers is to distribute functions and persons in order to 
avoid the concentration of power and the possible tyranny of a small group or one man, 
as well as the survival of the community. Anticipations of this theory are in the ancient 
Greek polis, where there were mixed constitutional types that included elements of 
monarchy, oligarchy and democracy – a specifi c example of such a constitutional 
mixture is Sparta. The Spartan highly developed and sophisticated political system 
included forms of mixed rule, with mutual control of offi  ce holders and persons in 
power, and a clear political goal of preserving the existing socio-economic position 
of members of diff erent social classes. Spartan society was based on unjust inherited 
relations in which one class enjoyed the results of the work of other classes, in the 
end such a system led to a shortage of population, especially soldiers from the ruling 
class, and Sparta collapsed. The thesis that the downfall of Sparta was caused by 
unjust relations is not easily provable, nor is the thesis that the division of political 
power is useless for the survival of the state – the author considers the thesis that 
a mixed form of government, the division of power, is a useful political tool that 
does not guarantee the preservation of a political community even when it is just, 
more convincing – but rather that the ontogeny and genealogy of a specifi c political 
community and the historical context necessarily lead to a political end for every form 
of political association in a concrete historical sense, because such is always by its 
nature temporary.
Keywords: ancient philosophy, mixed constitution, polis, separation of power, Sparta

Primljeno: 30.6.2025.
Prihvaćeno: 5.9.2025.



85

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
     17
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.85-101
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

MIRELA KARAHASANOVIĆ1

Univerzitet u Tuzli, Filozofski fakultet, BiH

SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

Sažetak: Pitanje u čemu se sastoje zasluge i orignalni doprinos sofi sta, a u čemu 
nedostaci još uvijek izaziva oprečna mišljenja. Afi rmisanje razložne svijesti kao 
medija razumijevanja vrijednosne i političke zbilje na temelju koje izgrađuju novu 
paideiu pozicioniralo je sofi ste kao „prosvjetitelje”. Ograničenost tog zaokreta sastoji 
se u limitiranosti razložne svijesti da istakne opšti karakter ljudskog djelanja i pogleda 
na svijet. Odsustvo jedinstvenog doktrinarnog pristupa i nemogućnost poopćavanja 
novonastalih vrijednosnih zahtjeva u djelima fi lozofa (Platon, Aristotel) pozicioniralo 
je sofi ste kao utemeljivače „relativističke kulture”. Na tom osnovu utemeljena 
je negativna reputacija sofi sta, pri čemu se nedovoljno ističe njihov doprinos u 
etabiliranje bitnih pitanja koja će punu afi rmaciju pronaći u djelima antičkih fi lozofa. 
Među takvim pitanjima se ističu i teme iz fi lozofi je politike poput: pitanja vaspitanja 
i političkog umijeća, istinitosti političkog govora, porijekla države, kao i vrijednosti 
zakona i pravednosti.
Ključne riječi: Sofi sti, Sokrat, Platon, Aristotel, pravednost, prirodan zakon, država, 
odgoj

„Sofisti su Helene nagovarali na kulturu razložnog mišljenja. Tu kulturu oni su 
učinili filozofskim stanovištem. Prvi su otvorili mogućnost filozofskog traganja 

za dokazanim znanjem o djelanju. Ujedno su otvorili mogućnost traženja 
jedinstva između misaonosti djelanja i misaonosti ljudske svijesti o djelanju”.

Milenko A. Perović

Dileme o filozofskoj vrijednosti, sadržaju i djelima sofista2 još uvijek su 
prisutne. Platonova kvalifikacija sofista kao nekompetentnih pseudoprakti-

1 E-mail adresa autorke: mirela.karahasanovic@untz.ba
2 Da li se sofisti mogu smatrati filozofima ili ne i danas predstavlja tačku sporenja. T. Cur-
now analizirajući navedeno pitanje smtra da ono ovisi o tome šta se pod izrazom filozof u 
određenom vremenu podrazumijeva. U kontekstu savremenog poimanja „filozofa” može se 



86 ARHE XXII, 44/2025

čara, pseudomudraca kojima nedostaje jedinstveni doktrinarni pristup filo-
zofskim problemima činilo je nesigurnom ulogu sofista u historiji filozofije 
i opštem utisku o njima. Platon tereti sofiste za prekid pozitivne tradicije 
izraza mudrost (Rep. 493a, Prot. 316D). Grčka imenica ženskog roda σοφία, 
iz koje je izveden izraz  σοφιστής- sofist, evoluirala je kroz različita značenja 
na što Platon podsjeća (Prot. 316D-E, Hip.mail. 281b-d, 282a-c). Između 
Homera i Protagore brojni istaknuti umjetnici, pjesnici, političari, smatrani 
su mudracima,3 odnosno sofistima. Među takvima su i Anaksagora4, Tukidid, 
Euripid5 ali i Sokrat. Prvo pojavljivanje izraza sofist kod Pindara je uglav-
nom označavalo pjesnike i pjesničku tradiciju.6 Aristotel u spisu O filozofiji 
(fragment 8.) također podsjeća na evoluciju izraza σοφία koji obuhvata širok 
dijapazon značenja od poljoprivrednih vještina, snalaženja nakon prirodnih 
katastrofa, razumijevanja zakonodavnog i političkog života, istraživanja pri-
rode do promatranja božanskog i nepromjenjivog.7 Mudracima su smatrani 
i ljudi kojima su priznate određene zasluge u zajednici kao što je slučaj sa 
sedam mudraca (Tales, Bijant, Solon, Pitak, Kleobul, Mizon, Hilon). Pojam 
σοφία stoga nije jednoznačan. Sofisti su prema Platonovoj interpretaciji 
mudrost reducirali na vještinu zarađivanja novca, na lažnu mudrost koja za-
tomljuje put prema istinskoj filozofiji. Platon ne samo da odriče sofistima in-
telektualne zasluge u filozofiji, on je kao što primjećuje B. Williams pridonio 
tome da se izraz „sofist” „smatra beskorisnim za ikakavu povijesnu svrhu”.8 

reći da su barem neki sofisti to i bili. T. Curnow, Were the Sophists Philosophers, in: The 
Sophists an Introduction, (Patricia O’Grady ed.) Bloomsbury, London, New Delhi, New York, 
Sidney, 2008. p. 191, pp. 185-193
3 G. B. Kerferd ističe evoluciju izraza mudrac. 1. prvobitno značenje podrazumijevalo 
je vještinu određenog zanata, 2. zatim razboritost u poimanju stvari općenito, prevashodno 
političku i praktičku mudrost i 3. filozofsku mudrost. G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, 
Cambridge University Press London, New York, New Rochelle, Melbourne, Sydney, 1981, p. 
24.
4 Isokrat Anaksagoru naziva sofistom (Antidosis. 15.235) 
5 C. Farmer, Was Socrates Sophists, in: (ed. Patricia O’Grady): The Sophists: an Introduc-
tion, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008. p. 164, pp. 164-175.
6 M. Gagarin i P. Woodruff analizirajući značenje izraza sofist u 5. i 4. stoljeću st. ere 
prepoznaju da je navedeni izraz prvobitno predstavljao znak poštovanja smještajući određenu 
osobu u tradiciju mudrosti kojom su prvobitno dominirali pjesnici. Sve do Aristofanovog 
djela Oblaci (oko 420. g. st. ere) izraz sofist nije imao negativnu pežorativnu konotaciju. M. 
Gagarin & P.Woodruff (eds.), Early Greek Political Thought from Homer to the Sophists, 
Cambridge University Press, 1995, p. XX.
7 Vidi u: Željko Kaluđerović, Stagiranin, Izdavačka knjižarnica Zorana Stojanovića, 
Sremski Karlovci, Novi Sad, 2018, str. 55.
8 B. Williams prepoznaje četiri Platonove optužnice protiv sofista: učenje sofista ima prak-
tičan, a ne čisto teorijski cilj; 2. da su podučavali za novac; 3. da je argumentacija sofista loša, 



87SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

Time je implicirano mišljenje o sofistima kao neprijateljima filozofije, a 
njihovu ulogu i doprinos razvoju filozofskog mišljenja pretvorilo u poseban 
historiografski izazov.9 Aristotelove bilješke prethodnih filozofskih učenja 
koja se mogu tretirati i sa historiografskog stanovišta10 ne prepoznaju bilo 
kakve zasluge sofista u etabiliranju problematike o pitanjima uzroka. Iako su 
neki sofisti poput Protagore11, Gorgije, Hipije (Prot. 315C) bili zainteresirani 
za intelektualne izazove racionalnog objašnjenja prirode stvari, Platon i Ari-
stotel su veću pažnju posvećivali sofističkoj elaboraciji prirode vrijednosti 
i političke zajednice. Štaviše, Aristotel ne propoznaje značaj učenja sofista 
niti za razvoj filozofije politike (EN. 1181a1, 1181a15-20). U moderno 
doba se uglavnom naslijeđe sofista počelo promatrati i izvan dominantnog 
platonovsko-aristotelovskog okvira.12 Sofisti nisu predstavljali filozofsku 
školu, pokret, jedinstveno doktrinarno učenje, niti su poput predsokratovaca 
tragali za objektivnom istinom o svijetu, što je moglo predstavljati razlogom 

čiji cilj je zbunjivanje i impresioniranje, a ne pronalaženje istine i 4. da su zastupali „cinična, 
skeptična, amoralna i općenito nepoželjna mnijenja. B. Williams, Smisao prošlosti: Ogledi o 
povijesti filozofije, Matica hrvatska, Zagreb MMXV, str. 41.
9 C. C. Raymond sofiste prepoznaje kao poseban historijski izazov zbog: fragmentarnog 
stanja sačuvanih tekstova sofista, snažnog utjecaja Platonovih izvora, njihove povezanosti sa 
retorikom kao okolnim područjem filozofije i konvencionalnom slikom sofista kao izvornih 
neprijatelja filozofije. C. C. Raymond, The Sophists in the History of Philosophy, in: The 
Cambridge Companion to the Sophists, J. Billings & C. Moore eds. Cambridge University 
Press, 2023, p. 405, pp. 403-437.
10 Jedna od dilema koja je obilježila pogled savremenih istraživača na antičku filozofiju je 
i tema u kojoj mjeri je Aristotel pouzdan izvor za razumijevanje predsokratske filozofije, da 
li su njegove bilješke historiografskog karaktera, u kojoj mjeri su oblikovane Aristotelovim 
ličnim filozofskm pretenzijama. Željko Kaluđerović smatra da Aristotelov prikaz pred-
sokratske filozofije kvalifikuje Aristotela kao prvog istoričara filozofije, čija je namjera bila 
da u mnoštvu fragmenata uspostavi pojmovno jedinstvo, koje je kako rezultat Aristotelove au-
torske prerade tako i ogromne sintetičke moći njegova mišljenja. Ž. Kaluđerović, Rana grčka 
filozofija, Hijatus, Zenica 2017. str. 1-39.
11 Kao Demokritov učenik Protagora je nesumnjivo bio upoznat sa aktualnim izazovima u 
objašnjenju prirode. U Demokritovo vrijeme je, kako potvrđuje i Diogen Laertije (IX), bilo je 
rasprostranjeno Parmenidovo učenje o jednom, na koje su atomisti, a vjerovatno i Protagora 
svojim spisom O istini, kao i Gorgija spisom o Ne-biću nastojali ponuditi odgovore. 
12 C. C. Raymond, analizirajući poziciju sofista u historiji filozofije, navodi da se u djelima 
njemačkih znanstvenika 18. stoljeća sofisti prikazuju kao historiografska kategorija sa poseb-
nom ulogom u historiji grčke filozofije. Procjene naslijeđa sofista kretale su se od njihove 
odbrane, do zadržavanja čvrstog Platonovog stava o sofistima koji ih pozicionira u dekadentnu 
fazu u historiji grčke filozofije, koju karakteriše: skepticizam, ateizam i odbacivanje moralnih 
normi. Takav stav zastupaju tri historiografska izvora na koja se Hegel poziva od autora D. 
Tiedeman, J. G. Buhle, W. G. Tennemann. C. C. Raymond, The Sophists in the History of 
Philosophy, in: The Cambridge Companion to the Sophists, J. Billings & C. Moore eds. Cam-
bridge University Press, 2023, p. 411-414, pp. 403-437.



88 ARHE XXII, 44/2025

izostanka iz Aristotelovih „historiografskih bilješki”13, ali su svojim kritič-
kim i skeptičnim odnosom razložne svijesti prema tradiciji, konvencijama, 
religiji, istini, kulturi, predstavljali „opštu filozofsku obrazovanost svoga 
vremena” na koju su, kako Hegel konstatuje, Platon i Sokrat jedino i mogli 
da se obaziru.14 Za V. Jegera sofisti su poput Sokrata i Platona nužna pojava 
u historiji ljudskog duha, bez kojih se kao prethodnika Platon i Sokrat ne 
mogu zamisliti.15 U dijalogu Protagora 348D, Sokrat ističe da njegov interes 
za raspravu sa Protagorom počiva na preispitivanju vlastitih nedoumica. Pla-
tonu su sofisti bili korisni, ne samo za rasvjetljavanje Sokratove filozofije,16 
nego i za dijalektičke vježbe u dijalozima.17 Ne samo metode i učenje, nego i 
raskošan život koji su vodili neki od sofista naplaćujući podučavanje, moglo 
je potaknuti Platonov negativan stav prema njima. Novčane naknade u po-
dučavanju zanatskim i tehničkim vještinama su čak i poželjne (Gorg. 520D). 
Podučavanje i savjetovanje u pitanjima koja se odnose na moralnu izgradnju 
ličnosti i zajednice je nečasno ukoliko je za isto potreban novac (Gorg.520E). 
Periklovo uvođenje plaćanja u javnoj službi zaslužuje jednak prijekor kao i 
praksa sofista (Gorg. 515E). Na istim osnovama na kojima napada sofiste 
zbog novčanih naknada za vaspitanje, Platon ne napada Zenona koji je isto 
činio.18 Nakon Platonove smrti u Akademiji, bila je prisutna praksa plaća-
nja vaspitanja.19 Ista praksa primjenjivana je i u Epikurovoj školi. Platon je 

13 Aristotelovo razgraničenje filozofije i sofistike u Metafizici 1004b 5-25, gdje filozofija 
istražuje bit stvari, a sofistika nudi prividno znanje, sugerira razlog odsustva sofista kao ozbil-
jnih istraživača porijekla prirode 
14 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije II, Kultura Beograd 1970, str. 41.
15 V. Jeger, Paideia: Oblikovanje grčkog čoveka, Književna zajednica Novog Sada, 1991. 
str. 152. M. N. Đurić na istom tragu napominje da bez sofista Sokrat, Platon i Aristotel ne bi 
postali veliki umovi kakvi jesu. M. N. Đurić, Istorija helenske etike, BIGZ, Beograd, 1976, str. 
226.
16 D. D. Corey u Platonovom odnosu prema sofistima ne prepoznaje izraženi kriticizam i 
neprijateljstvo. Posebnu pažnju Platona sofisti su zaslužili činjenicom da su se kao učlitelji 
– poput Sokrata – zanimali za slične stvari. U tom smislu su bili korisni za Platonov prikaz 
Sokratove filozofije podstičući interes čitatelja za Sokratovom filozofijom. D. D. Corey, The 
Sophists in Plato’s Dialogues, Sunny Press, State University of New York, 2015, p. 3. 
17 C. Castoriadis u Platonovim dijalozima prepoznaje značajno prisustvo sofizama i paralo-
gizama, među koje ubraja i Državu kao višeslojni sofizam, što Platona kvalifikuje sofistom. C. 
Castoriadis, On Plato’s Statesman, Stanford University Press, 2002, p. 3.
18 U dijalogu Alkibijad 119a-b Platon hvali Zenona (Parmenidovog učenika) kao uspješnog 
učitelja kojem su Pitodor i Kalija platili za podučavanje. 
19 S. S. Monson među promjenama u Akademiji koje su uslijedile nakon Platonove smrti 
prepoznaje naplatu školarina i formalizaciju studijskih programa. S. S. Monson, Plato’s Dem-
ocratic Entanglements: Athenian Politics and the Practice of Philosophy, Princeton University 
Press, New Jersey 2000, p. 138.



89SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

odbacivao „komercijalizaciju” istine i vrijednosti smatrajući da ne mogu biti 
nametnute spolja. Istina je rezultat zanosa (erosa) duše koja je prevladala 
vlastite iluzije i osvjestila najviše vrijednosti. Takvom zanosu nije mogla po-
taknuti sofistika koja je ostala na nivou fenomenalnog (Rep. 517b-c, 518a-d).

ULOGA SOFISTA U POLITIČKIM AKTIVNOSTIMA U GRČKOJ

Nakon Perzijskih ratova Atina proživljava kulturni i politički procvat, 
te tako postaje najpoželjnije mjesto za ljude različitih intelektualnih provi-
nijencija među kojima su i sofisti. Atinska demokratija je omogućila, kako 
konstatuje i Perikle u nadgrobnom govoru palim Atinjanima, inkluziju i si-
romašnih slojeva stanovništva. Svaki slobodni Atinjanin neovisno o imovin-
skom statusu može doprinijeti državi i biti koristan u različitim sferama dje-
lanja kao pojedinac dostatan samome sebi.20 Atina je predstavljena kao škola 
Helade. Sloboda govorništva, rastuća potreba za političkom naobrazbom u 
novonastalim okolnostima demokratije, značajan broj stanovnika od kojih je 
jedan broj mogao priuštiti elitno vaspitanje privukli su sofiste u Atinu. Praksa 
putovanja različitih „profesionalaca” u grčkom svijetu imala je dugu tradiciju 
i prije sofista, protežući se čak do Homera.21 Filozofi su također putovali 
u različite krajeve Grčke, ali i u Egipat. Ksenofan je bio poznat kao rapsod 
(ῥαψῳδός), pjesnik koji je putovao i recitovao (DK21B8). 

Najznačajniji rani sofisti poput Protagore, Hipije, Gorgije, Prodika nisu 
bili Atinjani, niti su retorska i politička iskustva stekli u Atini. Oni su već 
u svojim polisima imali izgrađenu političku reputaciju. Protagora iz Abde-
re, koji je stekao prijateljstvo sa Periklom, pisao je zakone za Turiju (Diog. 
VIII), Gorgija iz Leontine sa Sicilije nagovorio je Atinjane na savezništvo 
(DK82A4, Hip.maj. 282b). Hipija iz Elide bavio se također diplomatskim 
poslovima (Hip.maj. 281a). Među starijim sofistima jedini Atinjanin bio je 
Antifon, čije su ga političke aktivnosti predvođenja oligarhije 411. godine 

20 Periklovo isticanje mogućnosti bavljenja različitim poslovima kao vrijednosti demokrati-
je Platon napada u Državi 561c-d, prepoznajući u tome korijen nepravde u polisu. 
21 D. Wolfsdorf navodi da se historija putujućeg profesionalizma u Grčkoj prepoznaje još 
u praksi epskog pjevača Demodokusa u Homerovoj Ilijadi. Između 8. i 5. st. stare ere bili 
su prisutni putujući profesionalci grčkog i negrčkog porijekla, koji su putovali Mediteranom, 
dolazeći iz različitih interesnih područja poput: poezije, muzike, arhitekture, slikarstva, ki-
parstva, vojske, kao i profesionalci od vračeva i atletičara, pa do zidara, keramičara, kovača, 
metalurga. Svi su oni naplaćivali svoje usluge. David Wolfsdorf, Sophistic Method and 
Practice in: A Companion to Ancient Education, W. M. Bloomer ed., John Wiley&Sons, Inc. 
Published 2015, p. 65, pp. 63-76.



90 ARHE XXII, 44/2025

st. ere koštale života. Političko savjetovanje državnika bilo je svojstveno i 
filozofima i sofistima. Anaksagora i Protagora su savjetovali Perikla. Platon 
je savjetovao Dionisija,22 a Aristotel Aleksandra Makedonskog. Postojale su 
stoga već prepoznate razlike filozofa i državnika. Elaborirajući odnos Anak-
sagore i Perikla, Plutarh zaključuje da se bitne razlike filozofa i državnika 
sastoje u načinu vođenja domaćinstva, ali i načinu vođenja života. Filozofu, 
za razliku od političara, nisu potrebna spoljašnja sredstva i oruđa, s obzirom 
da je njegov odnos prema svijetu poredovan mišljenjem. Sposobnosti držav-
nika ogledaju se u zadovoljavanju potreba građana što uključuje materijal-
na dobra.23 Tales je pokazao da politički savjeti filozofa mogu biti korisni 
(DK11A1), te da filozofu ne nedostaje mudrost za stjecanjem materijalnih 
dobara (Pol. 1259a5-15). Ravnodušnost u odnosu na materijalni status Pla-
ton uzima polaznom osnovom za uspostavu nekorumpirane vlasti filozofa. 
Cjelokupna rasprava u Državi je posvećena Platonovom pokušaju da ubjedi 
Trasimaha, Glaukona i Adeimanta da pravednost isključuje samointeres i 
predstavlja opće dobro po sebi. Sofisti su identifikovanjem filozofa i držav-
nika zatomili istinski smisao filozofije (Soph. 216b-d) mijenjajući u atinskoj 
javnosti percepciju ideje filozofa (Soph. 218b-c, Rep. 493a-e). Platon istupa 
protiv uvjerenja sofističke paideie da je moguće podučiti političkoj vrlini, 
usvajanjem tehnika i praksi govorništva, bez uvažavanja epistemoloških 
koncepata koji proizilaze iz intrinizične potrage za općim vrijednostima i 
političkim standardima. Razlike sofiste i državnika su kvalitativne i teško 
premostive (Plt. 375a). Razlika počiva na kriteriju znanja koje nedostaje 
sofistima da bi bili istinski državnici. Odsustvo racionalne vještine vladanja 
ne spriječava politički angažman sofista, najvećih opsjenara kako ih Platon 
naziva (Plt. 291c-d):

„Najvećih opsjenara od svih sofista i najiskusnijih u tom umijeću. Njih mora-
mo, premda je to vrlo teško odijeliti od pravih državnika i kraljeva, ako hoćemo 
jasno upoznati ono što tražimo”.24

22 Prema svjedočenju Diogena Laertija, i Aristip, učenik Protagore i Sokrata, boravio je na 
dvoru Dionisija. Kada su ga jednom prilikom prekoravali zbog toga, odgovorio je: „ Sokratu 
sam išao radi obrazovanja, a Dionisiju radi uživanja”. Prev. Albin Vilhar, Diogen Laertije, 
Životi i mišljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979, str. 66.
23 Prev. Miloš, N. Đurić, Plutarh, Atinski državnici, Prosveta Beograd 1950, str. 138.
24 Prevod Veljko Gortan, Platon, Kratil, Teetet, Sofist, Državnik, ΠΛΑΤΩ, Beograd, 2000, 
str. 343, Plt. 291c-d.



91SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

τὸν πάντων τῶν σοφιστῶν μέγιστον γόητα καὶ ταύτης τῆς τέχνης ἐμπειρότατον: 
ὃν ἀπὸ τῶν ὄντως ὄντων πολιτικῶν καὶ βασιλικῶν καίπερ παγχάλεπον ὄντα 
ἀφαιρεῖν ἀφαιρετέον, εἰ μέλλομεν ἰδεῖν ἐναργῶς τὸ ζητούμενον.25 

Dijalektičkom analizom pojmovnih razlika sofiste, filozofa i državnika 
moguće je razotkriti pravi smisao sofistike kao lažne mudrosti. Pravom zna-
nju vladara korespondira i valjano političko uređenje (Plt. 293c-d). Aristotel 
ne priznaje sofistima zasluge u praktičnoj političkoj aktivnosti (EN. 1180b35, 
1181a):

„Ali iako sofisti izjavljuju kako podučavaju u državništvu, ni jedan od njih ne 
djeluje u tome, nego se time bave državnici koji čini se djeluju tako više po 
nekakvoj sposobnosti te iskustvu nego li po razumijeću”.26

τὰ δὲ πολιτικὰ ἐπαγγέλλονται μὲν διδάσκειν οἱ σοφισταί, πράττει δ’ αὐτῶν 
οὐδείς, ἀλλ’ οἱ πολιτευόμενοι, οἳ δόξαιεν ἂν δυνάμει τινὶ τοῦτο πράττειν καὶ 
ἐμπειρίᾳ μᾶλλον ἢ διανοίᾳ.27 

Za razliku od Platona, nomotetske i diplomatske aktivnosti sofista Ari-
stotel ne prepoznaje kao konstitutivne faktore atinske politike.28 Aristotelu 
je kao i Platonu stalo do razgraničenja govorništva kao metode uvjeravanja 
i državništva kao znanja kako urediti zajednicu za dobrobit svih. Svrha po-
litičkog govorništva je podsticanje i savjetovanje u korist onog što je bolje 
(Rhet. 1358b). U suprotnom, retorika postaje u službi političke manipulacije, 
na što Platon podsjeća u Gorgiji 460D-E, 461A-B. Dobar državnik treba biti 
i dobar govornik, ali dobar govornik nije nužno i dobar političar ukoliko izo-
staju epistemološki potencijal i moralne kvalitete, kako lične tako i odgojne. 
Cilj državnika je učiniti građane boljima (Pol. 1252a, Eyth. 292d-e). Politički 
govornici moraju biti dobro obaviješteni o tome o čemu savjetuju, neovisno 
da li govore o zakonodavstvu, prihodima, rashodima, odbrani zemlje, ratu, 

25 Originalni tekst preuzet sa internet stranice: https://www.perseus.tufts.edu/hopper/tex-
t?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0171%3Atext%3DStat.%3Asection%3D291c
26 Prevod Tomislav Ladan, Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988, str. 240, 
1181a.
27 Originalni tekst preuzet sa internet stranice: http://www.mikrosapoplous.gr/en/texts1en.
html
28 C. Balla smatra da uloga sofista kao političkih savjetnika i ambasadora koji su sarađivali 
sa bitnim političkim ličnostima Atine kako oligarhijske tako i demokratske politike jeste bitan 
aspekt za atinsko društvo kojeg Aristotel izostavlja. Aristotel je vjerovatno tretirao politički 
interes ranijih sofista kao usputan njihovom profesionalnom identitetu fokusiranom na for-
malne aspekte argumentacije i govorništva. C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The 
Cambridge Companion to the Sophists, eds. J. Billings & C. Moore, Cambridge University 
Press, 2023, p. 225-226, pp. 225-250.



92 ARHE XXII, 44/2025

miru, uvozu ili izvozu proizvoda (Reth. 1359b-1360a). Politika za Aristotela 
nije zanat, tehnička vještina već mudrost stvaranja dobrog života građana 
(Pol. 1252a). Polis je najviši i najprirodniji oblik zajedništva (Pol. 1252b, 
1253a), a ne tek skup pojedinaca vezan ličnim interesima.

Sudeći prema Aristoksenovim tvrdnjama, Platon je iz Protagorinog djela 
Antilogika preuzeo političke ideje sadržane u Državi. Nakon Aristofana i 
Favorin iz Arlesa je potvrdio isto, što je prema G. B. Kerferdu potvrđivanje 
tek onog što Aristoksen navodi. Aristoksenova optužba nije zlonamjerna, 
već vjerovatno odraz neke osnove koja je poslužila za usporedbu.29 Diogen 
Laertije također navodi da je Protagora napisao spis O državi.30 Sudeći 
prema Platonu, Hipija nije poznat samo kao uspješan savjetnik i pregovarač 
angažovan u različitim polisima, već i kao predavač političke historije koja 
uključuje teme postanka prvobitnih naseobina i polisa (Hip.mai. 281a, 285e). 
Hipijina tvrdnja da je za političkom historijom postojao veći interes negoli 
za temama iz matematike, astronomije ili muzike (Hip.mai. 285e), kao i Pro-
tagorino potvrđivanje većeg interesa za retoričkom paideiom negoli drugim 
naukama (Prot. 318E), govori u prilog tome da su sofisti bili zainteresirani 
za pitanja o ustavnim uređenjima polisa.31 Rasprave o ustavnim uređenjima 
prisutnim krajem 5. stoljeća st. ere. nisu tek posljedica otpora demokratiji.32 
Kontekst tog pitanja proteže se na različite varijetete razvoja grčkih polisa, 
njihove neujednačene vrijednosne, političke, ekonomske organizacije, što je 
bilo poznato sofistima. Za razliku od Platona i Aristotela, oni nisu bili po-
svećeni traganju za stabilnim političkim poretkom. Trasimahova tvrdnja u I 
knjizi Države (338c-e, 339a) da moralne standarde svaka vlast kreira kroz 
zakonodavstvo u vlastitu korist, kao i Protagorin stav da procjena pravednog 
i ispravnog počiva na stavu države o tome (Theat. 67c, 172a), sugerira da su 
sofisti pitanje o oblicima vlasti promatrali iz domena realpolitike. Iskustva 
putovanja u različite krajeve Grčke, nomotetske i diplomatske aktivnosti 
sofista mogle su potaknuti komparativno proučavanje političkih, pravnih, re-
ligijskih i socijalnih ideja, što je za posljedicu moglo proizvesti relativistički 
pristup istima.33 Činjenica da sofisti uglavnom nisu bili Atinjani, moglo ih je 

29 G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, Cambridge University Press, 1981, p. 139.
30 Diogen Laertije, Životi i mišljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979, str. 311.
31 C. Balla smatra da se u razmišljanima i aktivnostima sofista 5. vijeka st. ere nalaze začeci 
interesa za raznolikost ustavnih poredaka i njihova predanost promatranju njihove različite 
prakse. C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The Cambridge Companion to the Soph-
ists, ed. J. Billings, & C. Moore, eds., Cambridge University Press, 2023, p. 227. pp. 225-250. 
32 Ibid. p. 238, pp. 225-250.
33 M. Gagarin & P. Woodruf, Early Greek Political Thought from Homer to the Sophists, 
Cambridge University Press, 1995, p. xxi.



93SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

činiti manje privrženim tradiciji i vrijednostima Atinjana za razliku od Pla-
tona. Priroda razložne svijesti kao mjerila djelanja pojedinca i zajednice na 
kojoj sofisti utemeljuju vrijednosne i političke kriterije djelanja, kako Željko 
Kaluđerović konstatuje, jeste „takva da se tražena individualna i socijalna 
sigurnost može preokrenuti u potpunu nesigurnost”.34 Nemogućnost pro-
nalaženja zajedničkog mjerila kao ujedinjujuće osnove tetičke i antitetičke 
strane mišljenja onemogućava stabilnost i trajnost kao preduslov i valjanog 
političkog poretka. Prema Milenku. A. Peroviću, „[s]ofisti su razložnošću 
pokazali majstorstvo dolaženja do nepomirljivih aporetskih postavki o sve-
mu o čemu su promišljali. Ona je analitička moć razuma koja se ispoljava 
u disjungiranju. Razum misli predmete disjunktivno. Usmjeren na mišljenje 
djelanja razum kao razložnost disjungira postavke razloga. Uzima ih kao 
antiteze uzajamno ih suprotstavlja i uzdiže jedan razlog na račun drugih”.35 
Da se o svemu može raspravljati jednako sa suprotnih stanovišta, te slabiji 
logos učiniti argumenativno jačim potvrđuje i Protagora (DK80A20, Arist. 
Rhet. 1402a). Pretpostavlja se da je Protagora djelo Antilogika pisao u formi 
antilogičke debate.36 Iako su implikacije sofističke paideie manje više po-
znate, nejasna je njihova politička opredjeljenost i da li je kao takva mogla 
imati utjecaja na političko raspoloženje u Grčkoj. Antifonovo predvođenje 
oligarha imalo je kobne posljedice za njegov život. Protagorini, ali i Gorgijini 
stavovi o političkoj vrlini, odnosno govorništvu sadrže naznake podržavanja 
demokratije, iako mogu biti tumačeni i u kontekstu sklonosti drugim oblici-
ma vlasti. Kritijina37 i Alkibijadova promišljanja o politici bliža su stavovima 
nekih sofista negoli Sokrata, Platona i Aristotela. Kritikujući Alkibijadovu 
samouvjerenost i političku ambicioznost koja ne uvažava temeljne moralne 
postulate politike, pravednost i čestitost, Sokrat je razočaran time što nije u 
pitanju pojedinac nego stav većine Atinjana.38 Prema tome sofistički „duh” 

34 Ž. Kaluđerović, Dike i dikaiosyne, Magnasken, Skopje, 2015. str. 182. 
35 M. A. Perović, Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013. str. 21.
36 C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The Cambridge Companion to the Soph-
ists, J. Billings & C. Moore eds.., Cambridge University Press, 2023. p.226, pp. 225-250. M. 
Gagarin također pretpostavlja da je Protagora djelo Antilogika pisao u novoj formi diskursa 
koju razvijaju sofisti. Međutim, smatra pretjerivanjem Aristoksenovu tvrdnju o tome da je u 
Antilogici sadržana cijela Platonova Država . M. Gagarin, Antiphon the Athenian: Oratory, 
Law and Justice in the Age of the Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002. p. 22.
37 Kritija je bio na čelu ozloglašene vladavine tridesetorice tirana. Platon je u VII Pismu 
opisao demokratsko uređenje koje je prethodilo vladavini Tridesetorice kao zlatni period. 
Aristotel u Ustavu atinskom XXXV o okrutnosti ove vladavine navodi da je ubijeno oko 1500 
atinskih građana koji su prepoznati kao prijetnja tiraniji. 
38 Platon, Alkibijad, Bukefal, Beograd, 2014. str. 33-34, 118b.



94 ARHE XXII, 44/2025

je prožimao intelektualni, politički i kulturni život, prihvatan i odobravan na 
sličan način kako se moderni čovjek odnosi prema novom kao boljem.

POLITIČKA ARETE

Širina tema i „nauka” koje su podučavali sofisti govori u prilog intelek-
tualnoj širini sofističke paideie.39 Hipija kao polimat mogao je podučavati 
o bilo kojoj temi (Hipp.min. 363d-368a-b). Gorgiji je reputacija dobrog go-
vornika koji je putovao različitim gradovima Grčke, sposoban da odgovori 
na svako postavljeno pitanje (Gorg. 448A-B, Men. 70C) i zadobije učenike 
gdje god je putovao (Men. 70B-C) nagrađena postavljanjem u njegovu čast 
zlatnog kipa u Delfima i Olimpu. Platon svjedoči da je Protagora bio kritičan 
prema Hipiji zbog insistiranja na podučavanju astronomiji, muzici, geometri-
ji umjesto političkoj vještini za čime je postojao veći interes (Prot. 318E). U 
Lakadajmoniji Hipija je bio poznat predavač o historiji i politici (Hip. maj. 
285e-286a). 

Malo je vjerovatno da sofisti uopće nisu bili potaknuti intelektualistič-
kim i humanim motivima, ističući u prvi plan materijalnu dobit.40 V. Jeger 
konstatuje da Protagorino situiranje vaspitanja u središte ljudskog života 
njegov cilj čini izričito humanističkim, te da je riječ o prvom humanizmu 
kojeg historija poznaje.41 U prilog tome govori i Protagorina teza o čovjeku 
kao mjerilu onog što čovjek cijeni istinitim i vrijednim.42 Neki (Zeller, Vin-
delband) sofiste procjenjuju prosvjetiteljima ere u kojoj su živjeli. F. Niče 
duh sofistike prepoznaje u modernom načinu promišljanja moralnog episte-
mološkog relativizma43, koji je predstavljao prepreku za antičko ali i za sa-
vremeno zasnivanje filozofije politike kao težnje za spoznajom vječnih istina 

39 M. Gagarin i P. Woodruf smatraju da moderno univerzitetsko vaspitanje i ideal širokog 
vaspitanja svoje porijeklo duguje sofistima koji su podučavali od historije, društvenih nauka, 
pa do jezika i retorike. M. Gagarin & P. Woodruf, Early Greek Political Thought from Homer 
to the Sophists, Cambridge University Press, 1995. p. xxii.
40 V. Vindelband smatra da se kod sofista mogu prepoznati i plemenite težnje u želji da po-
dučavaju građane. V. Vindelband, Istorija filozofije, BOOK&MARSO, Beograd, 2007, str. 54.
41 V. Jeger, Paideia: oblikovanje grčkog čoveka, Književna zajednica Novog Sada, 1991. 
str. 156-57.
42 Za M. Gagarina Protagorino uvođenje čovjeka kao mjerila procjene vrijednosti i znanja 
čini ga humanistom, a ne relativistom. M. Gagarin, Antiphon the Athenian: Oratory, Law, and 
Justice in the Age of the Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002. p. 33. 
43 F. Niče, Volja za moć (428-429).



95SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

moralnog političkog života.44 K. Jaspers u skepticizmu sofista prepoznaje 
filozofski potencijal koji je limitiran negiranjem tradicije u svim važećim 
aspektima.45 Hegelov stav o sofistima prevazilazi usko negativno poimanje, 
ističući njihov doprinos razvoju principa subjektivnosti, razložne svijesti.46 
Tenzije između običajnosne i razložne svijesti koja je prožimala socijalni i 
politički život, nastojala se razriješiti kroz vaspitanje, u trijumfu razložne 
svijesti. U Platonovom Menonu (90A-E, 91A-E) Anit brani tradicionalne vri-
jednosti od sofističkog skepticizma, ističući poput Platona negativnu stranu 
sofističkog podučavanja političkoj vrlini. Svaki političar može, uvažavajući 
tradicionalni odgoj i političko iskustvo, podučiti političkoj vrlini umjesto 
sofističkog i filozofskog preispitivanja.47 Slično čini i Aristofan u Oblacima 
isticanjem utjecaja sofista na vaspitanje mladeži. Mogućnost argumentativne 
odbrane razloga važenja određene stvari i djelanja moglo je imati ambiva-
lentne posljedice, jer „nađenim i postavljenim razlogom moguće je braniti 
najplemenitija ali i najporočnija djela”.48 Na nesigurnom tlu skepticizma i 
relativizma sofista, nije bilo moguće zasnovati stabilan politički poredak, so-
cijalne i vrijednosne strukture zajednice. Sa druge strane, mogućnost sofista 
da ponude brza riješenja koja mogu biti poželjna u datom momentu učinilo 
ih je poželjnim naročito u demokratskoj Atini49, gdje su smjernice politič-
kog života, naročito zakonodavstva, često mijenjane. Usvajanjem tehnika 
govorništva koje je predstavljalo političko sreds tvo vladanja i upravljanja 
pronalažena su praktična riješenja konkretnih problema. Kako je u demokrat-
skim političkim uslovima građane trebalo uvjeriti, a ne nametnuti političke 
inicijative, govorništvo se uglavnom temeljilo na uvjerljivim argumentima 
korisnim u datom momentu bez ozbiljne pretenzije na istinitost i traganje za 
opštim načelima. Stoga nije iznenađujuće da sofisti identifikuju državništvo 
i retoriku. Protagora (318E-319A) odgovara Sokratu50 da predmet nastave 
koju izvodi predstavlja usvajanje političkih vještina koje će omogućiti učešće 
u političkom životu:

44 Robert. C. Bartlett, Sophistry and Political Philosophy: Protagoras’ Challenge to Socra-
tes, The University of Chicago Press: Chicago & London, 2016, p. 3.
45 K. Jaspers, Sokrat, Buda, Konfučije, Isus, Vuk Karadžić, Beograd, 1980, str. 108.
46 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije II, Kultura, Beograd, 1970. str. 21.
47 G. Grote, Plato and the Other Companions of Socrates II, Cambridge University Press, 
2009, p. 9.
48 M. A. Perović, Praktička filozofija, Filozofski fakultet, Novi Sad 2004. str. 27.
49 Platon u dijalogu Protagora 310B-E, pokazuje pozitivno raspoloženje Atinjana posjetom 
sofista.
50 U Gorgiji 455D Saokrat postavlja identično pitanje kao i u Protagori, o tome kakava je 
korist sofističke paideie, za kakavu vrstu savjeta državi će učenik biti osposobljen. 



96 ARHE XXII, 44/2025

„A predmet nastave je razboritost u domaćim poslovima, kako će što bolje 
upravljati svojom kućom, i u državnim poslovima kako će što bolje raditi i 
govoriti.”51

Τὸ δὲ μάθημά ἐστιν εὐβουλία περὶ τῶν οἰκείων, ὅπως ἂν ἄριστα τὴν 
αὑτοῦ οἰκίαν διοικοῖ, καὶ περὶ τῶν τῆς πόλεως, ὅπως τὰ τῆς πόλεως 
δυνατώτατος ἂν εἴη καὶ πράττειν καὶ λέγειν.52 

Slijedeći misaone tendencije 5. stoljeća st. ere o odnosu prirode i vrline, 
Protagora naglašava da podučava političkoj vrlini na temelju uvjerenja veći-
ne o tome da je svaki čovjek posjeduje, ali ne po prirodi, već s obzirom na 
učenje i vrednoću (Prot. 323A-B). Time se ujedno opravdava učešće većine u 
političkim poslovima, što može sugerirati Protagorinu naklonost demokratiji. 
Prirodni potencijali za političku vještinu moraju biti izobraženi vaspitanjem 
i praksom, što bi trebalo zadovoljiti Sokratovu znatiželju o pitanju da li se 
vrlina može učiti.53 U vrijeme sofista arete (ἀρετή)54 poprima specifična 
politička obilježja postajući idealom političke izvrsnosti i uspjeha u javnom 
životu. Trebalo je slobodne građane vaspitati u duhu novog racionalizma i 
vrl ine utemeljene na znanju s ciljem stvaranja idealnog građanina koji do-
prinosi dobrobiti zajednice. Najuspješniji u tom procesu zavrijeđuju poseban 
politički status, status vođe koji će doprinositi opštem dobru zajednice.55 
Kuliminacija tog zahtijeva je uočiva u Platonovoj ideji vladara filozofa koji 
posredstvom dijalektičke, a ne retoričke paideie, otkriva principe ljudske 

51 Prev. M. Drašković & A. Vilhar, Platon, Protagora, Gorgija, Kultura, Beograd, 1968, str. 
16.
52 Originalni tekst preuzet sa internet stranice:
 https://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/cousin/protagorasgrec.htm
53 Sokrat mnijenja većine nije smatrao konstruktivnim za bilo koju značajniju temu. Bez 
obzira na vrstu vještine, vijedni savjeti i mišljenja uglavnom dolaze od onih koji se u istoj 
najbolji (Krit. VI-VIII).
54 G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, Cambridge Univ ersity Press, 1981, p. 131. Pre-
ma Kerferdu, prevođenje ἀρετή kao vrline možda nije najsretnije riješenje. Vrlina kao ἀρετή 
označava sve kvalitete čovjeka koji doprinose uspjehu u grčkom društvu i koje bi kao takve 
implicirale divljenje građana, nerijetko propraćeno značajnim materijanim nagradama. Ibid. p. 
131. W. K. C. Guthrie podsjeća da ἀρετή ne podrazumijeva nužno moralne implikacije. Izraz 
ἀρετή označava specifične odlike pomoću kojih živo biće, organ ili instrument vrši specifičnu 
funkciju. W. K. C. Guthrie, Povijest grčke filozofije III: Sofisti:Sokrat, Naklada Jurčić, Zagreb 
2006, str. 85.
55 Prema Jegeru, vaspitni pokret sofista imao je za cilj obrazovanje narodnog vođe, a ne 
naroda. Sofisti su uglavnom bili okrenuti prema izabranima, a posjećivali su ih oni koji su 
imali političke ambicije da jednom postanu vođe svog grada. Takvi ljudi su, osim političke 
prakse, trebali biti upućeni u „pravu prirodu ljudskog života i društva”. V. Jeger, Paideia: 
oblikovanje grčkog čoveka, Književna zajednica Novog Sada, 1991. str. 151-152.



97SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

prirode i zajednice. Platon je za razliku od sofista vaspitanje izgradio na 
čvrstom metafizičkom osnovu, ideji dobra kao cilju i svrsi individualnog i 
političkog života. Sofisti su doprinijeli stavu o vaspitanju kao nečemu što 
predstavlja stvar zajednice i „sredstvo” razvijanja svijesti o normama koje 
oblikuju socijalni i politički život. Usvajanje tehnika govorništva nije imalo 
samo praktičan cilj, izgradnju političke karijere i reputacije dobrih govorni-
ka. Ono je uključivalo i psihološki, kognitivni i logički aspekt koji se ticao 
načina razvijanja vlastitog mišljenja, argumentativne i analitičke sposobnosti 
u procjeni nekog pitanja. Protagora je prepoznao da rezultat političkog vaspi-
tanja nije samovolja, nego prihvatanje zakona kao uzora življenja, asimilira-
nja vrijednosti zajednice (Prot. 326A-E). 

PRIRODA NASUPROT KONVENCIJI

Sofisti su doveli u pitanje samorazumljivo važenje nomosa utemeljenog 
u višem redu stvari čiji je autoritet blijedio uslijed narastajućeg skepticizma 
i zaokreta čovjeku i političkim uslovima života zajednici. Posljedice tog za-
okreta su traganje za legitimacijskim osnovom nomosa. Protagorina teza da 
poimanje pravde ovisi o prosudbi i prihvatanju zajednice, isključuje prirodu 
kao legitimacijski osnov zakona (Thet. 167c).56 Konvencionalni karakter 
nomosa Protagora podržava odricanjem i božanske legitimacije (DK80B4, 
DK80A23) što ga je izložilo optužbi za „ateizam”. Protagora je prepozna-
vanjem slabljenja sakralizovane socijalne slike ahajskog polisa težio uspo-
stavljanju nove spone socijalnog života na čovjeku kao mjerilu i razložnosti 
njegove svijesti. Stoga se i propitivanje religije, kako konstatuje M. N. Đurić, 
ticalo mogućnosti racionalnog dokazivanja postojanja i pojavnog oblika 
bogova iz prirode ili historije.57 Moralni imperativi zakona kao božanskih 
naredbi pod utjecajem rastućeg skepticizma i sofističkog prilagođavanja 
zahtjevima trenutka, poprimaju relativan i „korumpirajući karakter”.58 Ono 
je zahvatilo ponašanje u institucijama, trgovima, javnim mjestima i javnom 

56 Za Charlessa H. Khana Protagorin stav da svaka zajednica procjenjuje vrijednosti pred-
stavlja „konzervativnu odbranu nomosa kao standarda ispravnog i lošeg u cjelovitom prepoz-
navanju kulturnog diverziteta kao i ukupnom prepoznavanju kulturne evolucije”. C. H. Kahn, 
The Origins of Social Contract Theory: in The Sophists and Their Legacy -G.B. Kerferd (ed.), 
Cambridge University Press, 1981, p. 107.
57 M. N. Đurić, Istorija helenske etike, BIGZ Beograd 1976, str. 185. 
58 U retoričkoj paidei, razvijanju strategija govorništva koje su doprinosile ličnim benefiti-
ma u različitim okolnostima javnog nadmetanja i odbrane, Platon prepoznaje uzroke socijalne 
i kulturne degradacije atinskog polisa. 



98 ARHE XXII, 44/2025

životu, u čemu je Platon prepoznao opštu opasnost i uzrok rastakanja tradici-
onalnih vrijednosti.59

Demokratsko načelo jednakosti pred zakonom (ἰσονομία) osnažilo 
je potiskivanje općih nepisanih normi djelanja.60 Riječ je o normativnoj, 
a ne prirodnoj jednakosti među ljudima koja nije bila sastavni dio atinske 
demokratije,61 u kojoj je još uvijek bilo mjesta za konvencionalnu nejedna-
kost među ljudima. Antifonovo istupanje protiv konvencionalne nejadnakosti 
među ljudima temeljeno je na jedinstvenosti bioloških potreba, a ne prirodnih 
i kulturnih razlika (DK87B44) što predstavlja značajan iskorak.62 Hipija u 
fizisu prepoznaje integrirajuću snagu među ljudima, dok ih nomos razjedi-
njava (Prot. 337D-E, Hip.maj. 285e,286a). Dok je za Sokrata poštovanje 
zakona pravedno, za Hipiju promjenjivost i prilagodljivost zakona samovolji 
i zloupotrebi vladara može izazvati veću štetu negoli korist (Mem. 4.1.2.3.4, 
Hip. mai. 284d). Načelo pravednosti kao promicanja interesa jačeg, odnosno 
vlasti, Trasimah izvodi iz konkretnih političkih praksi (Rep. 338c, 341a), dok 
Kalikle odbacuje nomos kao ograničenje prava po prirodi da jači ima više 
(Gorg. 483B-C, 483D). Sklonost ljudske prirode samointeresu što dovodi do 
konfrontacije sa drugim ljudima Sokratov sagovornik Glaukon (Rep.359b-
e) smatra uzrokom postanka zakona. Zalažući se za konvencionalno pravo, 
Glaukon u zakonima prepoznaje kompromisno riješenje za zaštitu od ne-
pravde.63 Platon istupa protiv stava da konvencija, a ne pravednost kao dobro 
po sebi, obavezuje ljude na pravedno djelanje. Priroda predstavlja normu za 
zakon kao saveznika ljudi (Rep. 590e, Nom. 890d) koji promicanjem vrline 

59 U Državi 456c Platon opće duhovno stanje ocjenjuje protuprirodnim, insistirajući na 
uspostavi socijalnog poretka utemeljenog u prirodi. U Zakonima (Nom. 889e, 890d) suprot-
stavlja se sofističkom svođenju religije na konvencionalnu osnovu, oživljavajući duh arhaične 
religiozne tradicije.
60 W. K. C. Guthrie navodi da je sucima u atinskoj demokratiji s kraja 5. st. bila zabranjena 
upotreba nepisanih zakona. W. K. C. Guthrie, Povijest grčke filozofije: Sokrat—Sofisti III, 
Naklada Jurčić, Zagreb 2006. str. 120.
61 Mogens Herman, Hansen, The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes, Struc-
ture, Principles and Ideology, Blackwell, Oxford UK& Cambridge USA , 1991. p. 84-85. 
Aspekt jednakosti po prirodi su prema M. M. Hansenu filozofi pripisali demokratiji. 
62 Antifonovi stavovi o jednakosti među ljudima tretirani su velikim pomakom u odnosu na 
rasprostranjena mišljenja o nejednakosti među ljudima. Za Guthria riječ je o revolucionarnim 
idejama, dok za C. H. Khana tek o kritici konvencionalne pristrasnosti nižeg porijekla i barba-
ra, što je u suštini odbacivanje konvencionalne nejednakosti. C. H. Khan, The Orgins of Social 
Contract Theory in: The Sophists and Their Legacy, G. B. Kerferd ed. Cambridge University 
Press, 1981, p. 107, pp. 92-108.
63 Likofronovo i Glaukonovo zauzimanje za nomos kao normu sporazumijevanja i saglasno-
sti građana o onome što je pravedno, predstavlja doprinos teoriji društvenog ugovora koja će 
intenzivan razvoj doživjeti u novom vijeku u djelima Loka, Hobsa i Rusoa.



99SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

pospješuje razvitak čovjekovih prirodnih potencijala usmjeravajući ga prema 
najvišem dobru (Rep. 456b). Nemogućnost konvencije da odgovori na sve 
izazove u nepredvidivosti ljudskog ponašanja Aristotel uzima argumentom za 
isticanje prednosti prava po prirodi. Najbolji ustav je utemeljen na načelima 
prirode (EN. 1135A5). Isticanjem prednosti prirode kao norme u odnosu na 
konvenciju Platon i Aristotel su tragali za čvrstim uporištem polisnog života 
koje premošćava jaz između državotvorne prirode čovjeka i prirode polisa. 
Zasluge sofista u pokušaju riješenja aporije fizis-nomos su u prepoznavanju 
potencijala razumskog mišljenja kao medija procjene vrijednosnog i poli-
snog života u odnosu na tradicionalna uvjerenja i mitološke vizije. Odsustvo 
„metakriterija” kao legitimacijskog osnova koji daje prednost određenom 
stanovištu u odnosu na ostale, ističući ga ciljem i svrhom života poslužilo je 
kao polazna osnova Sokratu, Platonu i Aristotelu za utvrđivanje tog kriterija 
kojim se prevladavaju nesigurnosti i aporije, kako običajnosne, tako i razlož-
ne svijesti sofista. 

LITERATURA

Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988.
Aristotel, Metafizika, Signum, Medicinska naklada, Zagreb, 2001.
Aristotel, Politika, Globus, Sveučilišna naklada Liber, 1988.
Aristotel, Retorika, Štampar Makarije, Beograd, 2024.
Balla, C., Politics in Theory and Practice, in: The Chambridge Companion to the 

Sophists, ed. J. Billings,& C. Moore, eds., Cambridge University Press, 
2023, pp. 225-250. 

Bartlett, R. C., Sophistry and Political Philosophy: Protagoras’ Challenge to Socrates, 
The University of Chicago Press: Chicago & London, 2016.

Castoriadis, C., On Plato’s Statesman, Stanford University Press, 2002.
Curnow, T., Were the Sophists Philosophers, in: The Sophists an Introduction (Patricia 

O’Grady ed.) Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008. 
pp. 185-193.

Dils, H., Predsokratovci I, II, Naprijed, Zagreb, 1983.
Đurić, M. N., Istorija helenske etike, BIGZ, Beograd, 1976.
Farmer, C., Was Socrates Sophists, in: (ed. Patricia O’Grady) The Sophists: an 

Introduction, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008. 
pp. 164-175.

Gagarin, M. & Woodruff, P. (eds.), Early Greek Political Thought from Homer to the 
Sophists, Cambridge University Press, 1995. 

Gagarin, M., Antiphon the Athenian: Oratory, Law and Justice in the Age of the 
Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002.

Grote, G., Plato and the Other Companions of Socrates II, Cambridge University 
Press, 2009.



100 ARHE XXII, 44/2025

Guthrie, W. K. C., Povijest grčke filozofije III: Sofisti:Sokrat, Naklada Jurčić, Zagreb 
2006.

Hansen, M. H., The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes, Structure, 
Principles and Ideology, Blackwell, Oxford UK & Cambridge USA, 1991.

Hegel, G. W. F., Istorija filozofije II, Kultura, Beograd, 1970.
Jaspers, K., Sokrat, Buda, Konfučije, Isus, Vuk Karadžić, Beograd, 1980.
Jeger, V., Paideia: oblikovanje grčkog čoveka, Književna zajednica Novog Sada, 

1991.
Kerferd, G. B., The Sophistic Movement, Cambridge University Press London, New 

York, New Rochelle, Melbourne, Sydney, 1981.
Khan, C. H., The Orgins of Social Contract Theory in: The Sophists and Their Legacy, 

G. B. Kerferd ed., Cambridge University Press, 1981, pp. 92-108.
Ksenofont, Uspomene o Sokratu, BIGZ, Beograd, 1980.
Laertije, Diogen, Životi i mišljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979.
Monson, S. S., Plato’s Democratic Entanglements: Athenian Politics and the Practice 

of Philosophy, Princeton University Press, New Jersey 2000.
Perović, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013.
Perović, M. A., Praktička filozofija, Filozofski fakultet, Novi Sad 2004.
Platon, Alkibijad, Bukefal, Beograd, 2014.
Platon, Dijalozi, Grafos, Beograd, 1982.
Platon, Država, BIGZ, Beograd, 2002.
Platon, Hipija Manji, Biblioteka Scopus, Zagreb, 1997.
Platon, Kratil, Teetet, Sofist, Državnik, ΠΛΑΤΩ, Beograd, 2000.
Platon, Zakoni & Epinomis, BIGZ, Beograd, 1990.
Plutarh, Atinski državnici, Prosveta, Beograd 1950.
Platon, Protagora, Gorgija, Kultura, Beograd, 1968.
Kaluđerović, Ž., Dike i dikaiosyne, Magnasken, Skopje, 2015. 
Kaluđerović, Ž., Rana grčka filozofija, Hijatus, Zenica 2017.
Kaluđerović, Ž., Stagiranin, Izdavačka knjižarnica Zorana Stojanovića, Sremski 

Karlovci, Novi Sad, 2018. 
Vindelband, V., Istorija filozofije, BOOK&MARSO, Beograd, 2007.
Williams, B., Smisao prošlosti: Ogledi o povijesti filozofije, Matica hrvatska Zagreb 

MMXV.
Wolfsdorf, D., Sophistic Method and Practice in: A Companion to Ancient Education, 

W. M. Bloomer ed., John Wiley & Sons, Inc. Published 2015, p. 65, pp. 63-
76.

Аристотел, Устав aтински , ΠΛΑΤΩ, Београд 1997.
Web-stranice: 
http://www.mikrosapoplous.gr/en/texts1en.html
https://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/cousin/protagorasgrec.htm
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perse us%3Atext%3A1999.01.0171

%3Atext%3DStat.%3Asection%3D291c



101SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

MIRELA KARAHASANOVIĆ
University of Tuzla, Faculty of Philosophy, BIH

SOPHISTS AND PHILOSOPHY OF POLITICS
Abstract: The question of the merits and original contributions of the Sophists, as 
well as their shortcomings, continues to provoke confl icting views. The affi  rmation of 
rational consciousness as a medium for comprehending the axiological and political 
reality, on which a new paideia was founded, positioned the Sophists as „enlighteners.” 
The limitation of this turn lies in the inherent incapacity of rational consciousness to 
articulate the universal character of human action and world-view. The absence of a 
unifi ed doctrinal approach and the inability to universalize newly emerging axiological 
claims in the works of Plato and Aristotle positioned the Sophists as founders of a 
„relativistic culture.” This laid the foundation for their negative reputation, while their 
contribution to posing fundamental questions questions that would later fi nd their full 
affi  rmation in the works of ancient philosophers is often overlooked. Among such 
questions are key topics in political philosophy, including education and political 
expertise, the veracity of political speech, the origin of the state, and the value of law 
and justice.
Keywords: Sophists, Socrates, Plato, Aristotle, justice, natural law, state, education

Primljeno: 30.8.2025.
Prihvaćeno: 28.10.2025.





103

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perović M. A.
     1 Hegel G. W. F.
     17
    13
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.103-125
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

TANJA TODOROVIĆ1

Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST: 
JUSNATURALISTIČKI UVID U HEGELA – POSVETA 

PROFESORU MILENKU A. PEROVIĆU

Sažetak: Ovaj rad istražuje odnos između Hegelove fi lozofi je prava i tradicije 
jusnaturalizma, naglašavajući kako se ove dve fi lozofsko-pravne paradigme međusobno 
razlikuju, ali i dopunjuju. Jusnaturalizam polazi od ontološke pretpostavke logosom 
obdarene prirode čoveka i nastoji da defi niše nepromenljive norme prava, dok Hegel, 
kroz dijalektički i istorijski razvoj duha, pokazuje kako se unutrašnja sloboda nužno 
ostvaruje kroz momente zbilje i objektivira u spoljašnjim institucijama. Ključna 
poveznica između ovih teorija jeste koncept dvostruke zakonitosti – „unutrašnje”, 
koja garantuje smisao i opravdanost prava, i „spoljašnje”, koja obezbeđuje njegovu 
delatnu formu. Profesor Milenko A. Perović posebno je isticao značaj dvostrukog 
aspekta sukoba i saradnje u okviru konstituisanja društvene zajednice u Hegelovoj 
fenomenologiji volje, koja se, kao takva, pojavljuje i u teorijama društvenog ugovora. 
Rad zaključuje da između ovih paradigmi postoji suštinska srodnost, jer je ideja 
promene i sukoba inherentna kako jusnaturalističkoj tradiciji, tako i teoriji istorijskog 
razvoja prava. Time se naglašava i prirodno i racionalno poreklo prava, kao i njegova 
istorijska i institucionalna realizacija, u komplementarnom odnosu.
Ključne reči: duh, fenomenologija, Hegel, ius-naturalizam, konfl ikt, pravo, društveni 
ugovor, volja

U analizi dominantnih filozofsko-pravnih teorija deluje da Hegelova 
filozofija prava stoji u oštrom raskidu sa tradicijom prirodnog prava.2 Neki 

1 E-mail adresa autorke: tanja.todorovic@ff.uns.ac.rs
2 Up. Carritt, 1935, str. 107-114; d’Entreves, 1970, str. 72-74; Fine, 1984, str. 56-57; Fried-
mann, 1967, str. 167-170; Haines, 1965, str. 69-70; Lloyd, 1972, str. 68; Popper, 1969, str. 
41, 66; Sabine, 1973, str. 589, 592, 603-604, 608. u: Burns, Tony. „Hegel and natural law 
theory.”Politics 15.1 (1995): 27-32., p. 27.



104 ARHE XXII, 44/2025

autori, možda čak većina, tvrde da on u potpunosti odbacuje pojmove pri-
rodnog prava, a samim tim i osnovne pretpostavke teorije jusnaturalističke 
paradigme. Ipak, pažljivije razmatranje pokazuje da među njima postoji 
dubinska strukturna srodnost.3 Prirodno-pravna teorija, koja svoje ishodište 
nalazi u teoriji društvenog dogovora, i Hegelova spekulativna koncepcija 
prava počivaju na razlikovanju osnovnih momenata slobodne subjektivnosti 
koji omogućavaju da se pravo shvati kao tlo živog duha, koji se ponekad 
ogleda u saradnji jedinki koje čine jezgro društvenog ugovora, a ponekad u 
sukobu upravo tih činilaca. Logičko i ontološko razlikovanje „unutrašnjeg” i 
„spoljašnjeg”, subjektivnog i objektivnog, prirode i duha, te „moje” slobode 
i granica volje drugog, kao i pretpostavka postojanja partikularnih interesa, 
koji nisu uvek komplementarni, leži u korenu obe ove teorije.

Za jusnaturalizam, reč je o razlici između ontoloških, prirodnih prava 
pojedinca koja stoje u napetosti sa pozitivnim pravom i običajnošću, bu-
dući da se u njima samo delimično ostvaruju. Nasuprot tome, kod Hegela 
se razlikuju unutrašnja zakonitost slobode – kao sfera moraliteta zatvorene 
subjektivnosti koja polaže pravo na beskonačno preobražavanje – i „spolja-
šnja” zakonitost ostvarenog prava, koja se ostvaruje kroz osnovne momente 
objektivnog duha, u formi porodične zajednice, građanskog društva, kao i 
institucija i države.

U oba slučaja pravo se ne iscrpljuje samo u spoljašnjoj formi zakona, već 
se vezuje i za dublje utemeljenje u ljudskoj prirodi i mogućnostima strem-
ljenja slobode kao najviše odlike subjektivnog duha.

Razlika između ove dve filozofsko-pravne paradigme ne proizlazi toliko 
iz njihovog idejnog temelja, koliko iz načina izvođenja i metodološke po-
stavke koje svaka od njih podrazumeva. Jusnaturalizam polazi od ontološke 
pretpostavke racionalne prirode čoveka, u kojoj se već nalazi načelo samo-
određenja i iz koje se izvode izvorne, nepromenljive norme prava. Hegel, 
međutim, polazi od dijalektičkog i istorijskog kretanja duha, u kojem se ono 
što je u prirodnom pravu pretpostavljeno kao datost pokazuje kao rezultat 
samorazvoja pojma. Unutrašnja sloboda, u tom smislu, ne ostaje apstraktna 
datost, već se nužno objektivira i ostvaruje kroz spoljašnje oblike duha – pra-
vo, moralnost i običajnost.

Ono što ipak povezuje ove pristupe jeste ideja dvostruke zakonitosti: 
unutrašnje, koja se temelji na slobodi ličnosti i time garantuje smisao i opra-
vdanost prava, i spoljašnje, koja omogućava njegovu delatnu, institucionalnu 

3 Međutim, drugi komentatori odbacuju ovaj stav. Oni tvrde da je Hegel zapravo teoretičar 
prirodnog prava u konvencionalnom smislu (Germino, 1969, str. 888; 1970, str. 293-313; 
Pelczynski, 1964, str. 28, 31, 35, 37, 40, 45; 1991, str. m–xvi, 49-52, 55, 115). Ibid.



105LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

formu. Stoga se može reći da prirodnopravna i Hegelova filozofija prava ne 
stoje u odnosu isključenja, već čine dve komplementarne faze istog procesa 
– one u kojem se poreklo prava iz slobodnog subjekta preobražava u njegovu 
istorijsku i racionalnu stvarnost.

Teza ovog rada polazi od uvida da ono što je kod Hegela razlika između 
unutrašnje sfere moraliteta i prava kao objektivnog duha, u teorijama pri-
rodnog prava poprima oblik napetosti između prirodnog, imanentnog prava 
i pozitivnih zakona tradicije. Dok Hegel insistira na razlikovanju moralnog 
samoodređenja subjekta i objektivnog, normativnog poretka zajednice, teori-
ja prirodnog prava ovu razliku tematizuje kroz mogućnost sukoba između iz-
vorne slobode pojedinca i institucionalizovanih pravnih formi ili običajnosti.

Na taj način se otvara polje u kojem prirodno pravo ne funkcioniše kao 
puka preteča pozitivnog prava, već kao njegova stalna kontrateža, unu-
trašnja instanca koja preispituje njegovu opravdanost i granice.4 Nevolja sa 
idejom prirodnog prava leži, međutim, u njegovom neodređenom shvatanju 
samog pojma prirode – pojma koji oscilira između ontološkog, moralnog i 
antropološkog značenja. Uprkos toj neodređenosti, u obe filozofsko-pravne 
paradigme prirodno pravo se pokazuje smislenim kao pravo pojedinca na sa-
vesno delanje – delanje koje može, ali ne mora biti u harmoniji sa postojećim 
momentima zbilje i režimom sopstvenog vremena.

Iako se u svojoj bogatoj i dugoj praksi bavljenja praktičkom filozofijom 
profesor Milenko A. Perović nije ograničavao isključivo na analizu filozof-
sko-pravnih teorija, on pokazuje kako se tlo i istorija prava mogu razumeti 
kao dijalektika sukoba i saradnje subjektivnosti, koje su oblikovale običajno-
sni obrazac istorijske zbilje:

„Aporija ‘istinske savjesti’ se razrešava tako što se svi oblici modernog di-
jelanja spontano stavljaju u uzajamni odnos. On je odnos u kome su akteri 
pravni sistem, moralno javno mnijenje, porodica, građansko društvo i političko 
društvo (država). Svaki od ovih oblika djelovanja daje formi savjesti potrebna 
sadržinska određenja. Drugim riječima, princip slobode savjesti se konkretizi-

4 Profesor Perović izdvaja četiri osnovne doktrine u savremenoj filozofiji prava: jusnat-
uralističku, legalističku, normativističku i sociološku. Svaka od njih polazi od različitog ra-
zumevanja izvora, važenja i funkcije prava. Jusnaturalizam pravo zasniva na ideji prirodnog, 
moralnog poretka koji prethodi pozitivnom zakonodavstvu; legalizam pravo poistovećuje sa 
skupom važećih normi donetih od strane zakonodavne vlasti; normativizam naglašava au-
tonomiju pravnog sistema i njegovu logičku strukturu, nezavisnu od moralnih ili društvenih 
činilaca; dok sociološka doktrina pravo tumači kao društvenu činjenicu i proces koji proizlazi 
iz realnih odnosa među ljudima. Zajedno, ove paradigme čine osnovni okvir unutar kojeg se 
oblikuju različita filozofska razumevanja prava i njegovog odnosa prema moralu i društvu. U: 
Perović, Milenko. Praktička filozofija, Cenzura, Novi Sad, 2004, str. 168.



106 ARHE XXII, 44/2025

ra. Svaka regija djelanja u njega stavlja svoje shvatanje postupanja po savjesti. 
Ta shvatanja onda stupaju u odnos posredovanja. U njemu se ona mogu složiti 
ili konfrontirati. Dejstvom jednog i drugog činioca uspostavlja se društvena 
rezultanta slobode savjesti.”5

Upravo na toj napetosti i dijalektici između moraliteta i prava, odnosno 
prirodnog prava i pozitivnog prava, te običajnosti, konstituiše se i preobraža-
va slobodna subjektivnost.

Ovaj proces odvija se ne samo u pojedinačnom, ontogenetskom smislu 
– kroz razvoj pojedinca kao pravnog i moralnog subjekta u izborno određe-
nju – već i u širem, povesnom kontekstu, gde istorija prava pokazuje stalne 
oscilacije između „subjektivne slobode” i „objektivne normativnosti”. Sukob 
se, stoga, ne pokazuje kao nedostatak, već kao produktivna sila u razvoju 
kako individualne, tako i kolektivne pravne svesti.

Sam Hegel je primetio da se u pojmu prirodnog prava krije dvosmisle-
nost: kada se kaže da je nešto „po prirodi”, taj izraz može značiti da nešto 
proizlazi iz prirodnog poretka činjenica, ali i da je nešto „po pojmu”, tj. da se 
uzdiglo do sfere duha i normativnog važenja:

„Izraz prirodno pravo, koji je za filozofsku nauku o pravu bio običan, sadrži tu 
dvosmislenost da li se misli kao da ono postoji na neposredan, prirodan način, 
ili onako kako ono sebe određuje prirodom stvari, tj. pojmom. Prvi je smisao 
onaj koji se obično nekada mislio, tako da se ujedno izmislilo neko prirodno 
stanje u kojem bi imalo da važi prirodno pravo, dok je, naprotiv, stanje društva 
i države ograničenje slobode pa zahteva i donosi sa sobom ograničenje slobode 
i žrtvovanje prirodnih prava. No, uistinu se pravo i sva njegova određena za-
snivaju na slobodnoj ličnosti, samoopredeljivanju, koje je, naprotiv, suprotnost 
prirodnog određivanja.”6

Nevolja ove inherentne dvosmislenosti leži u tome što su predstavnici 
teorije prirodnog prava vrlo često ovu koncepciju interpretirali ne samo kao 
puku normativnu kategoriju koja se treba uzdići do zakona prirodnog poret-
ka, već, upravo u drugom smislu, kao manifestaciju samoodređenja ličnosti. 
Kao takav princip ona može, pa čak i treba, da stoji u potencijalnom sukobu 
sa važećim pravom, ili sa određenim ustaljenim društvenim i pravnim sta-
njem, koje se u realnosti smatra legitimnim, ali koje je, u skladu sa teorijskim 
postulatom, potrebno prevazići. Ova tenzija između inherentnog moralnog 
autoriteta prirodnog prava i pozitivnog prava, ili između subjektivne auto-

5 Modif. autor. Perović, Milenko. Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013. str. 391.
6 Hegel, G. V. F. Enciklopedija filozofskih znanosti, Sarajevo: Veselin Masleša, 1965., str. 
410.



107LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

nomije pojedinca i institucionalizovane norme, predstavlja ključni problem u 
razumevanju same tradicije jusnaturalizma.

Pokazaće se da u navedenoj dvosmislenosti leži prostor za pomirenje iz-
među prirodno-pravne tradicije i Hegelove spekulativne filozofije prava. Ako 
prirodno pravo shvatimo ne kao puko, sirovo i neodređeno stanje prirode 
koje počiva na apstraktnim zakonima, već kao najizvornije pravo ličnosti na 
slobodno samoodređenjenje, koja se nekad uspeva odrediti u okviru vrednosti 
režima vremena, dok je nekad upravo deo preobraženja istog, ono prestaje da 
bude kontrapunkt spekulativnoj teoriji. U tom slučaju kritika prirodno pravne 
teorije, ne znači njegovo odbacivanje, već njegovo modifikovanje u slojevitu 
fenomenološku dimenziju.

Hegel, nadovezujući se na Kantov odnos prema modernoj ideji prirodnog 
stanja, razvija filozofiju koja problem formalizma i individualizma Kantove 
moralne teorije prevazilazi kroz dinamičko posredovanje između suprotnosti. 
Centralni problem u spekulativnoj teoriji prava postaje kretanje između uni-
verzalnog i partikularnog, idealnog i realnog, imanentnog i transcendentnog, 
te pojedinca i države.7 Njegova kritika apstraktne etike ukazuje na potrebu da 
se moral i pravni poredak posmatraju unutar istorijsko-društvenog konteksta, 
gde se individualni i kolektivni interesi neprestano konstituišu kroz praksu.

Kant je uvideo momenat prirodnog prava u dijalektičkom i reverzibilnom 
karakteru prava:

„Uopšteno gledano, obavezujući zakoni za koje je moguća spoljašnja legisla-
cija nazivaju se spoljašnji zakoni. Među njima, oni čija se obaveznost može a 
priori prepoznati razumom, čak i bez spoljašnje legislacije, nazivaju se prirod-
ni zakoni. Nasuprot tome, oni koji ne bi ni obavezivali niti bi se mogli smatrati 
zakonima bez stvarne spoljašnje legislacije nazivaju se pozitivni zakoni.”8

Ovakvo inkorporiranje i reflektovanje prirodnog prava i etike stoga je 
procesualno i dijalektičko: univerzalni principi postaju živi kroz konkretne 
društvene institucije i istorijski određene okolnosti, omogućavajući integraci-
ju moralnog idealizma sa realnom političkom praksom.

Hegel u svojim ranim esejima o prirodnom pravu pristupa postojećim te-
orijama na kritički način, nastojeći da iz njih izvuče njihove snage i slabosti, 
te da ponudi treći, sintetički pristup. Snaga ovih teorija je što su pokazale da 
moć negativiteta dolazi iz same sfere moraliteta, tj. etike: 

7 Up. Chernilo, Daniel. The natural law foundations of modern social theory: A quest for 
universalism. Cambridge University Press, Cambridge, 2013., pp. 8-9.
8 Prev. i modif. autor. Kant, Immanuel. Metaphysical Elements of Justice. Translated by 
John Ladd, Hackett Publishing Company, Indianapolis/Cambridge, 1999, p. 18., upor. smisao 
Naturrecht” str. 20, 28, 54.



108 ARHE XXII, 44/2025

„Kao što je etika povezana sa subjektivnim, ili sa negativnim, tako se negativno 
uopšte mora razlikovati kao postojanje razlike i kao njen nedostatak.”9

On razlikuje dve osnovne koncepcije prirodnog prava: sadržinsku i 
formalnu.10 Sadržinsko-empirijska koncepcija, povezana s liberalnom i in-
dividualističkom doktrinom društvenog ugovora modernog doba, nastoji da 
definiše prava i dužnosti polazeći od ekspliciranja ljudske prirode kroz ana-
lizu konkretnih društvenih okolnosti. Međutim, ove teorije ne uspostavljaju 
nužno racionalnu povezanost svojih normativnih postulata s višim principom. 
Hegel ih stoga kritikuje kao teorije sadržaja koji se još nije uzdigao do for-
me, iako ka njoj teži. Nasuprot tome, formalna koncepcija, naročito povezana 
s Kantovim pristupom, polazi od čistog formalnog principa pravde ili mora-
la, ali ne razvija dovoljno njegov konkretni sadržaj, niti pokazuje kako se taj 
princip odnosi prema pravima, dužnostima i obavezama.

Spekulativna teorija prava nastoji da misli uvek već prisutno jedinstvo 
prirodnog i duhovnog, subjekta i objekta, kao i odnos forme i sadržaja kao 
imanentan samom predmetu mišljenja. Prema Hegelu, adekvatna teorija pri-
rodnog prava mora, najpre, definisati osnovni, formalni princip pravde; zatim 
pokazati na koji se način taj princip povezuje sa objektivnim sistemom prava 
i dužnosti, koji čine njegov racionalni sadržaj; i, konačno, razjasniti kako su 
ta prava i dužnosti istorijski i društveno uslovljeni običajima i tradicijama 
određenog naroda (ethisches Leben).11 Ova treća koncepcija, prema Hege-
lu, nadovezuje se na političku misao antičkih Grka, pre svega Aristotela, i 
reflektuje trodelnu logiku koja kasnije oblikuje strukturu njegove Filozofije 
prava: prvi deo odgovara sadržinskoj koncepciji, drugi formalnoj, dok treći 
integriše formu, sadržaj i istorijsko-društveni kontekst, prevazilazeći time 
ograničenja prethodna dva pristupa.12

Prethodni istorijski uvid dodatno osvetljava činjenicu da je prirodno 
pravo u svojoj dvosmislenosti istovremeno i „najstarija” i „najnovija” teo-
rija prava13. Najstarija je jer svoje korene vuče iz antičkih i srednjovekovnih 

9 Hegel, G. W. F. O vrstama naučne obrade prirodnog prava, prev. Buha Aleksa, Dosije 
studio, Beograd, 2020, str. 73.
10 Burns, Tony. „Hegel and natural law theory”, p. 28.
11 Ibid, str. 29.
12 Ibid.
13 Dakle, pojam prirodnog prava ne predstavlja samo misaonu konstrukciju kojom se 
filozofski utemeljuje pozitivno pravo, odnosno pravna svest koja promišlja samu sebe, već 
istovremeno označava i misaoni okvir etike, političke filozofije i ekonomije. U širem smislu, 
on zahvata i oblasti poput filozofije istorije, pedagogije, antropologije i filozofije religije – da-
kle čitav niz disciplina koje čine tradicijski krug praktične filozofije ili su joj srodne. Istorijski 
posmatrano, eksplicitno razmatranje filozofije prava započinje s Butervekovim uvođenjem 



109LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

shvatanja pravde kao ideje kojoj subjekt teži da se približi i onda kada njene 
implikacije nemaju neposredno uporište u zbilji; a najnovija jer se i savre-
mene teorije pravde – poput one Džona Rolsa – oslanjaju na pretpostavku 
univerzalnih principa koji važe izvan okvira pozitivnog prava i istorijskog 
trenutka. Prirodno pravo tako ostaje živo u modernoj teoriji prava, dok He-
gelovo razumevanje pojmovne dimenzije prava omogućava njegovo očuvanje 
i odbranu ne samo kao ostatka tradicije, već i kao trajnog horizonta pravnog 
mišljenja.

U analizi osnovnih tekstova pokazuje se da Hegel vidi istorijsko tlo ra-
zvoja duha, prava i objektivnog duha u širem smislu upravo kao dijalektički 
odnos sukoba i saradnje, koji je omogućen višom potencijalnošću volje koja 
je slobodna, autonomna, i mnogostruko određena u svojim osnovnim mo-
mentima. On smatra da mogućnost sukoba volja proizilazi iz stremljenja su-
bjektivnosti ka ostvarivanju sopstvene slobode i svrhe u društvu, koja može 
različite stvari da ima za svoje sadržajno određenje. Sukob, po Hegelu, nije 
tek privremeni incident, već nešto što se odvija periodično. 

Iz ugla spekulativne teorije prava, kolizija i sukob (Widerspruch, Kon-
flikt, Kampf) nije kontingentna devijacija iz prirodnog stanja, već ontološki 
moment dijalektičkog kretanja slobode. Protivrečnost je za Hegela „duša 
stvarnosti” jer upravo kroz negaciju partikularnih oblika volje, interesa i 
prava nastaje njihovo posredovanje u višem jedinstvu, tj. u sferi Sittlichkeit 
— etičkog života zajednice:

„Moralitet, običajnost, interes države, svako od njih je vlastito pravo, jer je 
svaki od tih likova određenje i postojanje slobode. Oni mogu doći u koliziju 
samo ukoliko stoje na istoj liniji da budu prava;”14

Sukob tako funkcioniše kao moment posredovanja između prirodnog 
prava (Naturrecht), koje izražava apstraktnu ideju slobode, i pozitivnog 
prava (Positives Recht), u kojem se sloboda ostvaruje u konkretnim insti-
tucijama.15 U tom smislu, prirodno pravo, ako se shvati bez sukoba, ostaje 
formalna norma, dok tek kroz dijalektičko prevazilaženje protivrečnosti 

samog pojma, dok svoj klasični filozofski izraz dostiže kod Hegela. Stoga je primerenije 
govoriti o istoriji teorija prirodnog prava kao o svojevrsnoj „predistoriji” filozofije prava. 
Up. Đikanović, Mina. „Legitimitet i legalitet. Problem utemeljenja filozofije prava.”Arhe 28 
(2017), str. 7-24., ovde str. 9.
14 Hegel, G. W. F. Osnovne crte filozofije prava, prev. D. Grlić, Veselin Masleša, Sarajevo, 
1989, §30 str. 71. 
15 Uporedi pasuse: §30–33 — o protivrečnosti kao pokretaču razvoja prava, §57–67 — o 
borbi partikularnih volja i posredovanju u moralnosti (Moralität), §324–340 — o ratu i 
međunarodnom pravu (Der Krieg und das Völkerrecht)



110 ARHE XXII, 44/2025

postaje realno (wirklich). Rat i društveni antagonizmi, koji se u Hegelovom 
sistemu javljaju kao izraz „pokreta ideje kroz negaciju”, svedoče o tome da 
duh ne napreduje kroz mirnu harmoniju, već kroz istorijsku dinamiku 
konflikta, u kojoj se partikularno ukida i uzdiže (Aufhebung) u univerzalno. 
Sukob se, u ovom kontekstu, pojavljuje kao neizbežna manifestacija slobo-
dne volje i subjektivnosti, koja ima legitimno pravo da preispituje postojeće 
norme i institucije, dovodeći u pitanje zatečene okolnosti.16 Takva analiza 
ističe dualnost, i reverzibilnu funkciju prava: sa jedne strane, ono pruža 
okvir stabilnosti i reproduktivnog kontinuiteta, dok sa druge strane dopušta 
moment sučeljavanja i promene, koji je neophodan za transformaciju norma-
tivnog poretka i afirmaciju subjektivne autonomije u društvu.

IZVOR PRIRODNOG PRAVA I FENOMEN SUKOBA

Otfrid Hefe, istaknuti nemački politički filozof i etičar, iako nije razvijao 
sopstvenu klasičnu teoriju prirodnog prava, duboko se bavio pitanjima koja 
su u središtu ove tradicije. U knjizi Pravda: Filozofski uvod analizira isto-
rijski razvoj pojma pravde i prirodnog prava, prateći promene u njihovom 
poimanju kroz epohe. U antici prirodno pravo povezano je s grčkim pojmom 
physei dikaion („prirodno ispravno”) i latinskim lex naturae („prirodni za-
kon”), dok u srednjem veku pod uticajem hrišćanstva ono poprima obeležja 
božanskog prava, ius divinum, ili večnog zakona, lex aeterna.17 U prosve-
titeljstvu pojam prirode dobija racionalnu dimenziju, oblikujući tzv. „umno 
pravo” koje nastoji da poveže univerzalne moralne norme s društvenim 
uređenjem. Hefe ističe da evropsko pravno mišljenje stalno oscilira između 
univerzalnog moralnog principa i konkretnih društvenih normi, naglašavajući 
unutrašnju napetost prirodnog prava i njegovu filozofsku plodnost za razu-
mevanje pravde i društvenih institucija. U analizi istorijsko-pravnih paradig-
mi razlikuje četiri modela teorija pravde:

16 Andrew Fiala u tekstu The Vanity of Temporal Things: Hegel and the Ethics of War 
(2006) tumači Hegelov pojam rata kao dijalektičku nužnost sukoba, ali ističe i njegovu etičku 
ambivalenciju. Prema Fiali, rat razotkriva „ništavilo vremenitih stvari”, jer partikularni in-
teresi i moralne norme bivaju suspendovani pred zahtevom univerzalnog. Time rat poprima 
metafizičko značenje, ali Fiala upozorava da takvo shvatanje, ako se nekritički promišlja, 
može voditi u moralni relativizam političke nužnosti — gde se istorijska opravdanost sukoba 
pretvara u alibi za nasilje i hegemoniju. Up: Fiala, Andrew. „The vanity of temporal things: 
Hegel and the ethics of war.” Studies in the History of Ethics (2006), p. 5.
17 Hefe, Otfried. Pravda. Akademska knjiga, Novi Sad, 2001, str. 20, str. 33, str. 40.



111LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

1. model saradnje – Aristotelova teorija, u kojoj se čovek prvenstveno 
određuje kao društveno biće;

2. model sukoba – moderne teorije društvenog ugovora koje poreklo 
društva objašnjavaju polazeći od sukobljenosti ljudi u prirodnom stanju;

3. pravda kao poštenje;
4. pravda kao razmena (u ove poslednje dve ubraja se i Rolsova teorija 

društvenog ugovora).18

Većina teorija prirodnog prava ne dopušta strogu redukciju međuljudskih 
odnosa isključivo na saradnju ili sukob. Umesto toga, češće nailazimo na na-
glašavanje jednog od ovih elemenata u određenom istorijskom i filozofskom 
kontekstu. Dok jedni smatraju da su ljudi po prirodi, egoistične monade ko-
jima tek društvo postavlja ograničenja koja sprečavaju samouništenje, drugi 
ukazuju da je osnovna suština, potencija koju čovek realizuje na istorijskom 
planu, sama društvenost. Prema ovom stanovištu, prirodne predispozicije za 
samovoljno povređivanje prava drugih moraju biti regulisane u okviru druš-
tvene zajednice, u istorijskom kretanju koje teži ostvarivanju najdublje istine 
čoveka i dostizanju univerzalnog stanja pravde.

Teorije prirodnog prava se tako pojavljuju još u antičkoj filozofiji, kako u 
literarnom, mitološkom i prenesenom značenju, tako i u prvim antropološkim 
teorijama. Na njih se nadovezuje i dublja razlika između antičkih i modernih 
teorija prirodnog prava. U antičkoj tradiciji pojam physis u sebe inkorporira 
i teleološko značenje, te iscrpljuje smisao finalne uzročnosti, priroda je ono 
što teži svom upotpunjenju, i stoga se prirodno pravo shvata spekulativno. Sa 
druge strane, moderne teorije prirodnog prava zasnivaju se na pojmu natura, 
koji pre svega uključuje kauzističku i mehanicističku sliku sveta. 

Međutim, ako pažljivije pogledamo antičku tradiciju, uočavamo da sukob 
između physis-a i nomos-a, odnosno prirode i zakona, nije suštinski nego 
prividan. Većina antičkih filozofa, ne shvata prirodno stanje, prirodno pravo 
ili prirodne predispozicije kao neku neposrednu, ogoljenu datost, već poka-
zuje da je u svakom „prirodnom” stanju uvek već prisutno i nešto kulturno, 
društveno i političko. Dok su sofisti tvrdili da je „priroda” u suprotnosti sa 
društvenim, Platon i Aristotel su nastojali da pokažu da je nomos samo dublja 
istina physisa – te da se tek u društvenoj zajednici otrkiva dublji teleološki 
smisao priode, koja više nije shvaćena apstraktno nego kao ona koja tek treba 
da dobije svoj pojmovni i ontološki izraz.19

18 Ibid, str. 63–71.
19 U Gorgiji, Kalikle kritikuje Sokrata jer posmatra zakon kroz physis, tvrdeći da zakone 
nameću „slabi i gomila” kako bi sputali jače, dok bi prirodni poredak omogućio da vlast 
pripadne snažnijima, Platon. Protagora; Gorgija. Kultura, Beograd, 1968.483d. U ovom 



112 ARHE XXII, 44/2025

Može se reći da se Hegelov problem početka – prelazak iz neposredne 
prirodnosti u teorijskom smislu u mišljenje, a u istorijsku i političku zajed-
nicu – zapravo može povezati s problemom početka u teorijama društvenog 
ugovora. U tim teorijama, iako se polazi od apstraktnog, prirodnog stanja, 
već u prirodnoj klici čovekovog bića prisutna je neka društvena struktura 
ili tendencija ka zajedništvu. Drugim rečima, i u domenu prirodnog prava, 
prirodno nije potpuno izolovano ili atomizovano; ono nosi sa sobom elemen-
te koji impliciraju međuljudske odnose, pravila i oblike saradnje, što ideju 
prelaza iz prirodnog u etičko društvo čini razumljivijom i filozofski uteme-
ljenom.

Da zaključimo, priroda se u antičkom horizontu ne posmatra odvojeno od 
zajednice, već se razume kao ono što se ispunjava i ostvaruje u društvenosti. 
Ovo razlikovanje otvara dodatni horizont za razumevanje jusnaturalističke 
tradicije: one ne govore samo o prelazu iz prirodnog u društveno stanje, već 
o različitim načinima na koje se misli mnogostrukost međuljudskih odnosa. 
U tom smislu, sukob i saradnja nisu isključivi pojmovi, već dva aspekta iste 
dinamike koja određuju jednu i jedinstvenu zbilju.

MYTHOS, ETHOS I SAVEST: TRAGIČKI OBRT I MORALNI 
PRINCIP JUSNATURALIZMA

Antička tragedija može da nam bude najevidentniji primer u kome se vidi 
kako prirodno pravo funkcioniše kao pravo ličnosti, a ne kao puka sirova 
prirodnost. U Sofokleovoj Antigoni, protagonistkinja stavlja moralnu obave-
zu i božanske zakone iznad dekreta kralja Kreonta, pokazujući da unutrašnji 
princip može stajati u koliziji sa važećim zakonom. Antigonin čin nije samo 
impulsivan otpor autoritetu, već svesno afirmisanje univerzalnih vrednosti 
– pravde, pobožnosti i lojalnosti porodici – koje ona nastoji da prenese na 
zajednicu i učini osnovom običajnog prava.20 Slično se vidi u Orestiji Eshila, 

pogledu, nomos se suprotstavlja physis, jer pravda nije urođena u ljudskim odnosima, već 
proizlazi iz zajedničkog dogovora radi zaštite i stabilnosti društva. Glaukon u Državi dalje 
razvija ideju društvenog ugovora, naglašavajući da zakoni ograničavaju nepravdu jer niko nije 
sam dovoljno moćan da je nekažnjeno počini (Platon. Država. BIGZ, Beograd 2002, 360d). 
Suštinska tenzija između physis i nomos leži u tome što prirodni poredak omogućava vlada-
vinu jačih, dok ljudski zakoni funkcionišu kao instrumenti korekcije, usmereni na regulisanje 
nejednakosti i nesigurnosti među ljudima.
20 Iako Bloh nije pisao sistematski komentar Antigone poput Hegela, njegova filozofija 
prirodnog prava u delu Naturrecht und menschliche Würde pruža plodno tumačenje ove tra-
gedije kao paradigme sukoba između postojećeg poretka i unutrašnjeg osećanja pravednog. U 



113LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

gde Orest, suočen sa obavezom da osveti oca ubistvom majke, sledi unutraš-
nji moralni imperativ, pokazujući da prirodno pravo proizilazi iz samoodre-
đenja ličnosti i težnje da se moralni princip artikuliše u odnosu na društveni 
poredak.21

Ove elemente je moguće prepoznati i u Aristotelovoj definiciji tragedi-
je, u kojoj on ističe da struktura karaktera, odnosno tragičkog lika, stoji u 
neposrednoj vezi sa fabulom. Aristotel pokazuje da je karakter kao ličnost 
nosilac radnje, a da je radnja neodvojiva od određenih osobina te ličnosti. 
Tragički lik poseduje skup sadržinskih i moralnih karakteristika koje ga čine 
istovremeno sposobnim za promenu, ali čine ga neizbežnim i njegovo stra-
danje. Dakle, ličnost nosi težinu radnje, a radnja reflektuje moralne i etičke 
principe koji oblikuju delovanje pojedinca, pokazujući kako u samoj tragediji 
već postoji koncept unutrašnjeg moralnog prava i obaveze koji nadilazi puku 
spoljašnju normu.22

Navedeni primeri jasno ilustruju da prirodno pravo u antičkoj tragediji 
nije shvaćeno kao sirova prirodna sila ili arbitrarna volja, već kao skup 
vrednosti i moralnih normi koje pojedinac nastoji da uobliči i inkorporiše u 
zajednicu. Ono pokazuje da prava ličnosti ponekad imaju potencijal da obli-

poglavljima „Das natürliche Recht und das Moralische” i „Das Recht im Werden” Bloh ističe 
da pravo nije gotov poredak, već proces u kojem se ono „još-ne-ostvareno” (das Noch-Nicht) 
neprestano probija kroz institucionalne norme. Antigonina neposlušnost Kreontu stoga se ne 
može posmatrati kao puka pobuna, već kao izraz univerzalnog prava koje nadilazi pozitivni 
zakon i oslanja se na moralnu subjektivnost pojedinca. Njeno delanje reflektuje unutrašnje 
pravo koje nosi u sebi potencijal za pravedniji poredak i otvara prostor za kritičku snagu pri-
rodnog prava, pokazujeći kako Bloh razume prirodno pravo kao dijalektički proces između 
sadašnjeg zakona i etički utemeljene budućnosti slobode i ljudskog dostojanstva. u: Bloh, 
Ernst. Naturrecht und menschliche Würde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1961, poglavlja 
„Das natürliche Recht und das Moralische” i „Das Recht im Werden”, str. 120–147.
21 U svom tekstu o prirodnom pravu, Hegel upravo spominje Oresta kao primer kako 
„prirodna sudbina” nalazi svoj rasplet u tragičkoj fabuli, pokazujući da njen zakon pobeđuje 
odnose sila i moći. Ta pobeda, međutim, nije apsolutna: ponekad pojedinac strada, a ponekad 
tek ustukne pred novim principom, nesposoban da svoje vrednosti preoblikuje tako da budu 
prihvatljive nomosu. Hegel, G. W. F. O vrstama naučne obrade prirodnog prava, str. 62.
22 Aristotelova analiza tragedije ukazuje na dijalektički odnos između ethosa (karaktera 
tragičkog lika) i mythosa (fabule), gde karakter ne samo da pokreće radnju već je i oblikovan 
njenim tokom. Ethos obuhvata sadržinske, moralne i etičke osobine lika koje određuju njego-
ve reakcije, odluke i delovanje, dok mythos strukturira te osobine u narativnu sekvencu koja 
otkriva unutrašnju nužnost i moralnu logiku postupaka. Ova interakcija implicira postojanje 
unutrašnjeg moralnog prava: radnja tragedije manifestuje princip autonomia ethikē, odnosno 
samoupravljanja etičkog delanja, gde pojedinac sledi svoj unutrašnji moralni zakon koji 
nadilazi formalne ili spoljašnje norme. Više o tome: Belfiore, Elizabeth S. Tragic Pleasures: 
Aristotle on Plot and Emotion. Princeton University Press, Princeton, 1992., str. 83.



114 ARHE XXII, 44/2025

kuju i transformišu običajnost, da uvedu moralni princip u funkcionalni okvir 
društva i da postave osnovu za legitimnu normativnu strukturu.

Sa druge strane, takva prava ponekad „otpadnu” kao promašena, poje-
dinačna prirodna sudbina koja ne uspeva da pronađe svoje razrešenje u 
konkretnoj zbilji. Sukob između unutrašnjeg principa i društvenog zakona 
stoga nije tek literarni motiv, već pokazuje da se već u antičkoj tradiciji arti-
kuliše ideja prema kojoj prirodno pravo poseduje univerzalnu i civilizacijsku 
dimenziju – da ono nije spontano niti je reč o neposrednoj prirodnosti, već da 
reflektuje vrednosti koje pojedinac nastoji da nametne zajednici kao osnovu 
pravednog uređenja.

Hegel naglašava istorijsko-etički razvoj duha i stvarne institucije koje 
posreduju između pojedinca i univerzalnog. U tom okviru tumači i Sofoklo-
vu Antigonu, gde vidi paradigmatski sukob između dva momenta etičkog: 
porodičnog zakona, koji zastupa Antigona, i državnog zakona, koji zastupa 
Kreont. Taj sukob nije naprosto suprotstavljanje moralnog i pravnog, već 
unutrašnja napetost same etičnosti u kojoj svaki poseban odlik nosi odre-
đene, vrlo konkretne vrednosti: jedno pravo ne može da se ostvari, a da ne 
povredi drugo:

„Može biti, da pravo, koje se držalo u zasjedi ne postoji u svom osebujnom liku 
za dijelatnu svijest, negó samo o sebi, u unutrašnjoj krivici odluke i djelovanja. 
No ćudoredna svijest je potpunija, njena krivica čistija, ako prije toga poznaje 
zakon i moć, kojoj se protivi ako je uzima kao silu i nepravdu, kao ćudorednu 
slučajnost, počinjajući, poput Antigone, zločinstvo sa znanjem. Izvršeni čin 
preobražava namisao svijesti; samo ispunjenje izriče to da ono, što je ćudored-
no, mora biti zbiljsko; jer za zbiljnost svrhe jeste svrha delovanja.”23

Navedeni citat pokazuje kako sukobi između partikularnih formi etičkog 
života otkrivaju njihova ograničenja i potrebu za prevazilaženjem u višem 
jedinstvu – široj zajednici, kao sintezi porodičnog, kasnije građanskog i 
političkog momenta slobode. Subjekt, vođen univerzalnom snagom svoje 
subjektivnosti, teži beskonačnim idealima, ali se oni suočavaju s konkretnom 
zbiljom, u kojoj na kraju ponekad pobedi partikularnost, jer je suština sadr-
žine upravo njena određenost. To potvrđuje u ideji da na kraju „onaj koji trpi 
shvata da je pogrešio u svojoj proceni”.24

Kada određeni etički princip nije tek partikularan, već u sebi nosi dimen-
ziju opštije vrednosti, on može postati osnova zajedničkog života i norma-
tivnog poretka. Upravo Aristotelova teorija saradnje pruža paradigmatičan 

23 Hegel, G. W. F. Fenomenologija duha. Prev. V Sonnenfeld, Kultura, Zagreb, 1995., str. 
256. 
24 Ibid.



115LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

primer toga. Za Aristotela je čovek po svojoj prirodi zóon politikón – biće 
zajednice – i njegova svrhovitost se ostvaruje u zajedničkom životu. Saradnja 
se tu ne shvata kao puka pragmatička konvencija radi interesa, već kao ispu-
njenje same prirode ljudskog bića. U tom smislu, može se reći da Aristotel 
anticipira ono što Hegel razvija u konceptu konkretnih oblika običajnog 
života (Sittlichkeit): ideju da se etički moment ostvaruje tek posredovanjem u 
formama zajedničkog i političkog života, prevazilazeći partikularnost i usme-
ravajući se ka univerzalnom.25

Ako se vratimo korak unazad, možemo uočiti da rudimenti ove ideje 
postoje već kod ranih antičkih mislilaca, koji su ukazivali na nemogućnost 
shvatanja prirodnog stanja kao nečeg sirovog ili neposrednog. Platon u Pro-
tagori, kroz mit o Epimeteju i Prometeju, pruža paradigmatski prikaz te na-
petosti između prirodnog i kulturnog, između datosti i stvorenosti čoveka. U 
tom mitu bogovima je poveren zadatak da raspodele sposobnosti među živim 
bićima. Epimetej, čije ime znači „onaj koji misli naknadno”, nepromišljeno 
deli sve darove — snagu, brzinu, oružje i zaštitu — ostavljajući čoveka na-
gog, nezaštićenog i bespomoćnog. Prometej, onaj koji misli unapred, uviđa 
grešku i, želeći da nadoknadi bratovu nepromišljenost, krade od bogova va-
tru i veštinu stvaranja (τέχνη), darujući ih čoveku.26

Time čovek postaje biće koje ne poseduje gotovu prirodu, već je upućeno 
na stvaranje sopstvene prirode kroz delanje, rad i zajednički život. Međutim, 
Platon ovde jasno pokazuje da Prometejev dar tehničkog umeća nije dovoljan 
za održanje zajednice: zato Zevs, preko Hermesa, ljudima daruje aidos (stid, 
moralni osećaj) i dike (pravdu), bez kojih bi ljudsko društvo bilo osuđeno na 
raspad. Tek s tim darovima čovek ulazi u sferu etičkog i političkog postojanja 
– on postaje biće zakona, norme i međusobnog priznanja.

Ovaj mit time ne samo da objašnjava poreklo kulture i društva, već an-
ticipira samu dijalektiku prirodnog i pozitivnog prava. U prirodnom stanju 
čovek je neodređen i nepotpun; tek kroz posredovanje prava, običaja i mo-

25 Detaljnije o tome: Todorović, Tanja. „Filozofsko poreklo teorije društvenog ugovora.” 
Politeia – Naučni časopis Fakulteta političkih nauka u Banjoj Luci za društvena pitanja 7, no. 
14 (2017): 113–128., str. 115.
26 Protagorin prikaz nastanka društva, prema Güremenu, ne počiva na konvencionalističkoj 
tezi o društvenom ugovoru, već na naturalističkoj pretpostavci da su aidos (stid) i dike (pra-
vda) urođene dispozicije koje omogućavaju etičko i političko postojanje čoveka. Ove predis-
pozicije, iako predstavljene kao dar bogova, funkcionišu kao simboli unutrašnje zakonitosti 
čovekove prirode – one su ontološki uslov zajedničkog života i time čine osnovu prirodnog 
prava. U tom smislu, prirodno pravo kod Protagore ne označava povratak „prirodnom stanju”, 
već prelaz iz nagona u normu, iz preživljavanja u zajednički poredak, odnosno proces u kojem 
priroda postaje nosilac moralnog i racionalnog zakona. Güremen, Refik. „The myth of Protag-
oras: A naturalist interpretation.” Méthexis 29.1 (2017), pp- 46-58., ovde.str. 52-53.



116 ARHE XXII, 44/2025

ralnih normi on postaje slobodan u punom smislu. Prirodno pravo se tako ne 
pokazuje kao nasleđe sirove faktualnosti, već kao izraz ljudske sposobnosti 
da datost preobrazi u kulturnu i moralnu formu. Ono u sebi nosi unutrašnju 
tenziju između spontanosti i normativnosti, između individualnog poriva i 
zajedničkog poretka – u tom smislu, Platonov mit o Epimeteju i Prometeju 
već u antičkoj misli postavlja temelj ideji da prirodno pravo nikada nije čisto 
prirodno, već uvek već posredovano zajednicom, jezikom i moralnim znače-
njem. On nagoveštava da je pravo istovremeno izraz ljudske ograničenosti 
i njegovog prevazilaženja – mesto gde se priroda i duh ne isključuju, već 
međusobno preobražavaju.

MODERNOST KAO NEGACIJA TRADICIJE: LIČNOST KAO 
NOSILAC IDEJE SLOBODE I OTPORA

Posebnim uvidom moguće je sagledati i moderne teorije prirodnog prava, 
u kojima se pokazuje izvesna unutrašnja dvosmislenost ovog pojma. S jedne 
strane, prirodno pravo se zasniva na ideji prirodnih zakona i racionalnog 
uređenja međuljudskih odnosa, polazeći od slike sveta koja počiva na pret-
postavci prirodnog stanja kao ishodišta društvenog poretka. S druge strane, 
ono se pojavljuje kao moralno-univerzalno pravo koje nadilazi postojeće 
običajnosne i feudalne strukture, te u sebi nosi i latentni kritički ili čak anar-
histički potencijal, jer deluje kao negacija svake zadate vlasti i kao ospora-
vanje datog uređenja. Upravo u toj napetosti između kauzalnog objašnjenja i 
moralno-univerzalne normativnosti leži unutrašnja dinamika prirodnog prava 
— njegova sposobnost da istovremeno opravdava i prevazilazi postojeći po-
redak, da bude i princip zasnivanja, i princip osporavanja društvene realnosti. 
U kasnijoj, savremenoj filozofiji prava, Jirgen Habermas pokazuje da ovako 
shvaćeno prirodno pravo ne nestaje s modernitetom, već se preobražava u 
proceduralnu ideju pravde. On tvrdi da racionalno opravdanje prava više 
ne počiva na metafizičkoj ideji prirode, već na deliberativnim procesima 
komunikativnog razuma, u kojima se norme opravdavaju kroz javni dijalog 
i intersubjektivno slaganje. Na taj način, prirodno pravo se ne gubi, već za-
dobija novi oblik u vidu kritičke i univerzalne funkcije proceduralne ra-
cionalnosti, koja omogućava stalno preispitivanje pozitivnog prava u svetlu 
slobode i razuma.27

27 Habermas, Jürgen. Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 
des demokratischen Rechtsstaats. Suhrkamp, Frankfurt am Main,1992., str. 99–102, 448–452.



117LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

Razvoj novovekovne misli obeležen je postupnim oblikovanjem ideje 
ličnosti kao nosioca prirodnog prava i autonomnog izvora slobode. Za raz-
liku od srednjovekovnog poimanja čoveka kao bića čija su prava i obaveze 
određene božanskim poretkom, moderni individualizam uspostavlja novi te-
melj subjektivnosti – onaj u kojem se subjekt shvata kao racionalno i moral-
no biće sposobno da samo sebi bude zakon. Ovaj obrt ujedno označava i neg-
aciju, ali i mogućnost otpora ka slobodi, jer se sloboda više ne razume kao 
potencijalna dominacija samovolje koju treba ukrotiti autoritetom tradicije 
ili dogme, već kao zadato pravo svakog čoveka. Modernost time ne samo da 
oslobađa pojedinca od teoloških i hijerarhijskih struktura, već ga postavlja u 
središte poretka prava, dajući mu status moralne ličnosti čija je odgovornost 
uslov sopstvene legitimnosti i nosilac državne suverenosti.

U temelju ove novovekovne emancipacije ne nestaje, ipak, u potpunosti 
ideja Boga – ona se preobražava. Iako većina modernih autora društvenog 
ugovora smatra da je moguće prevazići tradicionalni oblik običajnosti i hije-
rarhije zasnovane na božanskoj uzvišenosti, sam izvor vrednosti novog doba 
ostaje u vezi s tom transcendentalnom osnovom. Novi princip, pronađen 
u ideji prirode (natura), nije odmah niti potpuno odvojen od ideje Boga 
(Deus). Naprotiv, u modernosti se ta dva principa često prepliću: priroda 
postaje novi izraz božanske zakonitosti, a Bog se racionalizuje u pojmu uni-
verzalnog zakona. Tako ideja društvenog ugovora ne ruši, već preobražava 
teološki temelj – kroz pojam prirode i moralne zakonitosti ona zadržava ideju 
univerzalnog poretka, koji sada postaje osnov slobode i jednakosti svih ljudi. 
U tom smislu, ideja Boga se ne gubi, već se transformiše u unutrašnju zako-
nitost razuma i u autonomni princip moralnog delovanja.

U tom kontekstu, filozofije Hobsa, Loka i Rusoa predstavljaju tri ključne 
etape u oblikovanju ideje ličnosti kao subjekta prirodnog prava. Kod Hobsa 
ličnost je određena kroz moć samoodržanja, pa se prirodno pravo svodi na 
slobodu da se deluje u skladu sa sopstvenim interesom, što još uvek ne pre-
vazilazi logiku nužnosti.28 Kod Loka, međutim, ličnost dobija moralno-pra-

28 U Levijatanu (1651), posebno u prvom delu, Hobs postavlja temelje modernog ra-
zumevanja prava i subjektivnosti. U poglavlju XIV definiše jus naturale kao „slobodu 
svakog čoveka da koristi sopstvenu moć po sopstvenom nahođenju radi očuvanja vlastitog 
života”, čime uvodi pojam prirodnog prava kao instinktivne, racionalno utemeljene moći 
samoodržanja. Pravo nije moralna kategorija, već izraz volje za opstankom, pa je subjekt pra-
va u tom smislu pre svega pojedinac koji deluje vođen strahom i razumom, a ne tradicijom ili 
dogmom. U poglavlju XVI on razvija i pojam personae, kojim označava onoga „ko deluje u 
svoje ime ili u ime drugog”. Time uspostavlja distinkciju između prirodne i veštačke ličnosti 
– pojedinac može preneti svoje pravo na suverena, koji postaje „veštačka osoba” i nosilac 
zajedničke moći. Na taj način Hobs postavlja osnovu modernog pojma ličnosti kao pravnog 



118 ARHE XXII, 44/2025

vni status, jer su prirodna prava – na život, slobodu i svojinu – istovremeno 
i izraz razuma i moralnog zakona. Uvodeći koncept svojine kao ideju 
neotuđivog prava ličnosti on nastoji da pomiri formalni i materijalni aspekt 
prava, pokazujući da moralni zahtev za autonomijom i vlasništvom mora da 
se pomiri sa političkom slikom sveta.29 Ruso ovaj pojam dalje transformiše, 
pokazujući da se prava ličnosti ostvaruju tek u kolektivnom poretku opšte 
volje, gde sloboda postaje poslušnost zakonu koji subjekt sam sebi propisuje. 
U tom okviru, suverenost više nije svojina jednog monarha ili autoriteta, 
već pripada zajednici kao celini – narod je sam sebi zakonodavac, a svaki 
pojedinac učestvuje u oblikovanju te vlasti. Time se moderni pojam ličnosti 
potvrđuje kao istorijski izraz otpora prema tradiciji i prelazak u sferu samo-
zakonodavne slobode, u kojoj čovek postaje tvorac i mera vlastitog prava, 
dok suverenost dobija kolektivno-moralnu dimenziju koja garantuje istinsku 
autonomiju i legitimnost zakona.30

subjekta, ali još bez moralne dimenzije: sloboda i pravo su kod njega pojmovi moći, a ne 
unutrašnje autonomije. Uporedi: Hobbes, Thomas. Leviathan. Edited by C. B. Macpherson, 
Penguin Books, London, 1985, poglavlje XIV i XVI.
29 U Dve resprave o vladi (1689) Lok razvija temeljnu ideju modernog liberalizma, prema 
kojoj je pojedinac nosilac neotuđivih prirodnih prava na život, slobodu i svojinu. U drugom 
traktatu (§4–6, §87–89) on odbacuje pojam političke vlasti zasnovane na božanskom autoritetu 
i uspostavlja prirodno pravo kao inherentnu moć svakog čoveka da upravlja sobom i svojim 
posedom u skladu sa razumom. Time uvodi moralni aspekt prava – prirodno pravo više nije 
samo nagonska potreba za opstankom, već racionalna obaveza da se poštuje sloboda drugih. 
Čovek je ličnost upravo zato što poseduje razum i svest o zakonitosti sopstvenog delanja, što 
mu daje sposobnost da razlikuje pravo od nepravde i da slobodu doživi kao moralnu dužnost, 
a ne samo kao odsustvo prepreke. Uporedi: Locke, John. Two Treatises of Government. Edited 
by Peter Laslett, Cambridge University Press, 1988. (§4–6, §87–89)
Ova etička dimenzija pojma ličnosti dodatno je razrađena u Esejima (1690), gde Lok definiše 
ličnost kao „svest o sebi, o sopstvenim mislima i delanjima, koja ostaje ista kroz različita 
vremena i mesta”. Time se pojam ličnosti u potpunosti povezuje sa moralnom odgovornošću 
i identitetom subjekta, čime on uspostavlja osnovu modernog poimanja individualne 
slobode kao racionalno zasnovane autonomije. Locke, John. An Essay Concerning Human 
Understanding. Edited by Peter H. Nidditch, Oxford University Press, Oxford, 1975. Book II, 
Chapter XXVII, §§ 9–29.
30 U delu Društveni ugovor (1762) Ruso razvija ideju da se pojedinac odriče svoje prirodne 
samovoljnosti i postaje deo moralnog tela zajednice. U Knjizi I, poglavlju 6 navodi da svaki 
čovek „predaje sebe i svu svoju moć zajednici”, čime stiče novi oblik slobode – onu koja 
proizlazi iz opšte volje. U Knjizi II, poglavlju 1 opšta volja se definiše kao izraz kolektivne 
moralne autonomije, a ne kao zbir pojedinačnih interesa. Time se prirodno pravo preobražava 
u građansko pravo koje počiva na razumu i samonametnutom zakonu. Kod njega, ličnost se 
ostvaruje tek u zajednici, u kojoj pojedinac prevazilazi nagonsku prirodu i postaje slobodan 
kroz zajednički zakon. Takva sloboda predstavlja istovremeno i otpor prema tradiciji i dog-
matskom autoritetu, jer svoj izvor ima u samosvesnom subjektu. Rousseau, Jean-Jacques. The 



119LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

Kod navedenih autora, čovek u svojoj prirodnoj potenciji sadrži temelje 
za društvenost, što znači da se njegovo moralno i socijalno delovanje može 
ispoljiti kroz kulturni i društveni tok (Lok, Ruso).31 U ovoj perspektivi, ljud-
ska priroda nosi u sebi predispoziciju za zajedništvo i kooperaciju. S druge 
strane, kod autora poput Kanta, društveno delovanje je povezano s istori-
jskim i kulturnim procesima – ono se razvija unutar „povesnog toka” kroz 
institucije i norme koje oblikuju pojedinca i zajednicu.32 Nasuprot tome, neki 
teoretičari vide čoveka isključivo kao egoističko biće, koje u društvo ulazi 
prvenstveno radi sopstvene koristi (Hobs).33 U ovom kontekstu društveni 
život postaje sredstvo za očuvanje ličnih interesa, dok moralni i altruistički 
potencijali ostaju potisnuti ili sekundarni. Ova napetost između afirmacije 
i negacije, nužne kooperacije i rata, čini modernu tradiciju prirodnog prava 
ambivalentnom, ali istovremeno i plodonosnom za razumevanje odnosa iz-
među moralnog univerzalizma i konkretnih formi društvenog života.

U tom kontinuitetu misli, moderni individualizam postaje osnova ne 
samo moralne, već i političke subjektivnosti. Ideja da je čovek autonoman 
i sposoban da samo sebi bude zakon preobražava se iz filozofskog u društv-
eno-politički princip. Time se sloboda više ne shvata samo kao unutrašnje 
svojstvo uma ili moralnog bića, već kao istorijska mogućnost delanja i učes-
tvovanja u zajedničkom poretku. U tom smislu, ideja Boga – kao izvora reda, 
svrhe i moralne zakonitosti – ne nestaje iz novovekovne svesti, već se pre-
nosi u sferu ljudske delatnosti i političke zajednice. Na mestu gde je nekada 
stajala teološka vertikala, sada se uspostavlja horizontalni poredak slobodnih 
građana, u kojem ličnost postaje temelj prava, a građanska klasa nosilac 
novog oblika svetovne transcendencije – one koja ne proizlazi iz vere, već 
iz racionalnog zakona, savesnog delovanja i moralne odgovornosti. Tako se 
kroz ideju slobode i ličnosti preobražava sama metafizika Boga: od transcen-

Social Contract and Discourses. Translated by G. D. H. Cole, J. M. Dent & Sons, London, 
1913. Book I, Ch. 6; Book II, Ch. 1.
31 Uporedi Locke, John. Two Treatises of Government. § 6, 19.38; Ruso, Žan-Žak. Rasprava 
o poreklu i osnovama nejednakosti među ljudima. Prev. Miloš N. Đurić. Kultura, Beograd. 
1964., Knjiga I, poglavlje VIII,
32 Kant pokazuje da ljudi iz prirodnog stanja prelaze u stanje kulture u određenom istori-
jskom kontekstu, pri čemu je upravo kolektivna snaga naroda ključna za prevazilaženje im-
pulsa koji su u lošem smislu prirodni — nagonski, egoistični i samocentrični. U njegovoj misli 
nalazimo rudimente ideje o istorijskom kretanju i svrhovitosti, po kojima pojedinac, polazeći 
od svoje prirode, postepeno oblikuje norme i svrhe koje mu omogućavaju usklađivanje ličnih 
interesa sa zahtevima društvene i moralne zajednice. Kant, Immanuel. Um i sloboda: spisi iz 
filozofije istorije, prava i države. Izbor, redakcija, prevod i predgovor Danilo Basta. Časopis 
Ideje, Beograd.1974., str. 36-37.
33 Hobbes, Thomas. Leviathan. Poglavlje I i XIII.



120 ARHE XXII, 44/2025

dentnog tvorca do imanentnog principa koji pokreće istoriju ka jednakosti, 
pravdi i autonomiji.34

Autori poput Pola Bubia35 istražuju kako Hegelova filozofija i inkorpo-
racija pravne teorije može doprineti razumevanju univerzalnih vrednosti i 
normativnosti, što je od značaja i za raspravu o prirodnom pravu. Bubio tvrdi 
da Hegel prevazilazi moderni subjektivizam tako što se Bog ne posmatra kao 
apstraktni entitet odvojen od ljudskog iskustva, već kroz međusobnu relaci-
ju s ljudskim bićima, pri čemu su samospoznaja snage ličnosti i spoznaja 
Boga međusobno zavisne. Ovaj pristup omogućava da univerzalne moralne 
i normativne vrednosti ne ostanu puki apstraktni zakoni, već se ostvaruju 
kroz praktičnu i epistemološku otvorenost pojedinca prema svetu i drugima. 
Na taj način oblikuje se refleksivni okvir koji je suštinski povezan s idejom 
prirodnog prava kao norme koja nadilazi čistu subjektivnost i empirijske 
pretpostavke.36

Može se zaključiti, u duhu Hegela, da Bubio razmatra kritiku ili even-
tualnu integraciju teorija prirodnog prava kroz dijalektički odnos subjekta 
i objekta, partikularnog i univerzalnog. Poseban akcenat stavlja se na unu-
trašnju, izvorno moralnu sferu prava i etike, pri čemu univerzalni principi 
nisu shvaćeni kao apstraktne norme, već kao regulativni principi koji se 
ostvaruju kroz refleksivnu aktivnost subjekta u odnosu prema opštem. Ovaj 
pristup omogućava razumevanje prirodnog prava i moralnih vrednosti kao 
dinamički relacijskih i kontekstualizovanih kategorija, čime se prevazilazi 
strogi formalizam i subjektivizam, a istovremeno naglašava praktična i epi-
stemološka dimenzija univerzalnosti u stvarnom delovanju.

Istorijski proces subjekta, koji nastoji da ostvari različite svrhe u društvu, 
uvek je izložen dijalektici saradnje i sukoba, budući da ljudi nisu isključivo 
moralna bića, već imaju konkretne interese koji su po svojoj prirodi par-
tikularni i često suprotstavljeni interesima drugih. Zbog toga svaka teorija 
društvenog ugovora ili normativnog uređenja mora uzeti u obzir ovu inte-
resnu dimenziju ljudske ličnosti, balansirajući između univerzalnih principa 
i partikularnih potreba, kako bi se obezbedila održiva regulacija društvenih 
odnosa.

34 Kao što pokazuje Hans Blumenberg, modernost ne počiva na pukom napuštanju teološke 
slike sveta, već na njenom preobražaju. Ideja Boga prenosi se u pojam samopostavljajućeg 
subjekta, koji u sopstvenoj racionalnosti pronalazi izvor poretka i smisla. Blumenberg, Hans. 
The Legitimacy of the Modern Age. MA: MIT Press, Cambridge, 1985, str. 63.
35 Bubbio, Paolo Diego.
36 Uporedi: Bubbio, Paolo Diego. God and the Self in Hegel: Beyond Subjectivism. Albany, 
NY: State University of New York Press, 2017, pp. 147-161.



121LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

Hegel naglašava uvid da „ljudska priroda” uključuje partikularne in-
terese koji su često u sukobu, te da sama moralnost shvaćena u modernom 
univerzalizmu nije dovoljna za regulaciju društvenih odnosa.37 U okviru 
svoje filozofije građanskog društva (bürgerliche Gesellschaft), on prikazuje 
pojedince kao multiplicirane subjekte bića čije delovanje ima i privatnu i 
javnu dimenziju. Građansko društvo omogućava ostvarivanje partikularnih 
interesa, ali istovremeno zahteva institucionalnu regulaciju i sankcije kako 
bi se sukobi posredovali i kako bi sloboda pojedinca mogla biti ostvarena u 
okviru prava. Sloboda, po Hegelu, nije apsolutna ili arbitrarna volja, već se 
ostvaruje kroz legislativni i politički okvir koji posreduje između partikular-
nog i univerzalnog, između individualnog i opšteg, te omogućava stvaranje 
etičkog i normativnog poretka.

U logičkom i ontološkom smislu, spekulacija u okviru filozofije prava 
uključuje ne-pravo i kaznu kao osnovne momente slobodnog duha, čime se 
implicitno priznaje neizbežnost sukoba. Sukob nije nešto što se iscrpljuje 
u istorijskom toku, već ostaje trajno otvoreno — on je uvek prisutan u di-
namici ljudskih kretanja, preraspodele moći i društvenih interakcija. Ovaj 
pristup implicira da materijalno stanje društva nikada neće biti u potpunoj 
saglasnosti sa formalnim ili univerzalnim principima, jer sankcija i pravna 
regulacija uvek već pretpostavljaju mogućnost kršenja normi.38 Stoga, apso-
lutno i totalno ostvarenje idealnih principa nije moguće, čak ni uz idealne 
zakone; međutim, Hegelova filozofija prava teži njihovom realizovanju kroz 
stalno posredovanje između partikularnog i univerzalnog, sukobljenog i 
normativnog, pokazujući kako pravni i moralni poredak funkcioniše unutar 
dijalektike slobode i ograničenja.

37 Uporedi: Milenko Perović, Filozofija morala, str. 348.
38 Sabina Tortorela u svom članku The Necessity for Punishment in Hegel as a Right of 
Freedom (2021) detaljno analizira Hegelovu teoriju kazne, fokusirajući se na njenu ulogu u 
obnovi univerzalnosti prava i njenoj funkciji obrazovanja u univerzalnom. Tortorela ističe 
kako kazna omogućava restauraciju univerzalnosti prava i igra ulogu obrazovanja prema 
univerzalnom, suprotstavljajući se prirodnoj i neposrednoj volji. Kroz referencu na trage-
diju Eumenide, autor ukazuje na ograničenja apstraktnog prava, da bi se zatim fokusirao na 
građansko društvo, u kojem, zahvaljujući sudu i suđenju, kazna predstavlja stvarno pomirenje. 
Koncepcija kazne odražava status različitih trenutaka objektivnog duha, jer dok u apstraktnom 
pravu Hegel postavlja problem racionalne osnove kazne, u građanskom društvu postavlja 
pitanje njenog cilja i primenljivosti. Ovo dovodi ne samo do ponovnog razmatranja opozicije 
između retributivističke interpretacije s jedne strane i utilitarističke s druge strane, već i do 
isticanja da kazna čini ključ za pristup pitanju validnosti prava, kao i za identifikaciju njegovih 
kontradikcija. Videti: Tortorella, Sabina. „The Necessity for Punishment in Hegel as a Right of 
Freedom.”Italian LJ 7 (2021): 489., str. 491.



122 ARHE XXII, 44/2025

ZAKLJUČAK: JUSNATURALIZAM I SPEKULATIVNA TEORIJA 
PRAVA: MOGUĆNOST SARADNJE?

Iako profesor Perović preuzima određene Hegelove uvide koji osvetlja-
vaju ograničenja i dvosmislenosti jusnaturalističke pravne paradigme39, on 
ipak priznaje vrednost ovih teorija. On ističe da se idealitet prirodno-pravne 
teorije nužno mora etički konotirati, bilo postavljanjem na nadvremenski uni-
verzalni princip opšteg dobra, bilo uzdizanjem iz iskonstruisane egoističke 
nastrojenosti prema idealnom pravnom važenju. Ono što je posebno korisno 
za pravni praksis ovih teorija jeste njihova moćna argumentativna strategi-
ja, koja omogućava da se oba aspekta – univerzalni principi i partikularne 
vrednosti – uzmu kao merodavni kriterijumi u normativnom i praktičnom 
delovanju.40

Proces slobode ne može se razumeti jednostrano, već kroz trostruku 
dinamiku opštosti, posebnosti i pojedinačnosti volje. Ova tri momenta nisu 
samo logičke distinkcije, već predstavljaju istorijske, društvene i ontološke 
modalitete u kojima se sloboda oblikuje. Opštost volje označava sposobnost 
da obuhvati sve moguće svrhe ili da ih u potpunosti odbaci, dok posebnost 
volje ističe određene interese nasuprot opštoj volji, uvodeći dualizam ko-
načnog i beskonačnog.41 Pojedinačnost volje sinteza je prethodna dva mo-
menta, konkretizujući beskonačne mogućnosti u određene svrhe i sadržaje. 
Sloboda se, stoga, ne nalazi u apstraktnoj neodređenosti, niti u jednostranom 
zadovoljenju partikularnih ciljeva, već u jedinstvu opšteg i posebnog, koje se 
ostvaruje kroz konkretne društvene oblike: pravo, moral, porodicu, građans-
ko društvo i državu.42 Univerzalne vrednosti prirodnog prava ne funkcionišu 
kao statični kodeks, već kao živa dinamika u kojoj se opšte i individualno 
neprekidno posreduju, omogućavajući kako kooperaciju, tako i sukob, a time 
i otvorenost samog istorijskog procesa slobode. Ova perspektiva takođe na-
glašava temeljni zadatak moderne filozofije prava: usklađivanje individual-
nih interesa i partikularnosti s univerzalnim zahtevima prava i zajedničkog 
života, što otvara prostor za moderni pluralizam, gde slobodna individualnost 
postaje unutrašnji izraz opšteg i nosilac prava na razliku.

U zaključku je možda potrebno istaći da kritička snaga junsnaturalizma 
proističe iz utemeljenja u sferi moraliteta, odnosno iz dubinske snage i nei-

39 Perović Milenko. Praktička filozofija, str. 212.
40 Ibid, str. 168.
41 Perović, Milenko A. „Hegelova fenomenologija volje i stav pluralizma.” Filozofska is-
traživanja 26.1 (2006): 23-26., str 24-25.
42 Ibid.



123LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

scrpnosti subjektivnog prava. Upravo ta negativna dimenzija – sposobnost 
da se postojeće dovede u pitanje i ospori puko važenje zakona – oblikuje nje-
govu univerzalnu energiju. U tom smislu, prirodno pravo nije statični skup 
večnih normi, već najdublja unutrašnja istina subjektivnosti, koja se ostva-
ruje kroz procese posredovanja, sukoba i istorijske borbe. Kod Hegela ovo se 
očituje u strukturi slobode, koja uvek uključuje nepravo, kaznu i mogućnost 
kršenja normi kao nužne momente duha, dok kod Bloha ono poprima oblik 
nadolazećeg horizonta, otvarajući prostor budućem ostvarenju ljudskog 
dostojanstva. Time prirodno pravo stiče univerzalnu važnost: ne kao puka 
dogma, već kao unutrašnja kritička energija subjektivnosti, koja u istorijskim 
procesima stalno prevazilazi datost i teži ostvarenju ideje pravde.

LITERATURA

Bloh, Ernst. Naturrecht und menschliche Würde. Suhrkamp, Frankfurt am Main, 
1961.

Blumenberg, Hans. The Legitimacy of the Modern Age. MIT Press, Cambridge, MA, 
1985.

Belfiore, Elizabeth S. Tragic Pleasures: Aristotle on Plot and Emotion. Princeton 
University Press, Princeton, 1992.

Bubbio, Paolo Diego. God and the Self in Hegel: Beyond Subjectivism. State 
University of New York Press, Albany, NY, 2017.

Burns, Tony. „Hegel and Natural Law Theory.” Politics, vol. 15, no. 1, 1995, pp. 
27–32.

Chernilo, Daniel. The Natural Law Foundations of Modern Social Theory: A Quest 
for Universalism. Cambridge University Press, Cambridge, 2013.

Đikanović, Mina. „Legitimitet i legalitet. Problem utemeljenja filozofije prava.” Arhe, 
vol. 28, 2017, pp. 7–24.

Fiala, Andrew. „The Vanity of Temporal Things: Hegel and the Ethics of War.” Studies 
in the History of Ethics, 2006.

Güremen, Refik. „The Myth of Protagoras: A Naturalist Interpretation.” Méthexis, 
vol. 29, no. 1, 2017, pp. 46–58.

Habermas, Jürgen. Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts 
und des demokratischen Rechtsstaats. Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1992.

Hegel, G. W. F. Fenomenologija duha. Translated by V. Sonnenfeld, Kultura, Zagreb, 
1995.

Hefe, Otfried. Pravda. Akademska knjiga, Novi Sad, 2001.
Hegel, G. V. F. Enciklopedija filozofskih znanosti. Veselin Masleša, Sarajevo, 1965.
Hegel, G. W. F. O vrstama naučne obrade prirodnog prava. Translated by Aleksa 

Buha, Dosije Studio, Beograd, 2020.
Hegel, G. W. F. Osnovne crte filozofije prava. Translated by D. Grlić, Veselin Masleša, 

Sarajevo, 1989.
Hobbes, Thomas. Leviathan. Edited by C. B. Macpherson, Penguin Books, London, 

1985.



124 ARHE XXII, 44/2025

Kant, Immanuel. Metaphysical Elements of Justice. Translated by John Ladd, Hackett 
Publishing Company, Indianapolis/Cambridge, 1999.

Kant, Immanuel. Um i sloboda: spisi iz filozofije istorije, prava i države. Edited and 
translated by Danilo Basta, Ideje, Beograd, 1974.

Locke, John. An Essay Concerning Human Understanding. Edited by Peter H. 
Nidditch, Oxford University Press, Oxford, 1975.

Locke, John. Two Treatises of Government. Edited by Peter Laslett, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1988.

Platon. Protagora; Gorgija. Kultura, Beograd, 1968.
Platon. Država. BIGZ, Beograd, 2002.
Platon. Odbrana Sokratova; Kriton; Fedon. Beogradski izdavačko-grafički zavod, 

Beograd, 1982.
Perović, Milenko. Filozofija morala. Cenzura, Novi Sad, 2013.
Perović, Milenko A. „Hegelova fenomenologija volje i stav pluralizma.” Filozofska 

istraživanja, vol. 26, no. 1, 2006, pp. 23–26.
Perović, Milenko. Praktička filozofija. Cenzura, Novi Sad, 2004.
Ruso, Žan-Žak. Rasprava o poreklu i osnovama nejednakosti među ljudima. Translated 

by Miloš N. Đurić, Kultura, Beograd, 1964.
Rousseau, Jean-Jacques. The Social Contract and Discourses. Translated by G. D. H. 

Cole, J. M. Dent & Sons, London, 1913.
Todorović, Tanja. „Filozofsko poreklo teorije društvenog ugovora.” Politeia – Naučni 

časopis Fakulteta političkih nauka u Banjoj Luci za društvena pitanja, vol. 
7, no. 14, 2017, str. 113–128.



125LIČNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST

TANJA TODOROVIĆ
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

PERSONALITY, RESISTANCE, AND MORAL 
RESPONSIBILITY: A JUSNATURALIST INSIGHT INTO 

HEGEL – DEDICATED TO PROFESSOR MILENKO A. 
PEROVIĆ

Abstract: The aim of this research is to examine the relationship between Hegel’s 
philosophy of right and the tradition of jusnaturalism, emphasizing how these two 
philosophical-legal paradigms both diff er and complement one another. Jusnaturalism 
rests on the ontological assumption of human nature endowed with logos and seeks to 
defi ne immutable norms of law, whereas Hegel, through the dialectical and historical 
development of spirit, demonstrates how inner freedom necessarily realizes itself 
through the moments of actuality and becomes objectifi ed in external institutions. The 
key link between these theories lies in the concept of double legality – the „inner”, 
which guarantees the meaning and justifi cation of law, and the „outer”, which 
ensures its eff ective form. Professor Milenko A. Perović particularly emphasized the 
importance of the dual aspect of confl ict and cooperation in the constitution of the 
social community within Hegel’s phenomenology of will, which also resonates with 
theories of the social contract. The research shows a fundamental affi  nity between 
these paradigms, indicating that the idea of change and confl ict is inherent to both 
the jusnaturalist traditionand the theory of the historical development of law. In this 
way, the natural and rational origin of law is highlighted alongside its historical and 
institutional realization, within a complementary relationship.
Keywords: confl ict, Hegel, law, jusnaturalism, phenomenology, social contract, 
spirit, will

Primljeno: 31.8.2025.
Prihvaćeno: 31.10.2025.





127

Arhe XXII, 44/2025
UDK 340.12 Rawls J.
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.127-137
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

SPAHIJA KOZLIĆ1

Univerzitet u Zenici, Pravni fakultet, BiH

AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA

Sažetak: Knjiga Teorija pravde američkog fi lozofa i teoretičara prava Johna Rawlsa, 
koja je iz štampe izašla 1971. godine, (ne)očekivano je izazvala ogromnu pažnju, 
ne samo među fi lozofi ma i pravnim teoretičarima, nego i u široj čitalačkoj publici. 
Stavovi u knjizi su u najvećoj mjeri utemeljeni na kritici postojećih dogmatskih i 
normativističkih strujanja ideološki oslonjenih na liberalizam i utilitarizam, te na 
reafi rmiranju fi lozofi je prirodnog prava koja traga za aksio-etičkim korijenima 
pozitivno-pravnih normi. Legitimirajući osnovne postulate liberalizma (koji su u 
različitim rudimentarnim fi lozofskim formama prisutni još od stare Grčke), Rawls 
apeluje na potrebu ustanovljavanja socijalne pravde kao korektiva slobodi čovjeka 
da teži ekonomsko-materijalnom bogatstvu, takvog korektiva kojim se omogućava 
dostojanstven život svim članovima društva nezavisno od zatečenog socijalnog 
statusa ili životnih šansi.
Ključne riječi: pravda, nepristrasnost, prirodno pravo, principi, jednakost, socijalna 
pravda

Kada je pisao popularnu interpretaciju Teorije pravde Johna Rawlsa Ro-
bert Zimmer je ovu knjigu nazvao svojevrsnom filozofsko-pravnom Pepelju-
gom. Djelo je imalo „sve predispozicije da nikada ne bude prodato”2. Pisano 
je prilično suhoparnim, ali dosta pedantnim jezikom, dok sam autor nije volio 
bilo kakav publicitet i mucao je prilikom govorenja. No, nekih desetak godi-
na poslije, zabilježeno je nevjerovatnih dvije hiljade radova kojima se autori 
osvrću na ovu knjigu. U većini njih se može naći stav kako se radi o jednom 
od najvažnijih filozofskih radova druge polovine 20. stoljeća. To je zato što 
Rawls na jedan bitno novi način pristupa definiranju pravde, drugačijem od 
mnoštva prisutnih interpretacija od Platona naovamo. Primjerice, Platonov 
princip pravednosti (zabilježen u njegovoj Državi) počiva na jednakosti 
prema sposobnostima, odnosno kompetencijama, te, s tim u vezi, temelj je 
klasnoj organizaciji države aristokratske provenijencije. Podsjetimo, Platon 

1 E-mail adresa autora: spahija@gmail.com
2 Robert Cimer, Kapija filozofa. Ključ za klasična dela, Laguna Beograd, 2011, str. 248.



128 ARHE XXII, 44/2025

društveno-državni ustroj idealistički vidi kao skladnu zajednicu uređenu po 
uzoru na ljudsku dušu. Duša je, pri tome, trihonomna međuzavisna tvorevina 
ustrojena prema sposobnostima i pripadajućim nadležnostima i obavezama. 
Um, volja i nagoni su hijerarhijski postavljeni upravo prema kompetencija-
ma. 

Pravednost koja kao „savjest” stoji iznad triju vrlina (mudrosti, srča-
nosti i umjerenosti) jest, na izvjestan način, najviša vrlina jer po njoj ove 
prethodne upravo jesu takve. Ovakva pravednost se može ukratko definirati 
kao stav da svako u zajednici treba činiti ono za šta je najsposobniji, za šta je 
predodređen, odnosno kakva je dominantna njegova narav i to je (naslućuje 
se u nekim dijalozima) božanska sudbina (stgr. θεία μοίρα). Na ovom mjestu 
je nužno progovoriti i o pojmu koji je najtješnje vezan za pravednost i koji 
je u povijesti svagda bio u središtu zanimanja filozofije politike i filozofije 
prava. To je pojam jednakosti. Po tom pitanju je Platon na neki način preteča 
kasnijeg Aristotelovog distingviranja dvije vrste pravednosti (geometrijske 
i aritmetičke), jer on, praveći sličnu podjelu, daje prednost geometrijskoj 
pravednosti što je u direktnoj saglasnosti s njegovim razumijevanjem ovog 
pojma.

Dakle, za razliku od geometrijske pravednosti koja se temelji na zasluga-
ma i sposobnostima, aritmetička želi čisto numerički, dijeleći svakome isto, 
sugerirati kako su svi ljudi u osnovi jednaki, s čime se Platon ne slaže. Nai-
me, uzrok loših društvenih uređenja treba tražiti u nijekanju stvarnog stanja, 
a ono je takvo da su ljudi po naravi različiti po svojim sposobnostima pa, 
kada se to desi, jednaki dobijaju nejednako, a nejednaki jednako3. Umjesto 
toga, Platon sugerira „nejednaku jednakost”, odnosno pravednost koja se te-
melji na sposobnostima, a ne isključivo na factu formalne egzistencije u po-
lisu. Prema Hegelovom razumijevanju Države i Zakona pravednost egzistira 
kod Platona isključivo u državi: „Pravo predstavlja život slobode, stvarnost 
onoga ko je samosvestan, realnu stranu i formu duha. Država je objektivna 
stvarnost prava. Pravo je duhovno i unutrašnje samostalno biće, koje želi da 
živi, koje je djelotvorno – sloboda koja sebi daje život; stvar je moja, to znači 
ja postavljam svoju slobodu u tu spoljašnju stvar.”4

Nasuprot Platonovim i kasnijim uvriježenim tumačenjima (zatečenim u 
različitim pravno-filozofskim spisima), Rawls pojmu pravde pristupa kroz 
prizmu moralne čestitosti koja je s onu stranu državnog zahtjeva za stabil-
nost bez obzira na zahtjeve građana. Dakle, Teorija pravde hoće da pokaže 
opravdanost stavova građana za promjenama koje se manifestiraju kroz nji-

3 Up. Platon, Zakoni, BIGZ, Beograd, 1971.
4 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije, 2, BIGZ, Beograd, 1983, str. 221.



129AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA

hova neotuđiva prava. S tim u vezi, društvo se ne treba tretirati, niti njegova 
organizacija kreirati po uzoru na Platonov konceptualni političko-pravno-
moralni utopizam, niti se u njegovoj pravnoj stvarnosti parcijalno pozivati 
na moderni liberalizam. Na samom početku knjige Rawls je nedvosmislen u 
pogledu uloge pravde:

„Pravda je prva vrlina društvenih ustanova, kao što je istina prva vrlina sistema 
mišljenja. Jedna teorija koliko god bila elegantna i ekonomična mora se odba-
citi ili izmijeniti ako je neistinita; na isti način zakoni i ustanove, ma koliko bili 
efikasni i dobro uređeni, moraju se reformisati ili ukinuti ako su nepravedni.”5

Prema vizuri Rawlsa, zajednicu treba razumijevati kao društveni ugovor 
na principima solidarnosti, odnosno fer-pleja. Ovaj je zahtjev po svojoj sušti-
ni modifikacija klasičnog koncepta društvenog ugovora uz uvažavanje mo-
ralne društvene norme koja se, posebice u okviru liberalizma, u znatnoj mjeri 
reducirala. Da je zauzeo kritički stav prema trenutnim teorijama prava (i 
morala) vidjelo se po njegovom evidentnom udaljavanju od utilitarizma, jer 
korisnost ne treba biti pravilo procjene moralnosti i pravednosti nekog čina. 
Bitnije je uzimati u obzir obostrano prihvaćena pravila u ugovoru, odnosno 
provesti ih bez obzira da li oni idu u našu korist ili na našu štetu, to jest da se 
u određenim situacijama ponašamo na određeni (dogovoreni) način. Čitajući 
Rawlsa, Zimmer će reći da je on uspostavio neku vrstu „utilitarizma pravila”, 
jer „prema njemu, dobrobit društva zavisi od poštovanja umnog društvenog 
sistema pravila”6.

Šta bi onda bile pravedne društvene institucije? Pitanje smjera na mo-
gućnost definiranja pravednosti konkretnog pravno-političkog ustroja neke 
zajednice i to takve pravednosti koja se ne mora nužno poklapati sa subjek-
tivnim osjećajem za pravdu, što znači da integritet i dostojanstvo subjekata 
(pojedinih građana) ne trebaju biti u funkciji nekog potencijalnog općeg 
dobra. Konačna odluka Rawlsova je bila napuštanje pozicije utilitarizma 
budući da ovaj koncept nema adekvatnog odgovora na to kako doći do soci-
jalne sigurnosti i nepovredivosti prava. Kako, onda, doći do pravednosti kao 
nepristrasnosti za kojim on traga?

Moguće je to izvesti iz hipoteze o preddruštvenom, odnosno prijenorma-
tivnom stanju, koje je često predmet rasprava teoretičara društvenog ugovora 
i temeljne naravi čovjeka spominjući pri tome Johna Lockea, Jean-Jacques 
Rousseaua i Immanuela Kanta. „Osnovna ideja je da principi pravde za 
osnovnu strukturu društva jesu predmet izvorne saglasnosti. To su principi za 

5 Džon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 21.
6 Robert Cimer, Kapija filozofa. Ključ za klasična dela, Laguna Beograd, 2011, str. 252.



130 ARHE XXII, 44/2025

koje slobodne i racionalne osobe smatraju da bi unaprijedili njihove interese 
ako bi ih prihvatili u nekom početnom položaju jednakosti, kao one koje 
određuju temeljne uslove njihovog udruživanja. Ovi principi treba da reguli-
šu sve dalje sporazume; oni bliže određuju vrste društvene saradnje u koju se 
može stupiti i oblike vlasti koji se mogu ustanoviti. Ovakav način bavljenja 
principima pravde nazvaću pravdom kao nepristrasnost”7(kurziv S.K.).

To su manje-više pitanja o apsolutnoj slobodi i apsolutnoj nesigurnosti 
kao njenom antipodu, te traganju za normom koja svoj cilj ne crpi u una-
prijed utvrđenoj društvenoj poziciji pojedinaca. Bitne činioce takozvanog 
prirodnog stanja (sloboda, život, privatna svojina) nužno je zaštititi člano-
vima društvenog ugovora i smjestiti ih u osnovna prava i slobode čovjeka. 
Ova pitanja postaju osnovni principi normativnog uređenja koji su utkani u 
temelje društva. Da su pitanja o aksiološkom osloncu društvenog normiranja 
u fokusu Johna Rawlsa vidljivo je i po njegovom uvjerenju o važnosti pravde 
u društvu jednako kao što je to istina u naučnom saznanju. Početak rasprave 
o pravdi kao nepristrasnosti nužno upućuje na generalni, najopćenitiji izbor, 
a to su prvi principi pravde koji trebaju dobiti društvenu saglasnost. 

Da bi jasnije oslikao svoj stav Rawls primjenjuje „kopernikanski obrat” u 
odnosu na tadašnje utilitarističko uvjerenje po kojem pravda zavisi od dobra, 
što znači da je dobro nadređeno pravednom. Naime, suprotno utilitarističkom 
stavu, pravedno je u aksiološkom smislu nadređeno dobrom, ne obrnuto. Na 
sceni je, evidentno, rascjep između liberalističkog preferiranja sloboda i gra-
đanskih prava po svaku cijenu i socijalističkih principa socijalne jednakosti 
ljudi. Time je dodatno iskristalisao svoj aksiološki princip pravednosti kao 
nepristrasnosti i valja ga razumijevati i pratiti kroz četiri vizure, i to samog 
principa pravednosti, ustavnih temelja društvene organizacije, skupu proved-
benih zakona i modalitetima njihove primjene, pri čemu je zadaća filozofije 
prava da se najviše fokusira na prvu budući da su to temeljni aksiološki 
principi. Govoreći o njima Rawls slijedi modernu filozofiju prirodnog prava 
po kojoj su mogući univerzalni i na umu zasnovani principi pravde koji bi 
trebali prethoditi bilo kojem konkretnom normativnom poretku8. Smisao 
konkretnog ustava je, time, između ostalog i utvrđivanje mehanizama da niko 

7 Džon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 28.
8 Prirodno pravo je, na izvjestan način, pravo suštine ili suštastveno pravo kao neka vrsta 
naravi koja se, kao njena bit, pretpostavlja pozitivnoj pravnoj normi, odnosno (ukoliko ga 
individualiziramo) prirodno pravo govori o pravu na individualnu suštinu u smislu temeljnog 
zahtjeva da čovjek bude uvažavan, potvrđivan i neometan u svojim nakanama da ostvari svoju 
ljudsku bit, a njegova je bit da bude slobodan. Konačno, prirodno pravo nosi u sebi zahtjev 
da djelujemo po dužnosti koja je u našoj naravi kao roda i vrste, te se time pokazuje kako je 
ljudska egzistencija bivstvovanje u pravu i putem prava. 



131AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA

u socijalnom smislu ne bude na margini zajednice. Govoreći dalje o prirod-
nom stanju ili prastanju, on poziva na uspostavu umske ravnoteže između 
subjektivnih stavova o pravednosti, jer su one neminovnost, budući da su 
ljudi skloni vlastite interese imenovati općim. Stavovi neodoljivo podsjećaju 
na Aristotelovo razumijevanje pravednosti i potrebu objektivnog normira-
nja zajednice. Jer, prema Stagiraninu, pravednost postoji tamo gdje među 
ljudima ima zakona, a zakon je ondje gdje među ljudima ima nepravde, pa 
tako pravednost jest razlikovanje nepravednog od pravednog. Tamo gdje je 
nepravda, tu je i nepravedno djelovanje ili činjenje nepravde. Ona je prisutna 
u situacijama kada pojedinac sebi uzima previše onoga „što je za sve dobro”, 
a premalo onoga što je u zajednici loše. Iz tih razloga, decidan je Aristotel, u 
državi treba vladati načelo, a ne čovjek, jer on često donosi odluke za sebe, a 
ne za polis i tako vrlo lako postaje tiranin.9

Gotovo cijela peta knjiga Nikomahove etike, kao što je poznato, posve-
ćena je pojmu, definiciji i raspravi o različitim aspektima pravednosti. S 
tim u vezi, Aristotel se u prvom dijelu oslanja na Platonovo razumijevanje 
pravednosti kao „krovne” vrline ali, referirajući se na konkretne socijalne 
odnose u Atini, nastoji putem ovog pojma uputiti etičke poruke kako je ona, 
kao najviša vrlina, pretpostavka istinskog pravednog djelovanja, te je time 
pravednost istovremeno jedna posebna vrsta znanja i mogućnosti da se ona 
ozbilji u konkretnim društvenim odnosima. Osim što je savršena, pravednost 

U okviru starogrčke filozofske tradicije mislioci su pod pravom „razumijevali ono što svakom 
‘njegovu suštinu nalaže, zasniva i na nju obavezuje (θέμις) i (shodno tome) ‘što mu pripada po 
njegovoj suštini’. To što svakom pripada kao ono što on jeste i tako kako on jeste nazivali su 
δίϰη. Tako je Homer nazivao θέμις životnu zajednicu muškarca i žene, zajednicu mira gosta 
i domaćina, kućnu zajednicu roditelja i djece, ali i susret ljudi i bogova u kultu θέμις, jer ona 
opredjeljuje, zasniva i obavezuje svako socijalno življenje. Δίϰη bijaše ono što je gostu u po-
jedinosti pripadalo prema njegovom rangu; ono što neki ratnik ne smije zahtijevati od vojnog 
logora; što se pristoji da neki domaćin čini” (Vidjeti: E. Wolf, Problem učenja o prirodnom 
pravu: pokušaj orijentisanja, Filozofski fakultet u Banjoj Luci, Banja Luka, 2013.). 
Sofokle ovaj odnos, kroz usta Antigone, oslikava kao supremaciju božijeg zakona nad zako-
nima smrtnih vladara. Ovaj se odnos najjasnije vidi u razgovoru Kreonta i Antigone: „Kreont: 
Da l’ znala si za nalog naređenja mog? / Antigona: Dakako da sam znala. Svima bješe znan. 
/ Kreont: Pa kako da se drznu unatoč tom? / Antigona: Jer nalog, o kom zboriš, ne proglasi 
Zeus, / nit Pravda, ukućanka svijeta podzemnog, / već oni drugi zakon daše ljudstvu svem. / 
Ja ne smatrah tvoj nalog tako svesilnim, / da mogao bi smrtnik božiji kršit glas, / što vječit je 
i ako nikad nepisan. / Ne živi božija riječ od dana današnjeg i nije tek od jučer, / vječan joj je 
vijek i nitko ne zna otkad za nju znade svijet.” (Up. Sofokle, Antigona, prev. Bratoljub Klaić, 
Svjetlost, Sarajevo, 1985, 49. i dalje.).
9 Vidjeti: Spahija Kozlić, Filozofija prava, Univerzitet u Zenici, Zenica 2015.



132 ARHE XXII, 44/2025

je i najveća vrlina; ona nije dio vrline „nego je cijela krepost, dok oprečna 
nepravednost nije dio poroka, nego je cijeli porok”10.

Pitanje o prirodnom pravu, od prvog momenta kada se ono postavlja, u 
najbitnijem smjera ka aksiološkim načelima, ali i ontološkim fundamentima 
na kojima počivaju ili trebaju počivati pravne norme i ono je, s manjim ili 
većim intenzitetom, napeto od sofista do savremenih teoretičara prava. To je, 
između ostalog, i zato što, tragajući za uzrocima i moralnim fundamentima 
prava, svagda propitujemo da li pravni ethos počiva na onoj individualnoj 
ili socijalnoj dimenziji, to jest da li je primjenjiviji kazuistički ili deontološ-
ki, eudaimonistički ili metaetički pristup u vrednovanju pozitivnih pravnih 
normi. Nadalje, time se ontološki pita i da li je moguće govoriti o nekoj vrsti 
obavezujućeg, subordinirajućeg ideala prava koji povijesno generira bilo 
koju normu ili pravni sistem u cjelini. S tim u vezi, valja pitati i da li je i ka-
kvu transformaciju imala ideja prirodnog prava od antičkog do savremenog 
doba, te da li su ovakve (zapadnoevropske) rasprave primjenjive i na ostale 
kulture, posebice pravne. Takvo je pitanje važno, jer se više od dva milenija 
teoretičari, posebno oni koji se bave filozofijom prava, njime bave bilo u 
formi dualističkog razgraničenja ili diskrepancije između prava koje postoji 
po prirodi od onog konvencionalnog, dakle pozitivnog, bilo u vezi sa „svr-
hom, etičkom osnovom i trajnim principima društvene kontrole”11. Ono je 
aktuelno i zbog uvjerenja pravnih pozitivista-dogmatičara kako je filozofska 
refleksija prava nepotrebna, jer je, iz njihove vizure, u razmatranjima prava 
dovoljno kretati se isključivo u okvirima pozitivnih pravnih normi.

Rawls u svome razumijevanju početnih premisa pravednosti govori o 
potrebi razgraničenja dva važna principa: „prvi zahtijeva jednakost u propisi-
vanju osnovnih prava i dužnosti, dok drugi drži da su društvene i ekonomske 
nejednakosti, na primjer nejednakosti u pogledu bogatstva i vlasti, pravedne 
samo ako imaju za posljedicu poravnavajuće dobiti za svakoga, a posebno za 
one članove društva koji su u najnepovoljnijem položaju”12.

Elaboracija Johna Rawlsa je, dakle, nešto drugačija, jer objašnjenje pri-
rodnog stanja i prvobitnog ugovora Rawls iznalazi kroz pojmove maksimin 
i maksimaks strategije, odnosno maximum-minimorum, što će reći da treba 
težiti maksimumu minimalnog, jer nikada se ne može znati na kojoj će se 
ljestvici naći pojedinac, a ne maksimaks strategiji koja je rizična budući da 
njome stremim najvećem mogućem profitu u budućoj normativno uređenoj 

10 Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb, 1988., str. 90. (1130a8-13)
11 Rosko Paund, Uvod u filozofiju prava, prev. Nikola S. Krznarić, CID, Podgorica, 1996., 
str. 39. 
12 Džon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 31.



133AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA

zajednici. Na tom mjestu on dolazi do dva najvažnija principa pravde. Evo 
kako ih definira:

„Prvo, svaka osoba treba da ima jednako pravo na najširu shemu jednakih 
osnovnih sloboda, koja je spojiva sa sličnom shemom sloboda za druge. Drugo, 
društvene i ekonomske nejednakosti treba da budu uređene tako da je istovre-
meno: (a) razumno očekivati da budu svakome od koristi, i (b) da su povezane 
sa položajima i službama koji su otvoreni za sve.”13

Prvi princip neodoljivo podsjeća na Kantovo razumijevanje prava: „Pra-
vo je ograničenje slobode svakoga na uvjete mogućnosti slaganja sa slobo-
dom svakoga drugog, ukoliko je ova moguća prema općem zakonu; a javno 
pravo je skupina izvanjskih zakona, koji čine mogućim jedno takvo opće 
slaganje.”14 S obzirom na to da se svako ograničenje slobode voljom nekog 
drugog smatra prisilom, te da je građansko uređenje odnos slobodnih ljudi 
putem društvenog ugovora, onda, prema Kantu, proizlazi da su svi ljudi (bez 
štete po njihovu slobodu u okvirima zajedničkog življenja) na jednak način 
pod prinudom „jer tako hoće sâm um a priori koji se ne odnosi ni na kakvu 
empirijsku svrhu (ili nešto tome slično što je sve obuhvaćeno općim imenom 
sreće)”15. 

Drugi Rawlsov princip se, dakle, tiče društvene i ekonomske jednakosti 
putem kojih se može očekivati korist za sve i otvorenost kao priliku ili šansu 
za sve. Konkretnije, staro pravilo pravednosti po kojem svi građani imaju 
pravo tražiti maksimum temeljnih sloboda i građanskih prava je reafirmirano, 
dok se otvorenost (drugi princip) odnosi na pravednost prilikom raspodjele 
materijalnih dobara. Jedan je ugao vezan za distributivnu pravednost zarad 
socijalne pravde, te takozvanu pravednost šansi putem koje se otvara mo-
gućnost za društveno napredovanje. Novum u interpretaciji drugog principa 
ogleda se u zahtjevu (koji se u bitnom razlikuje od klasičnog liberalizma) 
da se kontinuirano misli o poziciji i statusu građana u stanju socijalne potre-
be, čime Rawls apeluje na jačanje socijalnih segmenata savremene države i 
njihovu garanciju u pravnim sistemima. Dakle, od mogućnosti bogaćenja u 
društvu važnije je osigurati donju granicu siromaštva kojom država garan-
tuje takozvani minimum staranja, odnosno osiguranja minimalnih uslova 
egzistencije građana koje treba osigurati država. On to jasno oslikava kroz 
princip društvene i ekonomske nejednakosti kako bi se ostvarilo sljedeće:

13 Ibidem, str. 70.
14 Immanuel Kant, O općoj izreci: to bi u teoriji moglo biti ispravno, ali ne vrijedi u praksi, 
u: Immanuel Kant, Pravno-politički spisi, Politička kultura, Zagreb, 2000., str. 74.
15 Ibid., str. 74-75.



134 ARHE XXII, 44/2025

„a) od najveće dobiti onima u najnepovoljnijem položaju, u skladu sa princi-
pom pravedne štednje, i b) da se odnose na službe i položaje koji su otvoreni za 
sve pod uslovima nepristrasne jednakosti mogućnosti.”16

Prema nekim interpretacijama, Rawls ovim ne traži nikakvu uravnilovku, 
odnosno socijalnu jednakost po svaku cijenu, nego se radi o takvoj raspodjeli 
bogatstva koja neće biti na štetu opstanka siromašnih slojeva društva. Narav-
no, princip jednakih šansi (koji je dominirao u pravnim i etičkim rasprava 
tokom novovjekovlja), te formalna garancija jednakopravnosti nisu dostatni 
u zajednici budući da svi ljudi nemaju jednake šanse, bilo fiziološke (razli-
čite vrste hendikepa) ili socijalne (zatečeni društveni položaj). Iz tih razloga 
nužno je napraviti novi moralni iskorak koji se u etici etablira kao pozitivna 
diskriminacija.

Ovdje valja, ipak, biti jasan pa konstatovati da Rawls u svojoj suštini 
ne napušta pozicije liberalizma, ali ih pokušava korigovati zahtjevima soci-
jalističkih ideja pri čemu se ne smije upasti u zamku umanjenja privredne 
efikasnosti kao rezultata manje motiviranosti za proizvodnju materijalnih do-
bara. Iz tog razloga on i govori o pravdi kao nepristrasnosti, principu kojim 
se garantuju osnovne slobode građana i on je fundamentalan, dok se, s druge 
strane, socijalna pravda mora biti iznad ekonomske efikasnosti po svaku ci-
jenu. Rawls hoće reći da se bogaćenje ne smije desiti na račun siromašnih i 
pravni sistem mora imati odgovor na takvu gramzivost.

Iako zvuči pomalo utopijski, moguće je napraviti ekvilibrij između 
ekonomskog uspjeha i socijalne pravde, između prava na profit i prava na 
dostojanstvenu egzistenciju građana. Na ovom mjestu se vidi razlika između 
koncepta bezuslovne jednakosti (o čemu manje-više govore teorije i stavovi 
socijalističke provenijencije) u odnosu na socijalnu pravdu, ali i razlika u 
odnosu na liberalistički zahtjev za progresom po svaku cijenu. Prvi princip 
podrazumijeva osnovne slobode u pogledu zaštite slobode vjeroispovijesti, 
savjesti, govora, udruživanja... bez bilo kakve diskriminacije građana na 
osnovu boje kože, porijekla ili socijalnog statusa.

ZAKLJUČAK

Svojim stavovima John Rawls pledira na pravednost koja je moralna 
kategorija, na političko-pravne sisteme koji normu trebaju kreirati u kontek-
stu zahtjeva čovjeka da bude sretan, a takav jest ukoliko je pravna norma 

16 Džon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 279.



135AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA

kompatibilna sa vrijednostima i zahtjevima ljudi za dobrim životom. Konač-
no, zakoni nužno trebaju biti u skladu sa ljudskom prirodom, te je time on 
vrlo jasan protagonista filozofije prirodnog prava koja se u drugoj polovici 
20. stoljeća budi iz „dogmatskog drijemeža”, odnosno nakon evidentnog 
neuspjeha normativističkih teorija prava s kraja 19. i u prvoj polovini 20. 
stoljeća. Još jednu bitnu dimenziju, možda više indirektno, potencira u svojoj 
knjizi, a to je kritika podrazumijevajućih interpretacija demokratije kao „sve-
tog” koncepta društvenog normiranja i djelovanja. Umjesto takvog, naviknu-
tog i površnog stava, potrebno je demokratiju tretirati više kroz ubjeđenje, a 
manje putem navike, odnosno zadaća je filozofije, posebice filozofije prava, 
podastrti valjane vrijednosti pravne norme koje će građanima biti moralno 
prihvatljive, te će time one biti razlog potencijalne ljudske sreće.

S tim u vezi, valja vazda akcentirati kako se pravna nauka primarno fo-
kusira na društveno djelovanje, ali počesto nije u stanju do kraja sagledati 
motivaciju za njega koja je stvar etike, jer je ona, (dakle motivacija) u nutrini 
svakog pojedinca, to jest u foro interno, dok je čin sâm predmet izvanjskog 
suđenja koje je forum externum ili forum iuris, jer pravna država ne može 
„vidjeti” duše svojih građana. Uprkos tome, u pravnoj nauci i dalje dominira 
Kelsenovo gotovo farizejsko uputstvo da je pravo per se samodovoljno, da je 
izgrađeno nezavisno od moralnih principa te da nema prava osim pozitivnog 
prava. Ovakva intencija pravne teorije i prakse, oslonjena na neoliberalnu 
ideologiju profita i moći po svaku cijenu, opasna je redukcija prava kojom se 
nameće brisanje prava i pravičnosti, a pravičnost (primjerice, u vidu odbija-
nja poštivanja normi koje su nemoralne i za koje ne postoji unutrašnje odo-
bravanje pojedinca) tretira samo kao opsjenarstvo i utopiju. Zato je Rawlsov 
napor i poziv da se kreiraju zakoni po mjeri ljudi i osloncem na moralnu 
normu od izuzetne važnosti i svakako je poticajan za kritiku „obezljuđenog 
prava”, kojem, pogotovo na međunarodnoj razini (međunarodnom pravu) 
svakodnevno svjedočimo.

LITERATURA

Aristotel: Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988.
Cimer, Robert: Kapija filozofa. Ključ za klasična dela, Laguna, Beograd 2011.
Hegel, G. W. F: Istorija filozofije, 2, BIGZ, Beograd 1983.
Kant, Immanuel: O općoj izreci: to bi u teoriji moglo biti ispravno, ali ne vrijedi u 

praksi, u: Immanuel Kant, Pravno-politički spisi, Politička kultura, Zagreb 
2000.

Kozlić, Spahija: Filozofija prava, Univerzitet u Zenici, Zenica 2015.
Paund, Rosko: Uvod u filozofiju prava, CID, Podgorica 1996.



136 ARHE XXII, 44/2025

Platon: Zakoni, BIGZ, Beograd, 1971.
Rols, Džon: Pravo naroda, Narodna knjiga Alfa, Beograd, 2001.
Rols, Džon: Teorija pravde, CID, Podgorica 1998.
Wolf, Erik: Problem učenja o prirodnom pravu: pokušaj orijentisanja, Filozofski 

fakultet u Banjoj Luci, Banja Luka 2013.



137AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA

SPAHIJA KOZLIĆ
University of Zenica, Faculty of Law, BIH

THE ACTUALITY OF JOHN RAWLS’S THEORY OF 
JUSTICE

Abstract: John Rawls’s book A Theory of Justice, published in 1971, unexpectedly 
garnered immense attention not only among philosophers and legal theorists but also 
within the broader reading public. The positions presented in the book are largely 
based on critique of existing dogmatic and normative ideological currents rooted in 
liberalism and utilitarianism, as well as on reaffi  rming the philosophy of natural law 
that seeks the axiological and ethical roots of positive legal norms. By legitimizing 
the fundamental principles of liberalism (present in various philosophical forms since 
Ancient Greece) Rawls advocates for the need to establish social justice as a corrective 
to the freedom of individuals to pursue economic and material wealth. This correction 
aims to enable a dignifi ed life for all members of society, regardless of their current 
social status or life chances.
Keywords: justice, impartiality, natural law, principles, equality, social justice

Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaćeno: 4.11.2025. 





139

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perović M. A.
     17.024.1
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.139-155
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

STANKO VLAŠKI1

Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. 
PEROVIĆA2

Sažetak: Sa sveobuhvatnim istraživanjima pojma i fenomena savesti koja je razvio 
profesor Milenko A. Perović, savremena fi lozofska misao zadobila je novu vrednost. 
Razmatrajući različita dela iz voluminoznog opusa profesora Perovića, autor u prvom 
delu rada osvetljava povesni, antropološki i onto-logički momenat pojma savesti, 
kao i način na koji je savest sagledana u sistematskom razvijanju njegove etičke 
koncepcije. U fi lozofskom dijalogu s Hegelovom mišlju, za koju je savest apsolutna 
izvesnost o sebi u sebi, profesor Perović u liku savesti sagledava epohalnu veličinu, ali 
i granicu principa moderne građanske subjektivnosti. U drugom delu rada, poimanje 
savesti koje razvija profesor Perović ocrtano je i u perspektivi načina na koji se ono 
suočava s vodećim koncepcijama savesti kada je reč o savremenom dobu, poput 
Ničeove i Hajdegerove. Kritička analiza tih koncepcija koju daje profesor Perović i 
sama predstavlja autentični doprinos savremenoj fi lozofi ji. 
Ključne reči: Milenko A. Perović, delanje, moralnost, savest, individualnost, Hegel

 
Filozofija od vremena svoga rađanja jeste u traganju za onim apsolutnim, 

za prvim načelom svega, za onim što prevazilazi čulnu pojavu stvarnosti, za 
onim u čemu mišljenje i ono mišljeno jesu isto. To je njen izvorni metafi-
zički zadatak. Prekretnica u tom traganju vezuje se uz vreme kada helenska 
filozofska svest, sa sofistima i sa Sokratom, to načelo nalazi u ljudskoj svesti 
samoj, u njenom znanju, znanju koje će čoveku omogućiti da dostigne karak-
ternu vrlinu i da na postojanom osnovu zasnuje čitav svoj delatni svet. No, 
nije tu reč bila samo o okretu od onoga kosmološkom ka onome antropo-
loškom i etičkom. Radilo se o tome da se metafizički zahtev za dosezanjem 

1 E-mail adresa autora: stanko.vlaski@ff.uns.ac.rs
2 Rad je nastao na osnovu izlaganja na Međunarodnom naučnom skupu Milenko A. Pero-
vić: život i djelo, koji je održan na Cetinju, 20. septembra 2024. u organizaciji Fakulteta za 
crnogorski jezik i književnost i Crnogorskog PEN centra. 



140 ARHE XXII, 44/2025

onoga apsolutnog, za transcendencijom, počeo shvatati kao etički imperativ. 
Njime je čovek, kao pojedinac, shvatio da je sâm pozvan da živi na način 
onoga apsolutnog, da samosvesno prevazilazi granice svoje prirodnosti, 
vodeći se u svom postupanju načelom koje nije zasnovano ničim drugim, a 
na kojem će se zasnivati sve. Takvo načelo jeste savest. U najširem smislu, 
savest se shvata kao svest o moralnim karakteristikama naših individualnih 
postupaka. Specifičnom je čini to što ona svoje pravo ne ostvaruje samo kao 
saznajni uvid. Kao moralna samosvest, ona određuje pravac našeg delanja. 
Pitanje o suštini fenomena savesti, o načinima pristupa tom pitanju koji su 
vladali etičkom tradicijom, ali i pitanje o mogućnosti etike kao takve da 
sa vlastitih misaonih pozicija pojmi suštinu savesti u njenom značenju za 
modernog i savremenog čoveka, jesu među centralnim temama u istraživa-
njima profesora Milenka A. Perovića. Tim temama bavio se čitavim svojim 
misaonim i delatnim putem. U stalnom filozofskom dijalogu s Hegelovom 
(Hegel) mišlju, mišlju u kojoj je na najjasnije svetlo izašla veličina i granica 
savesti kao duhovnog fenomena, to pitanje kod profesora Perovića dobilo je 
i ovu formulaciju: „Kakvu vrijednost za totalitet života može imati stanovište 
apsolutne vrijednosti unutrašnjeg znanja i uvjerenja?”3. 

Knjige i naučni radovi profesora Perovića u kojima su sačuvani rezultati 
sveobuhvatnih istraživanja tog pitanja, po svojoj misaonoj snazi i podsticaj-
nosti premašuju okvire naše filozofske kulture. Isto tako, filozofska kultura 
ovih prostora s njima prevazilazi sopstvene granice i dobija novu vrednost. 
Pitanje o savesti značajno mesto imalo je već u Perovićevoj prvoj knjizi 
Svijest malograđanina (1989). Hegelovo poimanje savesti bilo je predmet 
integralnog ispitivanja u knjizi Hegel i problem savjesti (1989). U Granici 
moraliteta (1992), Perović je s istog stanovišta kritički pristupio i stavovi-
ma na kojima su građene neke od vodećih koncepcija savesti u savremenoj 
filozofiji. U Etici (2001), kao i u Filozofiji morala (2013), pojam savesti pro-
fesor Perović izložio je u sistematskoj perspektivi vlastite etičke koncepcije. 
Uz oslonac u ovim knjigama, okrenućemo se ka pitanju o vrednosti savesti 
za celovitost života, odnosno o njenoj veličini, ali i granici. 

SAVEST: MOMENTI POJMA

Reči profesora Milenka A. Perovića iz knjige Granica moraliteta opomi-
nju: „Gdje povijesni čovjek ima potrebu da savješću opšti sa svijetom, gdje 
filozofsko mišljenje propituje o njezinu porijeklu, smislu i mogućnostima, na 

3 Perović, M. A., Hegel i problem savjesti, Bratstvo—Jedinstvo, Novi Sad 1989, str. 9. 



141POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

djelu je nekakva nekongruencija sa sobom i sa svijetom, te njeno duhovno 
reflektovanje.”4 Ako interes za savest ukazuje na postojanje izvesnog nesla-
ganja, nesaglasnosti, čini se da slika o njoj mora biti slikana sivim tonovima. 
Očekivalo bi se, na koncu, da ta slika neće svedočiti ni o čem drugom osim 
o čovekoj nesreći. Perović je, međutim, pokazao da upravo u tome što ona 
jeste izvor i actus neslaganja, nesaglasnosti, razdvajanja jeste epohalna ve-
ličina savesti kao duhovnog fenomena. Upravo na taj način savest i nastaje u 
povesnom smislu. 

Perović je savesti pristupio kao povesnom fenomenu. Savest nastaje, i to 
kao specifični oblik svesti individuuma određene povesne epohe o moralnoj 
vrednosti onoga što je učinio, ali i o principu kojim se vodi u onome što tek 
treba da učini. S docnijim povesnim menama ove svesti, i savest će se tran-
sformisati u sopstvenom pojmu. Proučavanje povesti pojma savesti o kojoj 
svedoči tradicija etike, za Perovića jeste udubljivanje u život savesti same, 
jer ona i nastaje i živi upravo kao povesna.5 U vremenima koja su kod starih 
Grka prethodila njenom nastanku, pojedinac je živeo u spontano uspostavlje-
nom skladu sa svojom zajednicom. Živeo je životom čija su mera bili običaji, 
tradicija, predanje. U trenucima kada zri svest o tome da njihova snaga kao 
stožera zajedničkog života kopni, rađa se potreba da se pronađe novi oslonac 
za ljudsko delanje. Uz taj oslonac, zajednički život izgradio bi se na pouz-
danijem osnovu. Traženi oslonac svest pronalazi u sebi, u glasu sokratskog 
daimonion-a kao prvom konceptualnom filozofskom promišljanju onoga što 
će docnije biti nazvano savešću.6 Sa Sokratovim svedočenjem o glasu što ga 
prati „još od rane mladosti”, i to tako što ga odvraća da ne čini ono što je na-
meravao, ali ga „nikada ne navraća”7 da nešto učini, savest, prema Peroviću, 

4 Perović, M. A., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad 1992, str. 165. 
5 O povesnom razvoju pojma savesti videti: Perović, M. A., Etika, Grafomedia, Novi Sad 
2001, str. 476—488; Perović, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad 2013, str. 383—
392. 
6 Perović napominje da se najranije filozofsko svedočanstvo vezano za pojam savesti u 
smislu helenskog syneidēsis – pojma koji je izvorno upućivao na znanje o nečemu, a utoliko 
i na znanje o vlastitom postupanju – nalazi kod Demokrita. Inspirativni su pak i Perovićevi 
osvrti na smisao predstava o erinijama ili eumenidama kao obogotvorenim, personalizovanim 
oblicima svesti o krivici do kojih je dospela helenska mitološka svest, poput onih koje progo-
ne Euripidovog Oresta. Videti: Perović, M. A., Etika, str. 478—479; Perović, M. A., „O biti 
savjesti”, Matica, II, 6/2001, str. 123—148, ovde str. 168—128; Perović, M. A., Filozofija 
morala, str. 283—284.  
7 Platon, „Odbrana Sokratova”, u: Odbrana Sokratova. Kriton. Fedon, BIGZ, Beograd 
1976, prev. M. N. Đurić, str. 59. O drugačijem, Ksenofanovom svedočanstvu o Sokratovom 
daimonion-u videti: Perović, M. A., Filozofija morala, str. 384.  



142 ARHE XXII, 44/2025

nagoveštava i svoju anticipativnu ulogu. No, sve do građanske epohe, njena 
uloga neće prvenstveno biti anticipativna, nego kritička.8 

Već reflektovanom brigom za život svoje tradicionalne poliske zajednice, 
svest se, međutim, izdvojila u odnosu na nju. Negirala je samoniklost, spon-
tanost u organizovanju života, koji je za zajednicu poput antičkog polisa mo-
gao biti smatran nečim oprirođenim.9 Razarala je ono što je svesrdno nasto-
jala da spasi. Istovremeno, stvarala je individualnost čoveka kao duhovnog 
bića, bića slobode, sa savešću kao njenim najvišim izrazom. Takva, slobodna 
individualnost, postaće principom novog, modernog sveta. Već po ovom pita-
nju Perović je na najtemeljniji način razvio Hegelov spekulativni uvid u pre-
lomljenu suštinu svakog čina savesti: „Stvaranje je razarajuće i razaranje je 
stvaralačko!”10 Nije tu reč o ustupku relativističkom raspoloženju modernog 
i savremenog čoveka, nego je stalo do toga da se pokaže da nijedan povesni 
čin nije nastanjen u vakuumu apstrakcije. Stvarni povesni život jeste proces 
stalnog međusobnog sjedinjavanja i razlučivanja stvaralačke i destruirajuće 
delatnosti. Savesti kao istinski delatnoj svesti utoliko je imanentna krivica. 
Promišljajući savest u njenom modernom, građanskom pojmu, onako kako 
je taj pojam izražen kod Hegela, Perović naglašava da taj uvid ne bi trebalo 
tumačiti u svetlu zahteva za kajanjem i iskupljenjem koji bi čovek svojom 
savešću sebi neutešno ispostavljao. Mogućnost da bude kriv pripada dosto-
janstvu čoveka, jer se njome čovek priznaje kao biće kojem se može pripisati 
odgovornost za vlastite postupke. Priznaje se u svojoj slobodi.11 Kako je to 
Perović pokazao naročito u knjizi Hegel i problem savjesti, motivi kajanja i 
iskupljenja dominantni su pak bili u pojmu savesti kakav je vladao srednjove-
kovnom epohom.12 Savest kojom sebe uspostavlja moderna subjektivnost, o 
sebi razmišlja prvenstveno kao o aktivnom, a ne kao o reaktivnom principu.13 
Ona ne polazi ni od svetovnih ni od sakralnih institucija, nego svoje polazište 
ima u sebi samoj, u svojoj slobodi. Ona jeste novi lik ljudske slobode! Ne po-
lazi od onoga što je bilo, niti od onoga što jeste, nego od onoga što treba da 

8 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 209. 
9 O razlici između onoga neposredno prirodnog i onoga oprirođenog videti: Perović, M. 
A., Filozofija morala, str. 113.
10 Hegel, G. V. F., Nauka logike II, BIGZ, Beograd 1977, str. 167; citirano prema: Perović, 
M. A., Hegel i problem savjesti, str. 77; videti i: Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 157.  
11 Prema: Perović, M. A., Filozofija morala, str. 293.
12 O srednjovekovnom poimanju savesti videti i Perović, M. A., Etika, str. 481—483; Pero-
vić, M. A., Filozofija morala, str. 387—388. 
13 Perović naglašava da je takav pojam savesti suštinski vezan za duhovno-povesno iskustvo 
protestantizma, u njegovom odnošenju „spram ‘reaktivne’ biti staroga pojma savjesti i sred-
njovjekovne prakse Crkve kao insitucionalizirane savjesti” (navedeno prema: Perović, M. A., 
Hegel i problem savjesti, str. 9). 



143POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

bude. U duhu uvida velikog praksisovca Milana Kangrge14, Perović pokazuje 
da njome čovek osvaja svoju budućnosnu bit! Ključno je tu jezgrovito Hege-
lovo određenje njenog pojma: savest je „apsolutna izvesnost o sebi samome 
u sebi”. Savest izražava „apsolutno ovlaštenje subjektivne samosvijesti” da 
se „u sebi i iz sebe” zna „šta je pravo i dužnost”.15 Savest je za modernog 
čoveka, rečju, apsolutna izvesnost njegove slobode!

Profesor Milenko A. Perović savest promišlja kao povesni fenomen, koji 
u svojim transformacijama uvek jeste i delo i momenat povesnog iskustva 
određene epohe. No, povesno iskustvo savesti u Perovićevom spekulativnom 
poimanju osvetljava se istovremeno u još jednom svom značenju. Ona likom 
povesnog iskustva ljudskog roda postaje iz temelja potresajući duhovno 
iskustvo individuuma. U tom potresu, individualnost nastaje i uvek se iznova 
uspostavlja u svom najvišem liku. Svest o neskladu koja se savešću manife-
stuje, a kojom se čovek Helade distancira u odnosu na običajnosni poredak 
s kojim je dotad bio sjedinjen, manifestacija je dubljeg zahteva koji se tiče 
čovekovog suštinskog određenja. To što čovek istupa iz takve, kao i svake 
druge sjedinjenosti koja je poprimila karakter prirodnog jedinstva, nije veza-
no samo za specifičnost partikularnog povesnog iskustva helenskog polisa. 
Taj tip društvenosti omogućio je da se uvidi da čovek, pokazuje Perović, 
mora prevazilaziti sopstvenu sraslost s onim supstancijalnim tradicionalne 
zajednice da bi ostvarivao ono što jeste njegov pojam – da bude duhovno 
biće, sloboda sama! Likom povesnog iskustva ljudskog roda postaje, dakle, 
ona instanca kojom čovek kao individuum zadobija mogućnost otklona od 
svakog datog povesnog iskustva. Savest u svom modernom liku jeste najviša 
instanca koju čovek osvaja u svojoj individualizaciji, u povesnom procesu 
oponiranja i prevazilaženja opozicije u odnosu na vlastiti svet, ali i u odnosu 
na sebe. Kod Kanta (Kant), savest je shvaćena i kao „svijest o unutrašnjem 
sudištu u čovjeku”, pri čemu je čovek, kao onaj optuženi, ujedno tužilac, 
branilac i sudija.16 No, kao što iskustvo u kojem se rađa savest – iskustvo ne-
sklada, nesaglasja, razdvajanja ideala i stvarnosti, rascepa između onoga što 
treba da bude i onoga što jeste – nije samo povesno niti samo egzistencijalno, 
ne redukuje se ono ni na dimenziju koju možemo nazvati antropološkom. 

14 Videti npr. Kangrga, M., Praksa, vrijeme, svijet, Nolit, Beograd 1984, odeljak „Buduć-
nosni karakter vremena”, str. 167—181; takođe i Perović, M. A., „Kangrgin pojam vremena”, 
Arhe, V, 9/2008, str. 209—213. 
15 Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, Veselin Masleša – Svjetlost, Sarajevo 
1989, prev. D. Grlić, V. D. Sonnenfeld i S. Bosto, §§ 136—137, str. 238—239. Videti: Perović, 
M. A., Filozofija morala, str. 390. 
16 Kant, I., Metafizika morala, IKZS, Sremski Karlovci – Novi Sad 1993, str. 201; navedeno 
prema: Perović, M. A., Filozofija morala, str. 389—390. 



144 ARHE XXII, 44/2025

U duhu Hegelovih uvida, savest kao najviši momenat procesa postaja-
nja čoveka individualnošću, kod Perovića se otkriva kao momenat onoga 
onto-logičkog samog. Razdvajanje je, napominje Perović, kao pokretač 
povesnog procesa kod Hegela shvaćeno kao način i smisao bitka samog17. 
Reči da „sâm život jeste razdvajanje”, razdor, ali isto tako i snaga da sebe 
održi u tom razdoru, Perović tumači tako što ističe da apsolutna vlast „moći 
sjedinjavanja” – „kao dovođenje bića u potpuni identitet sa sobom” – jeste 
dovođenje u stanje u kojem prestaje razlika između onoga što jeste i onoga 
što treba da bude, između stvarnosti i htenja. Takvo stanje suštinski jeste 
smrt bića. Slika nesklada i nezadovoljstva od kojeg polazi savest utoliko se 
pokazuje manje sumornom u odnosu na ovu na kojoj nikakvog nesklada ne 
bi bilo. Kako ćemo dalje pokazati, upravo ta teza kod Perovića biće jednim 
od osnova njegove kritike Ničeovog (Nietzsche) pokušaja da – vezujući ih 
uz hybris nezadovoljstva postojećim svetom – odbaci i savest i etiku kao 
takvu. No, isto tako je neophodno reflektovati da razdvajanje ne može biti 
najviši cilj savesti, jer potpuna prevlast moći razdvajanja „razara integritet 
bića i vodi njegovoj propasti”. Perović zaključuje: „Kako totalna opreka, 
tako i nedostatak svake opreke znače smrt bića, jer ono jednako gubi temelj 
svoje gibljivosti, svojega procesa postajanja”.18 To međusobno odnošenje 
sjedinjavanja i razdvajanja više je jedinstvo života samog, odnosno – kako 
je to Perović upečatljivo izrazio – ono jeste hod apsoluta u samom sebi.19 
Međutim, iskustvo savesti time više nije sagledavano u okvirima etike kao 
etike. Za etiku, pokazao je Perović, to iskustvo ne može biti ništa drugo nego 
bol i nesreća. Ovde je pak ono pojmljeno u svom najdubljem, onto-logičkom 
osnovu. S obzirom na taj osnov, na svetlo izlazi i granica savesti kao najvišeg 
lika moraliteta.

U delima profesora Perovića, granica savesti kao fenomena mišljena je 
kao granica moderne građanske subjektivnosti uopšte. Takvom je ona shva-
ćena već u prvoj profesorovoj knjizi, Svijesti malograđanina (1989). U ovoj 
knjizi, nastaloj na osnovu doktorske disertacije odbranjene 1984. u Zagrebu 
pod mentorstvom Milana Kangrge20, Perović je suštinu malograđanstva, 

17 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 227; videti i: Hegel i problem savjesti, odeljak 
„Harmonija i potreba filozofije”, str. 12—22. 
18 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 150. 
19 Isto, str. 149. 
20 O stanovištu prema kojem se pozicije moraliteta u ovoj knjizi profesora Perovića pokazu-
ju samo kao „surogat revolucionarne prakse”, te o srodnosti ovog uvida s opozicijom između 
pojmova etike i revolucije koju utvrđuje Milan Kangrga, videti: Perović, Miloš, „Marksizam 
Milenka A. Perovića: ‘Vrijednosni sistem i moralna svijest malograđanstva’”, Arhe, XXI, 
41/2024, str. 33—52, citirana str. 45. 



145POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

kao „socijalno-klasnog i duhovnog entiteta u građanskom svetu”21, shvatio 
upućujući na tip prakse koji kod tog entiteta slovi zamenom za svaki drugi 
tip prakse – na moralnu praksu, odnosno na savest kao na najviši momenat 
moralne svesti. Pitanje o granici savesti kao granici same moderne građanske 
subjektivnosti ostalo je u samom središtu pažnje i u Perovićevim knjigama 
koje su usledile u narednim godinama. Kako tumačiti da granica savesti ima 
takav smisao? Izražavanje nesaglasnosti s postojećim nije najviši cilj savesti. 
Njen pravi cilj jeste uspostavljanje novog sklada mišljenja i zbiljnosti, i to 
sada po meri njene vlastite svesti o slobodi, kao i znanja i uverenja o tome šta 
jeste dobro. Život u „u skladu sa svojom savešću”, „mirna savest” jeste mo-
ralno-etički ideal. U Svijesti malograđanina taj ideal osvetljen je s obzirom 
na hegelovska polazišta Marksove (Marx) kritike: „Stari je moral malograđa-
na da je svet najbolje uređen kad se svako trudi da dotera što može dalje a u 
svemu ostalom ne haje za tok sveta.”22 Značenje istog ideala na inspirativan 
način osvetlio je Perović i u osvrtu na stvaralaštvo Lava Tolstoja u članku 
„Slučaj Tolstoj: pobuna savjesti i nemoć ‘lijepe duše’” (1987). U svesti o ne-
pravdi koja vlada njegovim društvom, pojedinac se – kako je to učinio veliki 
pisac – može odlučiti da promeni vlastito ponašanje, da odstupi od normi na 
kojima se zasniva život njegove zajednice, pa čak i da se od nje izoluje, i to 
sve ne bi li živeo mirne savesti i sačuvao njenu čistotu. Toj izvornoj reakciji 
savesti i odlučnosti pojedinca da istupi s upozorenjem da se tako ne može 
živeti, treba, međutim, pridati visoku vrednost. Kako Perović beleži, „[m]oja 
duša – kao moj imanentni posao, to je ona prva ravan zdravorazumskog glasa 
savjesti”.23 No, samo umirenje savesti kao prevazilaženje situacije koja je u 
njoj probudila nezadovoljstvo, neće značiti mnogo ako savest propušta da 
se na isti način postavi i povodom društveno-povesnih uslova koji su do te 
situacije doveli, ili ako za te uslove ne zna. 

Pokušaj prevazilaženja tih uslova okretanjem ka nekim minulim, tradici-
onalnim formama društvenog života samo je pak eskapizam. Takav pokušaj 
znak je da individuum nije spreman da zaista spozna duh vlastite epohe. Ovaj 
primer pokazuje se paradigmatičnim za misao o savesti kod profesora Pero-
vića. Perović je, naime, pokazao da je i sâm termin „savest” svojom etimolo-
gijom na različitim jezicima upućivao na to da je u osnovi samog fenomena 
znanje – tako u grčkom „syn-eidēsis”, latinskom „con-scientia”, engleskom 

21 Perović, M. A., Svijest malograđanina, August Cesarec, Zagreb 1989, str. 9. 
22 Marx, K., Engels, F., „Njemačka ideologija”, u: Dela, tom 6, Prosveta, Beograd 1974, str. 
312; videti: Perović, M. A., Svijest malograđanina, str. 309.
23 Perović, M. A., „Slučaj Tolstoj: Pobuna savjesti i nemoć ‘lijepe duše’”, Letopis Matice 
srpske, 163, 439/1987 (sv. 5), str. 659—687, citirana str. 670. 



146 ARHE XXII, 44/2025

„con-science”, nemačkom „Gewissen (Mit-Wissen)”, ruskom „со-весть” – i 
to s prefiksom „sa”, koji upućuje na to da uvek već jeste reč o nekom zajed-
ničkom znanju.24 Kao znanje, napominje Perović, savest se zasniva upravo 
na samouverenosti da poznaje „stvarnost slučaja” koji ju je pobudio.25 No, ta 
njena spoznaja nikada nije potpuna. Ona ne zna celinu okolnosti koje su do 
slučaja dovele. Ona polazi od toga da njeno znanje jeste zajedničko znanje 
čitavog sveta, ali ona nije čitav svet.26 Kao samo delimično znajuća svest, 
dakle kao ne-znajuća, savest je, ističe Perović, u svojoj suštini – ne-savesna! 
Još jednom na svetlo izlazi njen prelomljeni karakter: savest čiju bi delatnost 
onemogućila svest o tome da ne zna sve, da su i drugi isto tako uvereni u 
izvesnost vlastitih znanja, opozvala bi sebe u sopstvenom pojmu. Spustila 
bi sebe na ravan apstraktnog, kantovskog moralnog prosuđivanja o razlici 
između onoga što jeste i onoga što treba da bude.27 Kao savest, ona je samo-
uverena, delatna.28 Ta apsolutna samouverenost individuuma u pogledu suda 
savesti dovodi, međutim, u situaciju da se postupci najviše humanosti, kao 
i najstrašniji zločini pravdaju pozivanjem na savest: „Ni govora tu, dakle, 
nema o tome da savjest u sebi zaziva nekakvu čistu esenciju onoga moći-biti-
ličnošću”, kako je to tvrdio Hajdeger (Heidegger). Savest, naprotiv, „može 
zazvati iz sebe bilo šta”.29 Na nizu mesta u svojim delima isticao je profesor 
Perović ključni značaj Hegelovog stava iz Filozofije prava da je moderna 
pozicija savesti – kao najviši lik individualne slobode – i glavno stajalište, 
ali i bolest ovoga vremena.30 Način na koji je Hegel ohrabrio mišljenje da 

24 Perović, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 96; Perović, M. A., „Rasprava o biti i apori-
jama savjesti”, u: Pet studija o Hegelu, Biblioteka ARHE, Filozofski fakultet, Novi Sad 2012, 
str. 261—338, ovde str. 302—303. 
25 Perović, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 96.
26 Up. Isto, str. 97. 
27 O aporijama Kantovog pojma morala koje se osvetljavaju sa stanovišta Hegelove filozo-
fije videti: Perović, M. A., Etika, str. 226—229; Kangrga, M., Etički problem u djelu Karla 
Marxa, Nolit, Beograd 1980, str. 64—111. 
28 Na osnovu razlike između moralne svesti kao moralnog prosuđivanja o razlici bitka i 
trebanja, i savesti kao delatne svesti, kod Hegela se utemeljuje stav po kojem je Fridrih Hajn-
rih Jakobi (Jakobi), a ne Kant, mislilac kod kojeg je savest u svom modernom liku dovedena 
do svog pojma. Kako napominje profesor Perović, „u Hegelovoj recepciji Jakobija, njeno 
temeljno stanovište shvaćeno [je] kao povratak moralne samosvijesti u sebe kroz prezir prema 
nedjelatnoj poziciji čiste moralne svijesti, koja je sebi postavila suštinu u čistoj dužnosti” (Pe-
rović, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 89—90). Videti i Perović, M. A., „Rasprava o biti i 
aporijama savjesti”, o razlici između čiste moralne svesti i savesti str. 289—301.  
29 Perović, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 103. 
30 „Stajalište apstraktne savjesti, apstraktne subjektivne slobode u sebi. To je glavno stajali-
šte i bolest ovog vremena” (Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, uz § 38, str. 243); 
videti: Perović, M. A., Filozofija morala, str. 391. 



147POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

prevaziđe ovu opreku, pokazuje Perović, nije izgubio ništa na svojoj aktuel-
nosti. Njeno razrešenje ne treba tražiti u postuliranju neke spoljašnje sinteze 
sukobljenih samouverenja. Ona se uvek već uspostavlja samim modernim 
delatnim životom. Pojedincu se u njemu uvek već priznaje pravo na vlastito 
uverenje, ali sadržaj tog uverenja tek ima biti priznat, i to u suočavanju s 
ospoljenim uverenjima i idealima drugih.31 No, pojedinac koji sopstvenim 
činom traži priznanje za svoja uverenja i ideale, prevazišao je pozicije savesti 
kao takve. Na Marksovom pak tragu, to prevazilaženje poima se i kao eman-
cipacija moraliteta od sebe samog.32

S pozicija s kojih se otvara horizont samoprevazilaženja i ostvarenja 
moralne subjektivnosti kao takve, pojam savesti razvijan je i u sistematskoj i 
istorijskoj perspektivi integralne etičke koncepcije koju je profesor Milenko 
A. Perović izložio u knjigama Etika i Filozofija morala. Ta koncepcija polazi 
od dve grupe Aristotelovih pitanja o moralnom delanju. Pojmovno određenje 
morala kao „individualnog djelanja zasnovanog na vlastitim znanjima i uvje-
renjima čovjeka”33 zahtevalo je, prema Peroviću, da se ispitaju pretpostavke 
moralnog delanja. Te pretpostavke tiču se samog poimanja čoveka, pitanja 
o specifičnosti njegove prirode, te pojma delanja (praxis). S druge strane, 
pitanja o unutrašnjim uzrocima morala koncipirana su i razvijana shodno 
Aristotelovom metafizičkom učenju o četvorstvu uzroka. U delu Milenka 
A. Perovića to se učenje, na jedinstven način u filozofskoj literaturi, u svom 
heurističkom potencijalu pokazuje i na polju etike.34 Pitanje o pojmu savesti 
tu se pak postavlja kao pitanje o samom središtu moralno-etičkog fenomena, 
te kao sinteza pitanja o unutrašnjim uzrocima morala: pitanja o moralnoj slo-
bodi kao izvoru morala, o moralnom karakteru kao causa formalis morala, o 
moralnom delanju kao njegovoj delotvornosti, kao i pitanja o svrsi morala.35   

SAVEST U SVETLU FILOZOFSKE SAVREMENOSTI

Premda je i sâmo dovelo do rezultata koji predstavljaju kapitalni dopri-
nos savremenim tumačenjima Hegelove filozofije, istraživanja Hegelovog 
poimanja savesti koja je razvijao profesor Milenko A. Perović nisu se gra-
dila samo s interpretativnim ciljem. Svojim istraživanjima fenomena savesti, 

31 Up. Perović, M. A., Filozofija morala, str. 391.
32 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 241.
33 Perović, M. A., Filozofija morala, str. 50. 
34 Prema: Perović, M. A., Filozofija morala, odeljak „Osnovna etička pitanja”, str. 55—58.
35 Isto, str. 383. Videti i Perović, M. A., Etika, str. 476—488. 



148 ARHE XXII, 44/2025

razvijanim s hegelovskog stanovišta, Perović nije ostajao na istorijsko-filo-
zofskoj distanci u odnosu na savremene problematizacije ovog fenomena. 
Naprotiv, u kritičkom sučeljavanju s nekim od najznačajnijih shvatanja 
savesti u savremenoj filozofji, Perović ne samo što je potvrdio tezu po kojoj 
„[h]euristički smisao Hegelovog poimanja savesti nije iskorišćen u kasnijem 
razvoju etičkog mišljenja”36, nego je na delu pokazao kako delatna savre-
menost, ukoliko ne koristi taj smisao, ostaje u stalnom raskolu sa sobom. 
Perovićeve kritičke analize poimanja savesti kod savremenih filozofa treba i 
same da budu sagledane kao autentičan doprinos savremenom filozofiranju. 

Uverljivo se to pokazalo u Perovićevom bavljenju ključnim i paradigma-
tičnim savremenim kritičkim promišljanjem fenomena savesti, onim koje je 
iznedrio Fridrih Niče. U višedecenijskom Perovićevom istraživanju Ničeove 
kritike morala, osvetljen je kako njen epohalni značaj, tako i njena granica. 
To razmatranje Peroviću je omogućilo da u još jednoj perspektivi sagleda 
moderni i savremeni princip individualizma. 

Pre nego što bi se, makar u osnovnim potezima, naznačio pravac tog 
istraživanja, potrebno je osvrnuti se na stranice kojima je profesor Perović 
otvorio svoju Granicu moraliteta, kao knjigu čiji je jedan od ključnih odelja-
ka i onaj pod naslovom „Fridrih Niče i Minotaur savjesti”. Polazišno pitanje 
Granice moraliteta nije istorijsko-filozofsko. Ona, možemo reći, ponovo 
na aristotelovskom metodološkom tragu, polazi od jedne predstave koja je 
u savremenosti opšteprihvaćena u njenom interesovanju za delatni svet. Ta 
predstava u slučaju Granice moraliteta jeste ona o krizi morala. Kako Pero-
vić napominje, iz sfere javnog mnenja, ta predstava prodrla je i na polje etike 
kao nauke.37 Iako najčešće prihvatana kao samorazumljiva, ta se predstava, 
u samoj svojoj osnovi pokazuje upitnom. U odnosu na koji pretpostavljeni 
moral bi „sadašnji” moral bio u krizi? – Perović pita ono što savremeni du-
hovi koji utvrđuju postojanje te krize po pravilu ne pitaju. Prodornim uvidom 
u ono supstancijalno u povesnom hodu etike, Perović dokazuje da predstava 
o „krizi morala” uopšte nije specifičnost savremenog delatnog sveta, niti 
današnjeg etičkog interesovanja za prirodu moralne svesti. Moralna svest, 
naprotiv, kada god se istinski uspostavlja kao moralnost, uspostavlja se, kako 
naglašava Perović, kao svest krize. Rečju, moralnost jeste kriznost!38 

Moralna svest je svest krize u izvornom smislu onoga krísis kao razdva-
janja, rascepa i protivrečnosti, i to između onoga kako svet jeste i kakvim bi 
trebalo da bude. Takvom je zasnovana kod Kanta. U tom pogledu, naglašava 

36 Prema: Perović, M. A., Filozofija morala, str. 391. 
37 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 9. 
38 Isto, str. 46. 



149POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

Perović, moralna svest – kao „javno mnenje” – iskazujući brigu zbog „kri-
ze morala”, na specifičan način iskazuje brigu čoveka za ono najviše sebe 
samog: za svoju ljudsku vlastitost, za svoju slobodu.39 No, moralni subjekat 
ne reflektuje da, upravo zahvaljujući tome što moralna svest jeste svest kri-
ze, razdvajanja, protivrečnosti, ni sâm nije u poziciji posmatrača te „krize”, 
nego jeste njenim bitnim momentom. Da bi prevazišao „krizu morala” kao 
temeljnu oprečnost između onoga što jeste i onoga što treba da bude, moralni 
subjekat, zaključuje Perović u duhu Hegelovih uvida, „mora iskoračiti iz 
sebe kao moralnog subjekta”.40 

U Granici moraliteta, Perović je, međutim, pokazao i da Ničeova misao 
nadmašuje druge orijentacije u onome što se obično naziva savremenim fi-
lozofiranjem upravo zahvaljujući svom pozivu da se opreke između bitka i 
trebanja, realiteta i idealiteta, egzistencije i suštine, shvate kao izrazi moralne 
svesti. Time bi moralna svest samu sebe spoznala kao momenat protivrečno-
sti kojima je ophrvana. Bio bi joj otvoren pogled ka onome transetičkom, kao 
pogled povrh predstava o krizi i fiksiranih vrednosnih dihotomija. Ničeova 
kritika moraliteta i savesti kao središta moralnog fenomena u tome jeste „na 
osnovnom čvorištu motiva hegelovske tradicije”.41 Ključnim se pri tom po-
kazao Ničeov uvid, naglašava Perović, da srž etike jeste nezadovoljstvo. 

Savest je i kod Ničea shvaćena kao nosilac procesa individuacije. Za 
Ničea, ističe Perović, savest je „indeks razmrvljene egzistencije čoveka”42. 
Po svojoj suštini, ona jeste hybris. Izraz je obesnog nezadovoljstva životom 
individualnosti koja sâma nije u stanju da u njemu stvaralački učestvuje, te 
sokratovskog uverenja da život treba popravljati, o čemu Niče piše u Rođe-
nju tragedije.43 Kao moralni fenomen, savest je tu shvaćena kao „kočnica 
života” i izraz onoga „reaktivno-nestvaralačkog” u čoveku.44 Horizont tran-
setičkog kod Ničea je otvoren Heraklitovom ontologijom postajanja, borbe 
suprotnosti. Umesto da čovek mrvi vlastitu egzistenciju stalno kriveći i svet, 
ali i samog sebe, zbog toga što nikada nije onakvim kakvim bi trebalo da 

39 Isto, str. 12. 
40 Isto, str. 39. 
41 Isto, str. 167. 
42 Isto, str. 166. 
43 „... kuda god uperio svoje ispitivačke poglede, on (Sokrat, op. a.), vidi nedostatak poima-
nja i moć zablude, pa iz tog nedostatka izvodi zaključak o unutarnjoj naopakosti i osudljivosti 
sveg što postoji. Polazeći s te jedne tačke Sokrat je verovao da mora ispravljati život; on, 
pojedinac, stupa s izrazom nepoštovanja i nadmoćnosti (...) u jedan svet čiji bi nas i najmanji 
krajičak – kad bismo ga mogli dohvatiti – ispunio strahopoštovanjem i osećanjem najveće 
sreće” (Niče, F., Rođenje tragedije, Dereta, Beograd 2001, prev. V. Stojić, str. 131).
44 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 174. 



150 ARHE XXII, 44/2025

bude, Niče poziva da se život u svom dubljem – njegovim izrazom rečeno, 
izvanmoralnom – smislu, misli kao stalna borba opreka poput onih koje se 
moralnoj svesti pokazuju nerešivim. To bi imala biti velika afirmacija života. 
No, kako onda ontološki pravdati nezadovoljstvo zbog toga što je savest, kao 
nosilac reaktivne snage, odnela pobedu u povesnom životu čoveka, nezado-
voljstvo koje prožima Ničeov stvaralački opus? Nezadovoljstvo, opominje 
Perović, bilo da je prikrivano ili objavljeno, jeste „srž moralnog odnošenja 
čovjeka prema sebi i svjetu”.45 Kako utemeljiti vrednosni poredak između 
aktivne, stvaralačke, i reaktivne, nestvaralačke volje za moć, za misao koja 
bi polazila od ontološkog uvida u to da život jeste borba suprotnosti sama? 
Prema Peroviću, u toj, ali i u ostalim tačkama Ničeovog mišljenja na kojima 
se pokušava misliti prelaz sa ontološkog, heraklitovskog uvida u ontološku 
indiferenciju na svet vrednosnog diferenciranja, teče Ničeov moralistički 
Rubikon.46 

Moralistička priroda Ničeove kritike morala u Perovićevom delu otkriva 
se i kroz analizu docnijih Ničeovih spisa. Povodom Ljudskog, suviše ljud-
skog, kao i Zore, pokazuje se da Niče savest shvata kao „unutrašnji topos 
sučeljavanja zajednice i jedinke”47. Prihvatanjem savesti kao bezuslovno 
važećeg merila za delatni život, pojedinac, zapravo, priznaje pobedu zajedni-
ce. Postaje robom njenih normi, koje interiorizuje kao svoje vlastite. Savest 
se za Ničea, pokazuje Perović, zbog toga određuje kao „čedo dresure”, kao 
„učinak sistema autoritarnosti”, „interiorizovana represija” nad nagonskom 
i instinktivnom stranom bića čoveka. Uspostavljanje savesti u ravni života 
individuuma isto je što i uspostavljanje kulture na povesno-društvenom pla-
nu.48 U tom pogledu, treba napomenuti, Frojdovo shvatanje prirode savesti 
– kojem je profesor Perović takođe posvetio temeljnu istraživačku pažnju 
– pokazalo se kao srodno Ničeovom.49 Na osnovu Perovićevih istraživanja, 
izdvojićemo dve temeljne teškoće koje se otkrivaju u vezi s uvidima samog 
Ničea. Obe se tiču onoga što je Perović nazvao latentnim moralizmom Ničeo-
ve kritike morala i savesti.

45 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 168. 
46 Isto, str. 170. 
47 Isto, str. 186. 
48 Isto, str. 179.
49 U instruktivnom radu „Frojdov pojam savjesti”, profesor Perović pokazuje da se taj 
pojam razvija „kao psihoanalitičko čitanje Ničeovog pojma savjesti”. Aporetika koja će karak-
terisati Frojdov pojam savesti i sama se vezuje uz Ničeovu kritiku moraliteta. Videti: Perović, 
M. A., „Frojdov pojam savjesti”, u: Filozofski brevijar, Biblioteka ARHE, Filozofski fakultet, 
Novi Sad 2014, str. 133—142, citirana str. 138. 



151POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

U Ničeovoj kritici savesti, kao prvo, netransparentnom ostaje razlika 
između moralnosti i običajnosti. U povesnom smislu, savest se kao fenomen 
otkriva upravo u momentu kada čovek prestaje da pravac svog delatnog 
života bespogovorno određuje spram normi koje su na spontan način već 
uspostavljene u njegovoj zajednici. To jeste kako povesni momenat rađanja 
individualnosti, tako i momenat s kojim se individualnost iznova rađa i po-
tvrđuje na ontogenetskom planu. Niče, s jedne strane, insistira na „novom 
određivanju ranga” i odbacivanju opozicije kolektivističko—individualističko 
kao okvira za vrednovanje svoje misli50. S poništenjem opozicije u kojoj je 
nastao, negirao bi se i sâm osnov individualizma.51 No, kritika savesti shva-
ćene kao izraz pobede običajnosti, kako se pokazalo u Zaratustri, nije mogla 
imati drugi izlaz za pozitivno zasnivanje svojih stavova nego u „svojevrsnoj 
rehabilitaciji sokratovskog daimoniona”, i to kao sposobnosti individualiteta 
koju je rani Niče lako odbacio, dok mu je – kao u Rođenju tragedije – „još 
pred očima bio ideal predsokratske harmonije čovjeka”.52 Pitanje o temat-
skom diferenciranju moralnosti i običajnosti, koje je i u Granici moraliteta 
označeno kao temeljna teškoća čitave Ničeove kritike53, u studiji „Eethos i 
‘Blonde Bestie’. Aporetika Ničeove kritike morala” iz 2011. godine kod Pe-
rovića je razvijeno kao jedna od najradikalnijih savremenih kritičkih obrada 
Ničeovog shvatanja morala. Perović u njoj naglašava da je Niče svoju kritiku 
etike „pokušao zasnovati kao trans-etičko učenje”, ali da mu se ona u jednom 
„negativno-dijalektičkom obrtanju” pretvorila u „inkonzekventnu verziju 
postulatornog morala”54.

Kao drugo, to što se kod Ničea u Genealogiji morala savest, bivajući 
shvaćena kao pripitomljavanje, vidi i kao obolevanje čoveka, te kao poraz 
čoveka kao stvaralačkog bića, u Perovićevoj kritičkoj analizi još jednom se 
pokazuje kao svedočanstvo o Ničeovim teškoćama da dosledno misli prelaz 
s onoga ontološkog na ono povesno: „... Ravnodušje recepcije borbe mora 
se konzekventno provesti kao ravnodušje prema ishodima borbe (ako se već 
i fenomen savjesti smatra takvim ishodom). Ako je pak ‘vječna borba’ nešto 

50 Up. Niče, F., Volja za moć, Dereta, Beograd 2003, prev. D. Stojanović, § 285, str. 140. 
51 Up. npr. § 687 Volje za moć: „... Mi smo više negoli jedinka [Individuum]; mi smo čitav 
lanac, sa zadacima svih budućnosti toga lanca” (Isto, str. 282; original dostupan na: 
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Nietzsche,+Friedrich/Aus+dem+Nachla%C3%9F+der+A
chtzigerjahre/%5B13%5D)
52 Isto, str. 182. 
53 Up. Isto, str. 181.
54 Perović, M. A., „Eethos i ‘Blonde Bestie’. Aporetika Ničeove kritike morala”, Arhe VIII, 
15/2011, str. 1—28, ovde str. 4. 



152 ARHE XXII, 44/2025

što je čovjeku ontološki dato, onda su mu dati i momenti poraza, odnosno 
momenti savjesti”.55

Kako je Perović pokazao, ključni problem Ničeove kritike savesti kao 
reaktivnog fenomena, nije razlikovanje, pa ni suprotstavljanje aktiviteta i 
reaktiviteta volje na kojem se ona zasniva, nego nemogućnost da se takve su-
protnosti – kako je to Hegel tvrdio već u tzv. Spisu o razlici56 – misle u svom 
živom odnosu, u svojoj uzajamnoj oposredovanosti. U protivnom, i aktivitet 
i reaktivitet – uzeti u svom apsolutizovanom značenju – ostaju apstrakcije. 
Ostaju, u osnovi, izrazi upravo moralne subjektivnosti. Zatočena onim što 
sama uspostavlja kao svoju, kako Perović napominje, dvostruku povesnost, 
kao povesnost aktivne i reaktivne volje za moć57, ona je nespremna da isko-
rači iz vlastitih okvira kako bi ostvarila svoje zahteve. U delu Milenka A. 
Perovića, o tome su posvedočili kritički elaborati povodom još jedne promi-
nentne savremene koncepcije savesti – one Hajdegerove. Perović je pokazao 
da ona, poput Ničeove, ni sama nije bila spremna da misli posredovanje 
onoga ontološkog i onoga povesnog. 

Vredi po tom pitanju spomenuti da je Hajdeger u Bitku i vremenu nasto-
jao da zasnuje transetičku, pa i transpraktičku58 ravan promišljanja odnosa 
između svojstvenog i nesvojstvenog bitka čoveka. Svakodnevni život čove-
ka, odnosno tubitka, obeležen je, prema Hajdegeru, diktatom javnosti. Bez 
preuzimanja napora borbe za svojstvenim, autentičnim ispoljavanjem, mi 
možemo „da uživamo i zabavljamo se onako kako se uživa”, da „čitamo, vi-
dimo i sudimo o literaturi i umetnosti onako kako se vidi i sudi” etc.59 To Se 
[das Man] istinski je zakonodavac čovekovog svakodnevnog bitka u svetu. 
Uprkos tendencijama interpretora, Hajdeger je naglašavao da njegova ana-
liza zapalosti čoveka u ono Se nema „etičko-egzistencijski smisao”.60 Ona 
nema smisao moralizatorske kritike, utoliko što bi svojstveno i nesvojstveno 
egzistiranje za čoveka bili jednako izvorni. No, kako onda razjasniti to što 

55 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 193. 
56 „... Kad je iščezla moć sjedinjavanja iz života ljudi i suprotnosti izgubile svoj živ odnos i 
uzajamno djelovanje i postale samostalne, nastaje potreba filozofije” (Hegel, G. W. F., „Razli-
ka između Fichteovog i Schellingovog sistema filozofije”, u: Jenski spisi 1801 – 1807, Veselin 
Masleša, Sarajevo 1983, prev. A. Buha, str. 15).
57 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 169. 
58 O odnosu Hajdegera prema tradiciji praktičke filozofije, kao i o legitimnosti njegovog 
razumevanja pojma praxis, videti: Perović, M. A., „Hajdeger i ‘praktička filozofija’”, Arhe, 
IV, 8/2007, str. 9—40. 
59 Hajdeger, M., Bitak i vreme, Službeni glasnik, Beograd 2007, prev. M. Todorović, str. 
161. 
60 Prema: Hajdeger, M., „Pismo o humanizmu”, u: Putni znakovi, Plato, Beograd 2003, str. 
283. 



153POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

svojstvenost bitka tubitka kod Hajdegera biva mišljena upravo s obzirom na 
ključni pojam čitave tradicije etike – pojam savesti? Kako ističe Perović, 
pojam savesti „jedan je od rijetkih tradicionalnih filozofijskih pojmova 
kojega Hajdeger preuzima u svojoj analizi”.61 Prema Hajdegeru, savest je-
ste ta koja poziva tubitak na „svoje najvlastitije moći-biti-sopstvo”.62 Ona 
bi, u svojoj ontološkoj, a ne etičkoj (kao ontičkoj) zasnovanosti, imala biti 
osnovom onoga što Perović naziva konceptom jednog „morala bez etike”.63 
Kako, međutim, sadržinski odrediti taj zov savesti? Kako znati da je on u 
svojoj neposrednosti nesumnjivo pravovaljan?64 Perović pokazuje da ta pi-
tanja za Hajdegera ostaju nerešiva. To što se ona pokazuju takvim, ishod je 
mišljenja koje sebe razume „izvan borbe medijacije”, izvan borbe na agori 
delatnog života. Ono nije spremno da se odredi, jer nije spremno da misli 
prelaz od autentičnosti egzistencije ka njenoj povesnosti. U osnovi, ono nije 
spremno da zaista nadiđe stanovište etike kao stanovište raskola, koji se ovde 
pojavljuje u jednom svom specifičnom liku. Perović otud pita: „... Nije li 
Hajdegerovo interpretiranje etičkih intepretacija preuzelo i pozitivno usvojilo 
i sam princip te svijesti, naime karakterističnu frivolnu distanciju prema cje-
lini posredovanja?”65 Prema Perovićevom zaključku, Hajdegerovo mišljenje 
„nije izmaklo sudbini svojega vremena”. Ono „povijesni faktum individuaci-
je promovira i hipostazira kao ontološku tajnu bitka čovjekova”.66 

***

Dosadašnje istraživanje pojma savesti u misli profesora Milenka A. Pe-
rovića već je pokazalo da se raskol u kojem se rađaju moralnost i savest ne 
prevazilazi postuliranjem nekakve spoljašnje medijatorne instance, nego či-
nom. Činom savest priznaje prava delatnog sveta u kojem jeste, kao što jedi-
no činom ona može biti priznata u svom sadržinskom određenju. No, činom 
ona istovremeno odbija da prizna svet. Odbija da ga prizna kao gotovost, kao 
datost, već ga – menja! Stvarajući svoju društvenost, ona ni sama više nije 
samo apsolutna samoizvesnost u sebi samoj, nego je vlastitom individualnom 
postojanju dala opšti lik. To ostaje putokaz za sva dalja promišljanja prirode 

61 Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 197. 
62 Hajdeger, M., Bitak i vreme, str. 317. 
63 Prema: Perović, M. A., Etika, str. 254. 
64 Prema: Perović, M. A., Granica moraliteta, str. 200.
65 Isto, str. 208. 
66 Isto, str. 209—210. 



154 ARHE XXII, 44/2025

savesti, putokaz koji je profesor Milenko A. Perović ostavio svojim delom i 
svojim životom. 

LITERATURA

Hajdeger, M., Bitak i vreme, Službeni glasnik, Beograd 2007, prev. M. Todorović.
Hajdeger, M., Putni znakovi, Plato, Beograd 2003, prev. B. Zec. 
Hegel, G. W. F., Jenski spisi 1801 – 1807, Veselin Masleša, Sarajevo 1983, prev. A. 

Buha.
Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, Veselin Masleša – Svjetlost, Sarajevo 

1989, prev. D. Grlić, V. D. Sonnenfeld i S. Bosto.
Kangrga, M., Praksa, vrijeme, svijet, Nolit, Beograd 1984.
Niče, F., Rođenje tragedije, Dereta, Beograd 2001, prev. V. Stojić.
Niče, F., Volja za moć, Dereta, Beograd 2003, prev. D. Stojanović; original dostupan 

na: 
h t t p : / / w w w . z e n o . o r g / P h i l o s o p h i e / M / N i e t z s c h e , + F r i e d r i c h /

Aus+dem+Nachla%C3%9F+der+Achtzigerjahre
Perović, M. A., „Slučaj Tolstoj: Pobuna savjesti i nemoć ‘lijepe duše’”, Letopis Matice 

srpske, 163, 1987/439 (sv. 5), str. 659—687.
Perović, M. A., Svijest malograđanina, August Cesarec, Zagreb 1989.
Perović, M. A., Hegel i problem savjesti, Bratstvo—Jedinstvo, Novi Sad 1989.
Perović, M. A., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad 1992.
Perović, M. A., „O biti savjesti”, Matica, II, 6/2001, str. 123—148. 
Perović, M. A., Etika, Grafomedia, Novi Sad 2001.
Perović, M. A., „Hajdeger i ‘praktička filozofija’”, Arhe, IV, 8/2007, str. 9—40.
Perović, M. A., „Kangrgin pojam vremena”, Arhe, V, 9/2008, str. 209—213.
Perović, M. A., „Eethos i ‘Blonde Bestie’. Aporetika Ničeove kritike morala”, Arhe 

VIII, 15/2011, str. 1—28.
Perović, M. A., Pet studija o Hegelu, Biblioteka ARHE, Filozofski fakultet, Novi Sad 

2012.
Perović, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad 2013.
Perović, M. A., „Frojdov pojam savjesti”, u: Filozofski brevijar, Biblioteka ARHE, 

Filozofski fakultet, Novi Sad 2014, str. 133—142.
Perović, Miloš, „Marksizam Milenka A. Perovića: ‘Vrijednosni sistem i moralna 

svijest malograđanstva’”, Arhe, XXI, 41/2024, str. 33—52.
Platon, Odbrana Sokratova. Kriton. Fedon, BIGZ, Beograd 1976, prev. M. N. Đurić. 



155POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVIĆA

STANKO VLAŠKI
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

THE CONCEPT OF CONSCIENCE IN MILENKO A. 
PEROVIĆ’S PHILOSOPHY

Abstract: With the comprehensive inquiries into the concept and the phenomenon of 
conscience developed by Professor Milenko A. Perović, contemporary philosophical 
thought has gained a new value. Considering various texts from Professor Perović’s 
wide-ranging work, the author examines the historical, anthropological, and onto-
logical moments of the concept of conscience, as well as the way in which conscience 
is understood within Perović’s systematically developed ethical conception. In 
philosophical dialogue with Hegel’s thought and his concept of conscience, Professor 
Perović discerns in conscience the epochal value, but also the limit of the principle of 
the modern civil subjectivity. In the second part of the paper, Perović’s understanding 
of conscience is examined from the perspective of its encounter with the leading 
conceptions of conscience in contemporary philosophy, such as those of Nietzsche 
and Heidegger. Perović’s critical analysis of these conceptions itself constitutes an 
authentic contribution to contemporary philosophy. 
Keywords: Milenko A. Perović, praxis, morality, conscience, individuality, Hegel

Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaćeno: 4.11.2025.





157

STUDIJE I OGLEDI

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 : 2
      1 (4) „4/14”
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.157-172
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

UNA POPOVIĆ1

Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI 
GRIGORIJE PALAMA O VIĐENJU BOGA I GOVORU 

O BOGU

Sažetak: Ovaj rad razmatra odnos čoveka prema Bogu u misli Svetog Grigorija 
Palame, s posebnim osvrtom na odnos viđenja Boga (teoptije) i govora o Bogu 
(teologije). U radu se pokazuje da Palama uvodi primat iskustvenog bogoviđenja 
nad pojmovnim govorom o Bogu, čime reinterpretira i sam pojam teorije; teorija 
postaje sozercanje Boga lišeno ljudskog logosa. Po Palami, teoptija je jedinstveno 
i nepogrešivo znanje koje nadvisuje svaki racionalni ili jezički pristup, i kao takva 
predstavlja vrhunac bogopoznanja. Rad pokazuje da se, u odnosu na neposrednost 
i izvornost teoptije, teologija mora razumeti kao posredna, ograničena i pogrešiva. 
Kroz razliku teoptije i teologije Palama ujedno pruža i kritiku fi lozofi je kao diskursa 
koji ostaje unutar granica stvorenog.
Ključne reči: Sveti Grigorije Palama, teoptija/bogoviđenje, teologija/bogoslovlje, 
teorija/sozercanje, bogopoznanje, razum

Ovaj rad je posvećen razmatranju unutrašnjih mogućnosti konstitu-
cije odnosa čoveka prema Bogu, a u okvirima misli jednog od najvažnijih 
srednjovekovnih filozofa i teologa, Svetog Grigorija Palame (Γρηγόριος 
Παλαμάς). Palamina misao danas je najpoznatija preko pojmovnog para 
(božanske) suštine i energija; u svetlu ovog motiva, poslednjih decenija inte-
res za Palamino učenje obnovljen je i u okvirima unutarhrišćanskog dijaloga. 
Istorijski posmatrano, Palama je najpoznatiji po svojoj odbrani isihastičkog 
učenja u glasovitoj raspravi sa Varlaamom (Βαρλαὰμ Καλαβρός), kao i 
nešto manje poznatim raspravama sa filozofom Grigorasom (Νικηφόρος 

1 E-mail adresa autorke: unapopovic@ff.uns.ac.rs



158 ARHE XXII, 44/2025

Γρηγορᾶς) i teologom Akindinom (Γρηγόριος Ἀκίνδυνος). U tom kontekstu 
razvija se pomenuto učenje o božanskim nestvorenim energijama pripadnim 
božanskoj suštini, ali i naročito Palamino razumevanje mogućnosti, granica i 
načina čovekovog odnosa sa Bogom. 

Navedena učenja u ovom radu neće biti detaljno razmatrana, iako pred-
stavljaju ključnu pozadinu naše teme. Fokus rada usmeren je uže, na pitanje 
odnosa viđenja Boga i govora o Bogu u Palaminoj misli; tačnije, na pitanje 
odnosa teologije (θεολογία), teoptije (θεοπτία) i teorije (θεωρία).

TEOLOGIJA KAO PARADOKSALNA NAUKA

Odnos viđenja Boga i govora o Bogu kakav izvodi Palama nudi neobično 
zanimljivu razradu pitanja koje stoji u centru hrišćanske filozofije i teologije 
od samih njenih početaka. Radi se o pitanju da li je – i ako jeste, na koji 
način – čoveku moguće da ispravno misli i govori o Bogu. Ovo pitanje, koje 
je preteča potonjeg glasovitog pitanja da li je metafizika moguća kao nauka, 
predstavlja spiritus movens razvoja srednjovekovne misli jednako na istoku 
i na zapadu. Njegov tako značajan status je posledica samog hrišćanskog 
učenja, koje podrazumeva nepremostivu ontološku razliku između nestvore-
nog Boga i njegovih stvorenja: Bog je radikalno različit od stvorenja budući 
da je on ontološki nezavisno biće, dok su stvorenja ontološki zavisna (od 
svog tvorca). Sledstveno, čovekov ontološki status stvorenja nameće i episte-
mička ograničenja, te tako čoveku nije moguće da sazna Boga.2 Istovremeno, 
hrišćansko učenje poziva upravo na to: na postojanu i posvećenu izgradnju 
odnosa čoveka prema Bogu, i to celim njegovim bićem – uključujući tu i 
ljudske saznajne sposobnosti.

Tako se hrišćanska teologija u osnovi nalazi pred paradoksalnim zahte-
vom, odakle se i postavlja pitanje da li je ona uopšte moguća i, ako jeste, 
kako je moguća. Pojam teologije, nasleđen iz antičke grčke misli, time dobija 
sasvim nov smisao: Bog o kome bi trebalo iznedriti ljudski logos sada je 
hrišćanski Bog, u svojoj suštini nedostupan ljudskom poimanju. Sledstveno, 
veza teologije i metafizike, nasleđena konkretno od Aristotela, takođe zadobi-
ja drugačiji smisao. Metafizika u hrišćanskom smislu više nije moguća mimo 
teologije, čak ni kao zaseban poduhvat istraživanja ustrojstva stvorenih bića. 
Ključni razlog navedenom je u tome što je biće stvorenja kao stvorenja onto-
loški zavisno i uslovljeno; drugim rečima, smisao bivstvovanja stvorenja ne 

2 Up. Chitou, D., ’Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, Revista 
Portuguesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017, str. 807.



159TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE...

može biti u potpunosti i istinski spoznat ukoliko nema saznanja o njihovom 
ontološkom uzroku, to jest Bogu. Kako bi po pretpostavci čovek morao biti u 
poziciji da stekne znanje o stvorenjima, mogućnost metafizike, a time i teo-
logije (kao filozofije i nauke) mora biti otvorena. Ipak, paradoksalni karakter 
teologije time nije ukinut, već postaje razlog njenog postojanog proveravanja 
i preispitivanja na formalnom nivou.

Kada je reč o razvoju vizantijske misli, karakteristična rešenja pro-
blemskog karaktera teologije daje Pseudo-Dionizije Areopagita (Dionýsios 
Areopagítēs), nepoznati autor iz VI veka nove ere. Areopagita problem 
rešava tako što ga priznaje i od njega ne odstupa; dakle, tako što problem drži 
neprestano otvorenim. 

Tačnije, Areopagita polazi od uže epistemičkih razloga zbog kojih čoveku 
nije moguće da sazna Boga: iako neoplatoničar, on u sasvim aristotelovskom 
duhu zaključuje da ljudski razum barata isključivo sa pojmovima koje obra-
zuje kroz saobraćanje sa stvorenjima. Drugim rečima, čovek kao stvorenje 
ima iskustva isključivo sa drugim stvorenjima, i to sa onima koja su telesne 
prirode, kao i čovek. Svi pojmovi sa kojima baratamo su posledica tako 
stečenih uvida, ma kako opšti i apstraktni bili.3 Samim tim, i svi predikati 
koje bismo mogli da pripišemo Bogu u pokušaju da odredimo njegovo biće 
i suštinu (οὐσία) zapravo nose značenja vezana za stvorenja. Tako pojmovi 
dobro, mudro, lepo, istinito – pa čak i biće i suština, koje bismo uobičajeno 
pripisali Bogu u najvišem mogućem stepenu, ne odgovaraju subjektu kom se 
pripisuju. Reći za Boga da je dobar bi značilo reći da Bogu pripada ista oso-
bina koja pripada i njegovim stvorenjima, što je pogrešno. Prema Areopagiti, 
ne postoji izlaz iz ovakve situacije: bez obzira na uložene napore, nije mo-
guće pronaći pojam i reč koji ne bi bili problematični u navedenom smislu.

Areopagitino rešenje je jedinstveno; on ne nudi jednu, već čak tri stra-
tegije ispravnog mišljenja i govora o Bogu – to su apofatička, katafatička i 
mistička teologija.4 U osnovi sve tri strategije stoji pomenuto priznavanje 
i prihvatanje problema. Dakle, ni u jednom od slučajeva ne treba očekivati 
teologiju koja će (problematičnim) ljudskim jezikom saopštiti šta tačno Bog 
jeste, koja će artikulisati smisao suštine i bića Boga. Ipak, ove tri strategije, 
svaka na sebi svojstven način, obezbeđuju čoveku moguće ispravno mišljenje 
i govor o Bogu tako što taj govor i mišljenje organizuju oko nepojmljivosti 

3 Up. Popović, U., „Pojmovnost apofatičke teologije: Dionizije Areopagita o 
himničkom poreklu filozofskih pojmova”, Godišnjak Filozofskog fakulteta u Novom 
Sadu, knj. XLVI-2, 2021, str. 232.
4 Up. Rorem, P., Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduc-
tion to Their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993, str. 184.



160 ARHE XXII, 44/2025

i neizrecivosti Boga. Jednostavnije rečeno, ukoliko čoveku nije moguće da 
sopstvenom mišlju i jezikom izrazi jeste Boga, onda čoveku jeste moguće da 
izrazi nije Boga i da tako spreči pogrešne zaključke i misao o Bogu. Takvo 
šta je čoveku moguće jer on polazi od sebe, kao onog koji nije Bog.

Dakle, tri teološke strategije Areopagite organizovane su oko tri različite 
upotrebe odricanja (negiranja).5 Oslanjajući se na Aristotelovu logiku, Are-
opagita apofatičku teologiju usmerava na negiranje veze između subjekta i 
predikata, a katafatičku teologiju na specifično izvedeno negiranje samog 
predikata. Tako iskaz „Bog nije dobar” pripada apofatičkoj teologiji i sa-
opštava da dobro kakvo poznajemo, dobro kakvo pokazuju stvorenja, nije 
ono što pripada Bogu; to jest, da Bogu pripada neka osobina drugačija od 
dobra stvorenja.6 Dalje, iskaz „Bog je predobar” pripada katafatičkoj teolo-
giji i podrazumeva intervenciju nad predikatom koja ima dvostruku funkciju: 
sa jedne strane, da iznova negira smisao predikata (dobro) kakav pripada 
stvorenjima i sa druge strane, da ukaže da korespodentna osobina koja pri-
pada Bogu (ontološki) prevazilazi uobičajeni smisao tog predikata.7 U datom 
slučaju, negacija izvršena prefiksom (pre-dobar) je od ključnog značaja stoga 
što ona sprečava moguće greške u razumevanju; recimo, grešku kvantitati-
vnog sameravanja božanske osobine i osobine stvorenja koja bi božanskoj 
osobini pripisala najveći stepen intenziteta, ali bi zadržala isti smisao.

Napokon, treća teološka strategija Areopagite, mistička teologija, pred-
stavlja vrhunac celokupnog njegovog promišljanja i, istovremeno, kamen 
temeljac za Palamino učenje. Kako je pokazano, i apofatička i katafatička 
teologija podrazumevaju jezik, ma kako neobična bila njegova upotreba. Za 
razliku od toga, mistička teologija podrazumeva ćutanje – doslovno negi-
ranje ne samo neke od mogućih upotreba jezika, već celokupnog jezičkog 
opštenja.8 Paradoksalno, to je teologija bez „logije”, bez ljudskog logosa. 
Njena paradoksalnost je istovremeno i znak njene ispravnosti, jer se nepojm-
ljivi Bog ne može saznati drugačije do nepojmljivo. Svakako, tišina i ćutanje 
mističke teologije nisu prazni i bez smisla: radi se o najpotpunijim mogućim 
uvidima koji upravo stoga prevazilaze bilo koju (moguću) ljudsku reč.

5 Up.  Jones, J. N., ‘Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology’, The Har-
vard Theological Review, Vol. 89, No. 4, 1996,str. 360.
6 Up. Свети Григорије Палама, „Сто педесет глава”, у: Сто педесет глава/Аскетски 
списи/Молитве, Беседа, Нови Сад, 2015, str. 137-138.
7 Up.  Knepper, T., ‘Not Not: The Method and Logic of Dionysian Negation’, American 
Catholic Philosophical Quarterly, Vol. 82, No. 4, 2008, str. 626.
8 Up.  Свети Дионисије Ареопагит, „О тајанственом богословљу”, у: Дела, Мирослав, 
Београд, 2010, str. 182.



161TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE...

Ovaj kratki ekskurs u razumevanje teologije kod Pseudo-Dionizija Are-
opagite bio je neophodan za naše razmatranje Palaminog rešenja ne samo 
stoga što se Palama, kao i celokupna vizantijska tradicija, izričito poziva na 
Areopagitu, već i stoga što objašnjava specifičan zaokret koji Palama uvodi u 
ovu raspravu. Naime, kako je pomenuto, teologija (sa metafizikom) je od sa-
mog početka hrišćanske misli bila shvaćena kao naročita nauka, tj. filozofija. 
Samim tim, ona je prirodno orijentisana uže jezički, te se kao glavno pitanje 
nametnulo pitanje o mogućem ispravnom govoru o Bogu – govoru koji je, 
podrazumevano, izraz valjanog promišljanja o Bogu. Tome nasuprot, Palama 
nudi drugačiji model saznajnog odnosa prema Bogu – optički model, model 
viđenja, kao primaran i nadređen modelu govora. Svakako, navedeno ne 
znači da Palama isključuje teologiju kao govor o Bogu. Ipak, shodno nave-
denom, teologija u ovom kontekstu mora biti preobražena, što se metodički 
odnosi i na samog Palamu i njegove spise. 

TEOLOGIJA I FILOZOFIJA: O MOGUĆNOSTIMA SAZNANJA

Da bismo ispravno protumačili Palamino razumevanje odnosa govora o 
Bogu i viđenja Boga – teologije i teoptije, najpre je potrebno razgraničiti šta 
tačno znači teologija u ovom kontekstu. Pojam teologije (bogoslovlja) se za 
Palamu pre svega odnosi na učenje Otaca crkve; formalno posmatrano, radi 
se o pomenuta dva areopagitska modela katafatičke i apofatičke teologije. 
Čini se da među njima Palama gaji posebnu naklonost prema apofatičkom 
postupanju, iz nekoliko razloga. Prvi od njih se tiče još jednog teorijskog 
modela prisutnog u vizantijskoj kulturi XIV veka – filozofije. 

Pojam filozofije je u XIV veku doživeo naročitu transformaciju: usled in-
telektualnih strujanja vremena i obnovljenog interesa za antičku (pagansku) 
misao, pojam filozofije se usko odnosio upravo na antičku grčku filozofiju, 
kao i na istraživanja stvorene stvarnosti u istom duhu.9 Slično kao i danas, 
pojam filozofije označavao je sekularno istraživanje stvarnosti.10 Nesumnji-
vo, Aristotelov uzor je tu bio neprikosnoven, što je podrazumevalo i sve 
veći značaj Organona i logike. Iste tendencije pokazuje i razvoj filozofije i 

9 Up. Chitou, D., ’Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, str. 807; 
Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, Peter Lang, 
Oxford/Bern, 2018, str. 17-19.
10 Up. Calvario, P. ‚Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas‘ Criti-
cism of Greek Philosophy‘, Revista Portugesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017, str. 784-785.



162 ARHE XXII, 44/2025

teologije na zapadu, što je u ovom slučaju posebno značajno zbog Palamine 
rasprave sa Varlaamom. 

U datom kontekstu, Palama insistira na jasnom razlikovanju teologije i fi-
lozofije, koje vidi u fokusu ova dva oblika promišljanja. Dok teologija podra-
zumeva promišljanje usmereno ka Bogu, pri čemu je Bog centralni predmet 
te nauke, filozofija je promišljanje usmereno ka stvorenju.11 Palamina kritika 
filozofije tiče se upravo takvog usmerenja, ali i ne samo toga. U neobičnom 
zaokretu, Palama tvrdi da je filozofsko promišljanje osuđeno na paradok-
salnost: pošto ne uključuje Boga, takvo razmatranje se kreće u bezizlaznom 
krugu u kom nema konačnog rešenja ni jednog podignutog pitanja. Svaka 
filozofska teza, bez obzira na njen sadržaj, biće oborena od strane drugog 
filozofa i njegove teze, i tako u nedogled.12 Iznova paradoksalno, u takvoj 
situaciji ne možemo na osnovu razuma da odlučimo koja filozofska pozici-
ja je zaista ispravna, budući da će po prirodi samog tog diskursa za svaku 
postojati argumenti koji je obaraju.13 Sledstveno, ako se ipak opredelimo za 
neku filozofsku poziciju, u nju možemo samo da verujemo.

Za našu raspravu ovde je mnogo značajnije Palamino implicitno pozi-
vanje na Aristotela, tačnije na Aristotelovu raspravu o mogućnosti i nemo-
gućnosti naučnog znanja iz Druge analitike. Kako je poznato, da bi dokazao 
da naučno (filozofsko) znanje može da postoji, Aristotel pobija dve alternati-
vne teze – tezu o tome da lanac dokazivanja vodi u beskonačni regres i tezu 
da lanac dokazivanja vodi kružno, tako da se iskazi međusobno podržavaju 
praveći zatvoren sistem.14 Tome nasuprot, Aristotel nudi aksiomatski model 
u kom svaka nauka mora da počiva na nekim evidentnim principima; sličan 
model on nudi i na manjoj skali, kada prvu od tri figure silogizma proglašava 
za savršenu.15 Palamina kritika filozofije podrazumeva taj kriterijum znanja: 
pošto za svaku filozofsku tezu postoji kontraargument, pokazuje se da filozo-
fija načelno ne nudi znanje; u suprotnom, postojao bi aksiom čija se istinitost 
ne može pobiti.

Takvom modelu promišljanja Palama suprotstavlja i nadređuje teologiju. 
Ključni argument u tom smislu je njeno usmerenje: pošto se teologija bavi sa-
mim Bogom, ona je po dostojanstvu svog predmeta izučavanja iznad filozo-

11 Up.  Свети Григорије Палама, „Прва Тријада”, у: Слова у одбрану светих исихаста 
(Тријаде), Беседа, Нови Сад, 2012, str. 82.
12 Up. Calvario, P. ‚Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas‘ Criti-
cism of Greek Philosophy‘, str. 786.
13 Up. Свети Григорије Палама, „Прва Тријада”, str. 63-64.
14 Up. Aristotel, „Analitika II”, u Analitika I-II/Kategorije/O izrazu, Paideia, Beograd, 2008, 
str. 343-346.
15 Up. Isto, str. 342, 257-258.



163TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE...

fije koja se bavi manje dostojnim predmetom, to jest stvorenjem. Unutrašnja 
struktura teologije kao nauke takođe podržava ovu prednost, ali na neočekiv-
an način. Naime, Palama ne polazi od podrazumevanog epistemičkog rešenja 
koje bi teologiju proglasilo za prost produžetak otkrovenja kao nesumnjivo 
istinitog izvora znanja koje potiče od Boga i saopštava sadržaje koji ne bi 
bili dostupni ljudskim saznajnim moćima kao takvim. Štaviše, u raspravi sa 
Varlaamom Palama izričito kritikuje takav model teologije, koji se uvrežio 
u tadašnjoj rimokatoličkoj crkvi; karakterističan primer predstavlja Akvinski 
(Thomas Aquinas), koji teologiju razume kao silogistički ustrojenu nauku čiji 
su principi i premise preuzeti iz Svetog pisma.16 Svakako, navedeno ne znači 
da Palama odriče epistemički primat natprirodno dobijenom znanju i samom 
otkrovenju, ali se on, prateći Areopagitu, prema njemu odnosi na drugačiji 
način.17

U konkretnom, srodnost teologije i filozofije Palama ne vidi toliko u si-
logističkom modelu nauke iz Druge analitike, već u nužnosti upotrebe priro-
dnih saznajnih moći u oba slučaja. Naravno, razlika između dva modela pro-
mišljanja uspostavlja se na istom pitanju – tačnije, povodom načina upotrebe 
prirodnih saznajnih moći kada je reč o stvorenju. Upravo ovde Areopagitin 
uticaj postaje evidentan. Prema Palami, filozofija je istraživanje prirodnog 
stvorenog sveta uz pomoć prirodnih saznajnih moći čoveka; ona je usmerena 
ka stvorenju i zadržava se na stvorenju.18 Za razliku od toga, teologija koristi 
prirodne saznajne moći da bi se promišljanje od stvorenja okrenulo ka Bogu; 
upravo takvo postupanje Palama razume kao istinsku filozofiju.19 Međutim, 
uloga samog stvorenja u ovom slučaju nije ista: stvorenje više nije predmet 
saznanja, već je ono svojevrsni negativni uslov saznanja. Kao što je pokaza-
no kod Areopagite, stvoreni svet uslovljava sve sadržaje koje čovek može da 
zadobije upotrebom prirodnih saznajnih moći, te je stoga stvorenje uvek pri-
sutno u saznanju. Ipak, prateći Areopagitu, moguće je izmeniti način našeg 
odnosa prema tako stečenim sadržajima/znanjima, i sagledati ih u svetlu iz-
menjenog usmerenja ka Bogu. Prirodno saznanje stvorenja tako postaje uslov 
teologije kako u apofatičkom, tako i u katafatičkom modusu. Iz navedenog je 
jasno zbog čega bi apofatička teologija u datom kontekstu imala primat.

16 Up. Sinkewicz, R. E., ‚The Doctrine of the Knоwledge of God in the Early Writings of 
Barlaam the Calabrian‘, Mediaeval Studies, Vol. XLIV, 1982, str. 183, 188; Chitou, D., ’Phi-
losophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, str. 811. 
17 Up.  Свети Григорије Палама, „Сто педесет глава”, str. 51-52.
18 Up. Isto, str. 55-56, 58.
19 Up. Свети Григорије Палама, „Прва Тријада”, str. 89.



164 ARHE XXII, 44/2025

Za potrebe našeg razmatranja ovde je ključno primetiti da teologija, u 
oba navedena smisla, kao konstitutivnu uključuje upotrebu razuma, a time 
i logiku. Kao i kod Areopagite, i kod Palame se podrazumeva da je teološka 
uporeba jezika vezana logičkim pravilima, ma kako da je neobična. Otuda 
bi se Palami moglo prigovoriti isto ono što on prigovara filozofiji, pa bi tako 
teološka misao bila jednako podložna pobijanjima koliko i filozofska. Ipak, 
Palama je svestan ove mogućnosti i on na nju reaguje: u posve areopagit-
skom duhu, Palama navedeni problem rešava tako što ga priznaje i prihvata. 
Takođe u sasvim areopagitskom duhu, to za Palamu znači revalorizaciju 
celokupnog područja ljudskog jezika i njegove smislene upotrebe.

TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: O MOGUĆNOSTIMA 
BOGOPOZNANJA

Pitanje bogopoznanja u Palaminom učenju čvrsto je vezano za odbranu 
isihazma, po kojoj se ovaj teolog proslavio već u svoje vreme. U čuvenom 
sporu sa Varlaamom, Palama je na saboru održanom 1341. godine branio 
tvrđenja isihasta da je kroz naročito molitveno postupanje moguće doći do 
neposrednog viđenja božanske nestvorene svetlosti. Nestvorena svetlost je 
motiv iz Novog zaveta (Мt 17,1-5), vezan za Preobraženje Gospodnje, kada 
se Isus Hristos trojici apostola pokazao kao bogočovek, to jest kao Sin Božji. 
Apostoli su tom prilikom videli ne samo čoveka (kog su i do tad poznavali), 
već čoveka koji jeste Bog, a takvo viđenje im je bilo omogućeno preko Sve-
tog Duha. U Novom Zavetu viđenje apostola je opisano kao viđenje svetlosti 
koja je isijavala iz Sina Božjeg. Dakle, isihasti su tvrdili da je kroz tačno 
određeno molitveno postupanje čoveku moguće da vidi istu tu nestvorenu 
svetlost, te sledstveno i samog Boga. Takvo viđenje nestvorene svetlosti je 
teoptija – bogoviđenje.

Teoptija, dakle, podrazumeva sledeće. Prvo, radi se o ličnom iskustvu 
koje je krajnje neposredno: konkretan čovek kao naročita ličnost vidi Boga 
kao konkretnu i naročitu ličnost, Sina Božjeg. Posledično, neposrednost ovog 
iskustva i sam karakter iskušavanja su od ključnog značaja.20 Drugo, teoptija 
ima status epistemičke izvesnosti, a takav status uslovljen je karakterom tog 
iskustva i njegovim objektom. 

Neposrednost teoptije joj garantuje izvesnost u smislu izostanka mogućn-
osti za grešku: pošto se ovde radi o jedinstvenoj misli/uvidu koja nije pove-

20 Up. Borysov, E., Triadosis. Union With the Triune God, James Clarke & Co, Cambridge, 
2021, str. 73.



165TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE...

zana sa drugim mislima (kao svojim uzrocima), njen sadržaj je za subjekta 
te misli/uvida nesumnjiv i izvestan. Analogni primer daje čulno opažanje: 
ukoliko ja ispred sebe vidim oazu, objektivni status oaze koja je zapravo 
pesak ne utiče na izvesnost i tačnost mog uverenja da vidim oazu. Svakako, 
moje verovanje je ekstenzionalno netačno iako je intenzionalno tačno, što je 
prigovor koji je upućen i isihastima: moguće je da oni zaista vide nekakvu 
svetlost, ali takvo viđenje nije garant da se radi o božanskoj nestvorenoj svet-
losti (može biti halucinacija). Palamin odgovor na taj prigovor je vezan za 
objekt iskustva bogoviđenja: pošto se ovde radi o viđenju samog Boga, ono 
ne može biti lažno i pogrešno, budući da je onaj kog vidimo sama istina.

Navedeno uslovljava i način na koji Palama objašnjava teoptiju, tj. bo-
goviđenje. Naime, iako se u širem kontekstu radi o isihastičkom molitvenom 
postupanju – dakle, o određenim postupcima koje izvršava čovek – sama 
teoptija nije rezultat bilo kakvog ljudskog delovanja. Drugim rečima, čovek 
kao takav ne može izazvati bogoviđenje; on može samo da stremi ka nje-
mu.21 Ukoliko postoji iskustvo bogoviđenja, ono je obezbeđeno od strane 
samog Boga; kao i u novozavetnoj epizodi, Bog je taj koji se (kao Bog) 
otkriva čoveku. Dakle, objekt teoptije zapravo nije objekt, već subjekt tog 
iskustva – Bog je taj koji dela unutar situacije bogoviđenja.22 Štaviše, u ovoj 
situaciji zapravo i nema objekta, pošto je i čovek kome je bogoviđenje dato 
takođe subjekt. Dakle, teoptija je model saznanja koji isključuje bilo kakvo 
opredmećenje i koji je konstituisan odnosom dve konkretne ličnosti: to je 
živo iskustvo živog Boga.

Shodno prethodnom, mora se zaključiti da ovakvo bogopoznanje preva-
zilazi ljudske saznajne moći i da se, sledstveno, ono ne može u potpunosti 
prevesti u bilo kakav pojam i reč. Najpre, teoptija prevazilazi prirodne 
saznajne moći čoveka jer on uz upotrebu tih moći ne može da postigne bo-
goviđenje; kao što je pomenuto, bogoviđenje dolazi od Boga ka čoveku i u 
čoveka. Samim tim, smisaoni sadržaj zadobijen takvim iskustvom načelno 
prevazilazi sve misaone i jezičke oblike prirodno dostupne čoveku.23 Teopti-
ja kao bogo-viđenje tako je izjednačena sa teorijom (sozercanjem); pojmove 
teoptije i teorije Palama koristi sinonimno.

21 Up. Свети Григорије Палама, „Прва Тријада”, str. 143; Свети Григорије Палама, 
„Сто педесет глава”, str. 100-101.
22 Up. Chitoiu, D., ‚St. Gregory Palamas‘ Critique of Nominalism‘, in: Athanasopoulos, 
C. (ed.), Triune God: Incomprehensible but Knowable – The Philosophical and Theological 
Significance of St Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and Theology, Cambridge 
Scholars Publishing, Cambridge, 2015, str. 125-126.
23 Up. Свети Григорије Палама, „Прва Тријада”, str. 130.



166 ARHE XXII, 44/2025

Kako vidimo, Palamino objašnjenje teoptije funkcionalno odgovara 
Areopagitinoj mističkoj teologiji; i jedno i drugo podrazumevaju izuzi-
manje svekolikog govora. Ipak, između dvojice mislilaca postoji suptilna, 
ali važna razlika u naglasku. Naime, dok je Areopagitina mistička teologija 
konstituisana odnosom prema jeziku – u smislu njegove sveopšte negacije i 
napuštanja, to jest tišine, Palamina teoptija nije uslovljena jezikom. Kod Pa-
lame, nemogućnost pojmovnog i verbalnog izraza je posledica teoptije; kod 
Areopagite, ćutanje je uslov mističkog uvida. Poveznica između ova dva kre-
tanja je ranije pomenuta hrišćanska teza o ontološko-epistemičkoj nadređen-
osti Boga čoveku: ono implicira da, čak i ako čovek može imati saznajni uvid 
o Bogu, takvo saznanje prevazilazi ljudsku misao i jezik. Nešto konkretnije, 
poveznica je i isihastičko postupanje koje po Palami vodi ka teoptiji, a koje 
podrazumeva tišinu i neizgovaranje molitve glasom.

Ovako shvaćena teoptija je po Palami jedino izvesno znanje. Samim tim, 
ona je nadređena teologiji – bogoslovlju, čak i u slučajevima kada bi se teo-
logija naslanjala na teoptiju i pretpostavljala je; recimo, kada bi čovek koji 
je imao iskustvo bogoviđenja takođe govorio teološki.24 Razlog navedenom 
nije samo izvesnost teoptije iz prethodno opisanih razloga, već i manjak izve-
snosti i pouzdanosti teologije, što je posledica upravo činjenice da teologija 
podrazumeva upotrebu prirodnih saznajnih moći čoveka. 

U konkretnom, Palama kaže da teologija podrazumeva upotrebu razuma, 
što povlači i zaključivanje i jezik.25 Međutim, razum je pogrešiv: zaključiv-
anje koje se kreće od jedne premise ka drugoj, a potom i ka zaključku, 
načelno ostavlja otvorenom mogućnost pogrešnog povezivanja misli/iska-
za.26 Činjenica da se razum upotrebljava u okvirima teološkog promišljanja 
ne može da otkloni pogrešivost, pa je otuda teologija sama po sebi vrednosno 
niža u odnosu na teoptiju. Ovo važi čak i za uvrežene i tradicijom potvrđene 
modele teologije: apofatičku i katafatičku. Tako Palama kaže: „Dakle, pošto 
apofatičko bogoslovlje predstavlja razum, onda je iznad njega sozercanje 
koje je iznad razuma, a nadilaze ga oni što sozercavaju tajne koje su iznad 

24 Up. Isto, str. 147.
25 Up. Sinkewicz, R. E., ‚The Doctrine of the Knоwledge of God in the Early Writings of 
Barlaam the Calabrian‘, str. 201.
26 Up.  Clark, S. R. L., ‚Silence in the Land of Logos‘, in: Athanasopoulos, C. (ed.), Triune 
God: Incomprehensible but Knowable – The Philosophical and Theological Siginicance of St 
Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and Theology, Cambridge Scholars Publish-
ing, Cambridge, 2015, str. 83-84.



167TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE...

razuma – no, ne (nadilaze ga) razumom, već delom i istinom i blagodaću 
Boga i svemogućega Duha”.27

Palama ulaže poseban napor da bi objasnio tananu razliku između apofa-
tičke teologije i bogoviđenja; razlog tome je metafora svetlosti kojom Areo-
pagita izvorno opisuje iskustvo pripadno mističkoj teologiji.28 Tačnije, radi 
se o pojmu božanskog primraka; u pitanju je svetlost koja pripada samom 
Bogu, ali koja čoveka prevazilazi do te mere da se za čoveka pokazuje kao 
tama, iako se radi o najpotpunijoj mogućoj svetlosti.29 Pitanje pred kojim se 
našao Palama, a u kontekstu Varlaamovih prigovora, jeste sledeće: da li je o 
božanskoj svetlosti ispravno govoriti kao o božanskom primraku ili kao o ne-
stvorenoj svetlosti? U pozadini ovog pitanja zapravo je pitanje da li se u (saz-
najnom) odnosu prema Bogu treba opredeliti za model govora, koji u svom 
maksimalnom domašaju daje apofatičku teologiju i sam pojam primraka, ili 
se treba opredeliti za optički model koji povlači i viđenje nestvorene božans-
ke svetlosti? Ili, još jednom: može li se božanska nestvorena svetlost zaista 
videti, ili se može samo govoriti o nemogućnosti njenog punog viđenja?

Palama se očigledno opredeljuje za model bogoviđenja, i to iz razloga 
koji su prethodno navedeni. Prvo, taj model daje prioritet delovanju Boga, 
a ne čoveka; za razliku od bilo koje, pa i apofatičke teologije, teoptija je 
moguća samo kao posledica neposrednog božanskog čina. Palama bi u tom 
smislu tvrdio da je ispravno dati prednost Bogu, a ne čoveku, te da je Bogu 
moguće i ono što čoveku nije, uključujući tu i dar bogoviđenja. Iz toga sledi i 
drugi ključni razlog za odabir teoptije: za razliku od bogoviđenja, bogoslovlje 
podrazumeva razum, a time i pogrešivost – čak i ako se radi o apofatičkoj 
teologiji. Shodno navedenom, Palama će tvrditi da je (apofatičko) bogoslo-
vlje mogućnost koja je na raspolaganju svim ljudima, jer se ona ostvaruje 
uz ispravnu upotrebu sposobnosti koje su prirođene čoveku kao takvom. Za 
razliku od toga, bogoviđenje je dato samo određenim pojedincima; ono se, 
dakle, ne može postići ljudskim silama.30 Onaj kome je dato bogoviđenje 
dospeva „do onoga što je iznad viđenja i poznanja – videći i dejstvujući na 
način koji nadilazi ono što je u čoveku prirodno”.31

Štaviše, identifikovanje apofatičkog uvida i božanskog primraka (tj. nest-
vorene svetlosti) Palama smatra naročito opasnim, jer ono protivreči samim 

27 Up.  Свети Григорије Палама, „Друга Тријада”, у: Слова у одбрану светих исихаста, 
Беседа, Нови Сад, 2012, str. 373.
28 Up.  Popović, U., „Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv. 
Avgustin”, Arhe, Vol. XXI, No. 42, 2024, str. 309-310.
29 Up. Свети Дионисије Ареопагит, „О тајанственом богословљу”, str. 180.
30 Up. Свети Григорије Палама, „Друга Тријада”, str. 376-377.
31 Isto, str. 377.



168 ARHE XXII, 44/2025

postavkama apofatičke teologije. Kako smo videli, apofatički uvid se stiče ri-
goroznim metodskim postupanjem koje podrazumeva negiranje svih saznaj-
nih sadržaja stečenih od stvorenja. U osnovi, takvo postupanje pokazuje šta 
Bog nije, ali istovremeno ocrtava i područje smisla toga šta Bog jeste. Apo-
fatičko zahvatanje jeste Boga nije direktno, niti je jezikom izrazivo; pre bi se 
moglo reći da linija uspostavljena negacijama ukazuje na područje omeđeno 
tom linijom, ali i na ostatak prisutnog prostora.32 Međutim, uprkos tome, 
neizrecivi apofatički uvid je uvid do kog se došlo umom (razumom) – Pala-
minim rečima, to je umno viđenje. Identifikovati takvo viđenje sa viđenjem 
božanske nestvorene svetlosti ili stupanjem u božanski primrak je jednako 
ukidanju razlike između Boga i čoveka. Zapravo, posledice su jedna od dve 
krajnosti: ili ćemo čoveku pripisati sposobnost da svojim moćima dođe do 
punog saznanja Boga, ili ćemo odreći čoveku bilo kakvu mogućnost da opšti 
sa Bogom. U oba slučaja, odnos između čoveka i Boga je onemogućen.

Palama to predstavlja na sledeći način: „Međutim, ako apofatičko umno 
viđenje i božanski primrak jesu jedno isto, onda ovo viđenje doslovno do-
vodi do lišavanja mogućnosti viđenja, saglasno sa onima koji kažu da iza 
toga nema božanskoga viđenja; tada i ovaj božanski primrak, zbog odsustva 
svetlosti, doslovno jeste tama koja u nerazumne pretvara one koji su do njega 
dospeli”.33

Navedeni Palamini stavovi pokazuju još jedno filozofski zanimljivo 
pomeranje; naime, pomeranje smisla i upotrebe pojma teorija (sozercanja). 
Palama daje nov smisao i upotrebu ovom izrazito važnom filozofskom poj-
mu, za šta potporu nalazi i u učenjima Svetih Otaca i u samom Svetom pismu, 
na koje se često poziva. Kako smo videli, Palamina teorija je bogoviđenje 
kao epistemički najpouzdaniji način i oblik saznanja. Istovremeno, ona je 
potpuno lišena (ljudskog) logosa – bilo u formi razuma i pojmova, ili u formi 
jezika i reči. Ovakva teorija-teoptija je zapravo komplement otkrovenju. Kao 
što reč Božja silazi od Boga ka čoveku dajući naročitu vrstu logosa – logosa 
koji ne potiče od čoveka, ali je namenjen za čoveka, tako teorija-teoptija na-
pušta ljudski logos kako bi se čovek uzdigao ka Bogu i sjedinio sa Logosom. 

Takva, bespojamna i bezglasna teorija, oslobođena svakog logosa – sem 
Onog koji jeste Logos – predstavlja novo razumevanje teorije i njeno po-
meranje čak i van teoloških okvira. Drugim rečima, ako je hrišćanska, pa i 
vizantijska teologija upotrebu pojma teorije držala u nekoj vrsti dvosmisle-

32 Up. Popović, U., „Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv. 
Avgustin”, str. 310-311.
33 Свети Григорије Палама, „Друга Тријада”, str. 378. Up. i Popović, U., „Svetlost sveta i 
svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv. Avgustin”, str. 311.



169TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE...

nosti koja je sa jedne strane obuhvatala nove i uže hrišćanske sadržaje, a sa 
druge otvarala vrata plodnoj saradnji sa nasleđem antičke filozofske misli, 
sa Palamom to prestaje biti moguće. Novi pojam teorije kao bogoviđenja 
je „čista” hrišćanska teorija oslobođena ne samo filozofskih sadržaja, već i 
filozofskih oblika misaonog postupanja. Posledično, filozofija gubi status 
„teorijske” nauke bez mogućnosti da ga ponovo stekne. Maksimum koji se u 
tom smislu može postići je primeravanje filozofije uzoru teologije, tj. okre-
tanje usmerenja filozofije od stvorenja ka stvoritelju. Sa druge strane, primer 
takvog postupanja predstavlja metafizika inkorporirana u teologiju: govor o 
ontološkim osnovima stvarnosti koji uvažava relacije Bog/čovek, uključujući 
i onaj koji je ponudio sam Palama. 

ZAKLJUČNA RAZMATRANJA

Palamino naglašavanje bogoviđenja, to jest teoptije, zaokružuje i unu-
trašnja kretanja teologije i filozofije. U slučaju filozofije, radi se o tački koja 
obezbeđuje kraj beskonačnog regresa u dokazivanju i istovremeno isključuje 
model kružnog znanja. Kada je reč o kružnom znanju, teoptija ga isključuje 
vrlinom činjenice da je to iskustvo koje dolazi od Boga; samim tim, ovaj mo-
del podrazumeva vertikalnu hijerarhiju koja sama po sebi ne dopušta krug. Iz 
istih razloga isključen je i beskonačni regres: bogoviđenje daje nesumnjivo 
i izvesno znanje koje je i epistemički i ontološki temelj i uslov bilo kakvog 
drugog saznanja.

U slučaju teologije, Palamino poimanje teoptije je prohibitivno: ono 
onemogućava da se odnos prema Bogu ušanči u okoštale pojmovne rasprave 
i zahteva živo molitveno stremljenje ka Bogu. Nešto konkretnije, a ka teološ-
kim modelima Areopagite konstitutivnim za vizantijsku tradiciju, Palamina 
teoptija govori o granicama tih teoloških modela, naglašavajući još jednom 
prostor mističkog iskustva. Iako piše ekstenzivno i vrlo nadahnuto, Palama 
ipak ne meša iskustvo vere i bogoviđenja sa rečima koje ih opisuju i obra-
zlažu; štaviše, njegov pristup jeziku je osmišljen i vrlo precizan, te zahteva 
metodsko čitanje.

Dakle, Palama je dosledan u svojim teološkim spisima: on o samom 
bogoviđenju ne govori direktno, niti pokušava da jezički artikuliše sadržaj 
onoga što je u tom iskustvu zadobijeno. Naprotiv, budući da o teoptiji koja 
kao iskustvo bogoviđenja izmiče jeziku govori unutar jezika, Palama se ko-



170 ARHE XXII, 44/2025

risti nizom strategija koje se nadovezuju na Areopagitine.34 Otuda je njegov 
teološki stil naročito zanimljiv i kompleksan, i kao takav je često u fokusu 
analiza. 

Ovom prilikom nećemo ulaziti u podrobnosti Palaminih jezičkih strategi-
ja, budući da bi za to bila neophodna zasebna studija, ali želimo da istaknemo 
sledeće. U svim slučajevima Palama o teoptiji govori formalno i posredno, 
ukazujući na sve ono što važi za svaki takav pojedinačni slučaj, ali ne ulazeći 
u specifičnosti i sadržaje bilo kog od njih. Pri tome, Palama se koristi kako 
klasičnom filozofsko-logičkom argumentacijom, tako i naročitom upotrebom 
onoga što bismo mi danas prepoznali kao metaforički govor, nudeći pri tome 
i naročitu teorijsku obradu simboličkog i analoškog jezika. 

Posebnu odliku Palamine upotrebe jezika predstavlja i uvek prisutna 
dinamika jednog i mnoštva, bilo da se radi o odnosu jedne božanske suštine 
– tri ipostasi – mnoštvo energija, ili da se radi o odnosu jedan Bog – mnoštvo 
stvorenja. Takvi pojmovni odnosi služe Palami da svoje izlaganje ispuni ne-
prekidnim kretanjem, što korespondira njegovim ontološkim učenjima. Ipak, 
ista strategija ka čitaocu ima još jednu značajnu ulogu: da naglasi da ni jedan 
ponuđeni pojam ili pojmovni odnos nema smisao ni značenje ukoliko nije iz-
vršen i ispunjen učešćem duha čitaoca. Na taj način, teoptički model istinski 
zasniva teologiju: reč o Bogu ne može biti prazna reč.

LITERATURA

Aristotel, „Analitika II”, u Analitika I-II/Kategorije/O izrazu, Paideia, Beograd, 2008.
Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, Peter 

Lang, Oxford/Bern, 2018.
Borysov, E., Triadosis. Union With the Triune God, James Clarke & Co, Cambridge, 

2021.
Calvario, P. ‚Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas‘ Criticism 

of Greek Philosophy‘, Revista Portugesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017.
Clark, S. R. L., ‚Silence in the Land of Logos‘, in: Athanasopoulos, C. (ed.), Triune 

God: Incomprehensible but Knowable – The Philosophical and Theological 
Siginicance of St Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and 
Theology, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge, 2015.

Chitou, D., ’Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, Revista 
Portuguesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017.

Chitoiu, D., ‚St. Gregory Palamas‘ Critique of Nominalism‘, in: Athanasopoulos, C. 
(ed.), Triune God: Incomprehensible but Knowable – The Philosophical 
and Theological Significance of St Gregory Palamas for Contemporary 

34 Up. Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, str. 
36.



171TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE...

Philosophy and Theology, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge, 
2015.

Jones, J. N., ‘Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology’, The 
Harvard Theological Review, Vol. 89, No. 4, 1996.

Knepper, T., ‘Not Not: The Method and Logic of Dionysian Negation’, American 
Catholic Philosophical Quarterly, Vol. 82, No. 4, 2008.

Popović, U., „Pojmovnost apofatičke teologije: Dionizije Areopagita o himničkom 
poreklu filozofskih pojmova”, Godišnjak Filozofskog fakulteta u Novom 
Sadu, knj. XLVI-2, 2021.

Popović, U., „Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv. 
Avgustin”, Arhe, Vol. XXI, No. 42, 2024.

Rorem, P., Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduction to 
Their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993.

Sinkewicz, R. E., ‚The Doctrine of the Knоwledge of God in the Early Writings of 
Barlaam the Calabrian‘, Mediaeval Studies, Vol. XLIV, 1982.

Свети Дионисије Ареопагит, „О тајанственом богословљу”, у: Дела, Мирослав, 
Београд, 2010.

Свети Григорије Палама, „Прва Тријада”, у: Слова у одбрану светих исихаста 
(Тријаде), Беседа, Нови Сад, 2012.

Свети Григорије Палама, „Друга Тријада”, у: Слова у одбрану светих исихаста, 
Беседа, Нови Сад, 2012.

Свети Григорије Палама, „Сто педесет глава”, у: Сто педесет глава/Аскетски 
списи/Молитве, Беседа, Нови Сад, 2015.



172 ARHE XXII, 44/2025

UNA POPOVIĆ
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

THEOLOGY, THEOPTIA, AND THEORY: SAINT 
GREGORY PALAMAS ON THE VISION OF GOD AND 

THE DISCOURSE ABOUT GOD

Abstract: This paper examines the relationship between the human being and God 
in the thought of Saint Gregory Palamas, with a particular focus on the distinction 
between the vision of God (theoptia) and the discourse about God (theology). The study 
demonstrates that Palamas establishes the primacy of experiential divine vision over 
conceptual theological discourse, thereby reinterpreting the very notion of theoria as 
a contemplative vision of God devoid of human logos. According to Palamas, theoptia 
constitutes a unique and infallible form of knowledge that transcends all rational or 
linguistic approaches and, as such, represents the highest form of knowledge (about 
God). The paper argues that theology must be understood as a mediated, limited and 
fallible mode of knowing in contrast to the immediacy and authenticity of theoptia. 
Through the distinction of theoptia and theology, Palamas also off ers a critique of 
philosophy as a discourse confi ned to the boundaries of the created world.
Keywords: Saint Gregory Palamas, theoptia / vision of God, theology, theoria / 
contemplation, knowledge of God, reason

Primljeno: 9.7.2025.
Prihvaćeno: 6.9.2025.



173

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Hegel G. W. F. : 930.1
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.173-195
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

LAZAR ATANASKOVIĆ1

Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE2

Sažetak: Ovaj rad bavi se problemom Hegelove tematizacije rane istoriografi je 
i njenog odnosa prema neistorijskim praksama zajedničkog pamćenja. U radu je 
pokazano da takozvana izvorna istoriografi ja – o kojoj Hegel govori u svojim 
Uvodima za Predavanja iz fi lozofi je svetske istorije – predstavlja praksu pamćenja 
koja postaje moguća tek sa nastankom političkih zajednica i koja je suprotstavljena 
mitskim i epskim formama pamćenja u predpolitičkim zajednicama. Prvo poglavlje 
rada donosi čitanje Hegelovog razumevanja izvorne istorije kao političke prakse 
pamćenja suprotstavljene mitološkim predstavama. Drugo poglavlje interpretira 
mesta iz Herodotovih Istorija kako bi teza o političkoj prirodi istoriografi je bila dalje 
potkrepljena. Konačno, rad se zaključuje skretanjem pažnje na značaj nesigurnog 
odnosa između istorijskih i neistorijskih praksi pamćenja za Hegelovo razumevanje 
istoriografi je.
Ključne reči: Hegel, Herodot, fi lozofi ja istorije, istoriografi ja, izvorna istorija, istorija 
i ep 

1. PRVI ISTORIČARI I NEPOSLUŠNOST PREMA MITSKOM 
SVETU

Centralna kategorija svakog mita je neposlušnost – i to vrlo specifičan 
vid neposlušnosti. Neposlušnost smrtnika u odnosu na nepromenljivi poredak 

1 E-mail adresa autora: lazaratanaskovic@ff.uns.ac.rs
2 Ovaj rad predsavlja deo doktorske disertacije odbranjene na Filozofskom fakultetu Uni-
verziteta u Novom Sadu, pod mentorstvom prof. dr Dragana Prole. Videti, Atanasković, L. 
Hegel i problem pisanja istorije, Univerzitet u Novom Sadu, Novi Sad, 2021. (https://nardus.
mpn.gov.rs/handle/123456789/18436) Prihvaćen je za objavljivanje u časopisu Arhe iste go-
dine, ali zbog redosleda objavljivanja on se izlazi u sadašnjem broju, u prethodnom periodu 
objavljena su dva rada 2022. godine, a koja u tematskom i strukturnom pogledu prethode 
ovom istraživanju. Videti: Atanasković, L. „Hegel i izvorna istoriografija” u Arhe, XIX, 
37/2022, str. 89-107; Atanasković, L. „Hegel i Mnemosina: Problem zajedničkog pamćenja” u 
Arhe, XIX, 38/2022, str. 43-70.



174 ARHE XXII, 44/2025

stvarnosti. Bez neposlušnosti mitska slika sveta bila bi prazna. Neposlušnost 
je u mitskim predstavama mesto aktualizacije poretka, ona daje priliku da 
se poredak pokaže kao prisutan. U tom smislu, neposlušnost mitskih junaka 
uvek se završava punitivnim postupkom sprovedenim u okvirima božanskog 
poretka. Prometej, Ikar i Dedal, Ahilej, Edip itd. – lako je nastaviti listu 
mitskih prestupnika i kažnjenika. Kauzalna struktura mitskog sveta podrazu-
meva konstantne transgresije i povratke na početno stanje. Na taj način mit 
ispostavlja stabilnu i nepromenljivu sliku sveta. Ipak, onog momenta kada 
transgresija prođe nekažnjeno, kada se neki od mnogih Prometeja vrati sa 
ukradenom vatrom, a planine Kavkaza ostanu bez kažnjenika, određujuća 
funkcija mita spram stvarnosti nestaje – već u epu granice mitskog sveta više 
ne važe kao apsolutne.

Naravno i epski svet ima svoje granice, to je još Hegel primetio, ali 
interesantno je, u Fenomenologiji duha samo u okvirima dijalektike umet-
ničke religije u kojoj ep ima svoje mesto kao izraz opšte svesti predpolitičke 
zajednice, samo kao jedan od stupnjeva takozvanog duhovnog umetničkog 
dela (druga dva su tragedija i komedija).3 Pored epike stvaralaštvo pred-
političkog sveta za Hegela je uglavnom nemo – filozofija i politika nastaju 
tek onda kada običaji i moral ovakvog sveta više nisu obavezujući.4 Ipak, 
intrigantno je da kod Hegela ne nailazimo na opširnije tematizacije nastanka 
političkog sveta,5 dijalektika koja postoji između različitih likova svesti, u 
sebe ne uključuje politiku. S jedne strane, to je krajnje razumljivo pošto je 
politička praksa karakteristična za određeni oblik svesti koji svoj izraz ima u 
umetnosti, religiji ili filozofiji, s druge strane, to prestaje da bude samorazu-

3 Hegel, G. W. F. Phänomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989. str. 
529-544. 
4 Moglo bi se reći da nastanak politike podrazumeva obespravljivanje mita i epa. U tom 
smislu značajna su Majerova čitanja Eumenida, Majer, K., Nastanak političkog kod Grka, 
Albatros Plus, Beograd, 2010. prev. Slobodan Damnjanović, str. 170-204. U značajnoj meri 
ovakva dinamika se poklapa sa Hegelovim izlaganjem u Fenomenologiji, kao i u Predavanji-
ma iz filozofije lepe umetnosti, gde je Hegel iznosi u nešto drugačijem redosledu i kontekstu, 
ali tranzicija od predpolitičke epike, ka političkoj drami je jednako prisutna. Hegel opsežno 
izlaže različite poetske oblike u tri glavna vida epici, lirici i drami, što odstupa od strukture iz 
Fenomenologije: epika-tragedija-komedija.
5 U Fenomenologiji kroz smenu epike, tragedije i komedije moguće je govoriti o političkim 
i društvenim promenama. Na sličan način i u Predavanjima iz lepe umetnosti, Hegel insistira 
na različitom izrazu koji je primeren političkoj, odnosno nepolitičkoj zajednici, čak navodeći 
i primer istorijske proze, Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Ästhetik III, Suhrkamp, 
Frankfurt am Main, 1990. str. 257-266. Ipak, dijalektika same promene iz predpolitičkog u 
političko, kao i uloga koju epski, odnosno istorijski narativi igraju u takvoj promeni, ostaje 
značajno netematizovana.



175HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

mljivo onda kada Hegel u Predavanjima iz filozofije svetske istorije govori o 
istoriografiji kao proizvodu političkog postojanja zajednice u obliku države i 
kada insistira na tome da kao što plemenske zajednice i kasniji savezi pleme-
na svoj izraz imaju u mitu, odnosno epu, država biva predstavljana kroz priče 
istorijskog karaktera.6 Poslednji prelaz nije samorazumljiv i gotovo da ga je 
nemoguće bez značajne ekstrapolacije iščitati iz ostalih mesta u Hegelovom 
sistemu.7 

Lakoća koja postoji kod utvrđivanja dijalektičkog odnosa između po-
litičke slobode i filozofske samosvesti,8 nestaje onda kada se s one strane 
dijalektike postavi pitanje: Kako je bilo moguće da nestane epski svet heroja 
i da na njegovom tlu, ili upravo uprkos takvom tlu, nastane prozni svet isto-
rije? Mit i ep su nešto posve drugo i suprotno politici i filozofiji, to je dobrim 
delom postalo opšte mesto mišljenja istorije posle Hegela.9 Ipak, problem je 
ostao uglavnom bez dalje obrade, reči je pre svega bilo o odnosima različitih 
svetova (mitskog, epskog, filozofskog itd.), dok je njihova međusobna dina-
mika, često određena i dalje prisutnom idejom napretka, ostajala uglavnom 
neispitana. Uprkos tome, bez oslonca u Hegelovoj ili hegelijanskoj filozofiji, 
jednako je moguće misliti singularnost momenta kraja mitskog sveta koji se 
događa zamenom kauzalne strukture trangresija-kazna, strukturom transgre-
sija-nagrada. Ono pak što je ovde centralno, jeste da se transgresija događa 

6 Hegel, G. W. F., Philosophie der Weltgeschichte, Einleitung 1830/31, u G. W. F. Hegel, 
Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg, 1995. str. 138-207. str. 193. u 
daljem tekstu VPWG (1831); Hegel, Ästhetik, str. 259-260.
7 Shvatanje Franca Rozencvajga po kome Filozofija, religija i umetnost, same po sebi 
nisu istorične, već imaju istoriju samo s obzirom na duh naroda, može pomoći da se ovaj 
problem jasnije artikuliše. Naime, ukoliko, kao što ovde tvrdimo, uzmemo u obzir da je Hege-
lovo čitanje istorije političkog čitanje koje je pre svega provedeno kroz umetničke, religijske i 
filozofske izraze, temelj njihove istoričnosti se pojavljuje kao nedostupan nezavisnom posma-
tranju. To odgovara stavu Franca Rozencvajga o neistoričnosti formi apsoutnog duha, ukoliko 
one nisu sadržaj određenog duha naroda, što u isto vreme znači da duh naroda, iz perspektive 
Hegelove filozofije, ostaje potpuno skriveni entitet ukoliko se o njemu ne govori s obzirom na 
forme apsolutnog duha. Za Rozencvajgov stav o odnosu istorije umetnosti, religije i filozofije 
i države, videti Rosenzweig, F., Hegel und der Staat, R. Oldenbourg, München, 1920, str. 
182. Ukoliko navedeno uzmemo u obzir, opravdano bismo se mogli zapitati nije li pitanje o 
političkom praksisu jedno od odlučujućih pitanja koja je moguće postaviti u okvirima Hegelo-
vog sistema, a koje pri tom nikad nije bilo postavljeno od strane samog autora.
8 Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Suhrkamp, Frank-
furt, 1986. str. 117.
9 Kao jedan od značajnih primera takvog mišljenja mogu se navesti Patočkini stavovi o od-
nosu mita, politike i filozofije, Patočka, J., Katzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, 
Suhrkamp, Frankfurt, 2010. str. 47-72. Patočkine ideje inspirisane su razdvajanjem između 
političkog života grčkog polisa i nepolitičkog karaktera orijentalnih carstava, na koje nailazi-
mo i kod Arendt, H., Vita Activa, R. Piper, München-Zürich, 1981. str. 27-30, šire str. 27-48.



176 ARHE XXII, 44/2025

unutar mitskog sveta, i da ne predstavlja samo puko prekoračenje granica 
koje su takvim svetom postavljene. Klasični primer kompleksnosti dinamike 
transgresije granica mitskog sveta predstavlja Prolog Parmenidovoj Poemi o 
prirodi. Glavni protagonista se vozi božanskim kočijama odlazeći na mesto 
na koje smrtnici odlaze samo zlom sudbom, ali umesto da ga Pravda kazni, 
ona ga dariva uvidom koji se tiče stvari koje se nalaze daleko od puteva 
smrtnika.10 Na taj način filozofija, koja ne bi trebalo samo da ispriča priču, 
već i da položi dokaze u skladu sa logosom, počinje prerušena u ep. Ovo 
prerušavanje nije samo spoljašnja slučajnost, već predstavlja sliku unutrašnje 
razgradnje elemenata mitskog sveta.11

Među prestupnicima u okvirima mitskog i potom epskog sveta, nalaze 
se i prvi istoričari. Iako Hegel prve istoričare povezuje sa prvim političkim 
zajednicama, bez direktnog ukazivanja na delimičnu strukturnu podudar-
nost, u odnosu prema mitskom svetu, između njih i epskih pesnika,12 oni i 
dalje spadaju u pleme onih koji su uprkos svojim prestupima uspeli da prođu 
nekažnjeno od strane bogova. Ipak, priroda njihovog prestupa je specifična 
i takva da sa sobom povlači nemogućnost kazne. Herodot iz Helikarnasa i 
Tukidid iz Atine odabrali su da napišu istorije umesto da ispričaju priče.13 Na 

10 Parmenid, O prirodi u Žunjić, S., Fragmenti Elejaca, BIGZ, Beograd, 1984. str. 67. U 
Predavanjima iz filozofije lepe umetnosti, Hegel primećuje značaj epike za nastajuću filo-
zofsku istinu, naglašavajući da je karakter istine u Parmenidovoj poemi čisto stvarstveni i 
prema tome epski, Hegel, Ästhetik, str. 328. Danas znamo da prolog Parmenidove poeme, čiji 
pesnički karakter je Hegel posebno naglašavao, ne samo da ima isti oblik kao epski heksame-
tar, već je delom sačinjen od pozajmljenih opštih mesta iz epskih poema, videti Coxon, A.H., 
The Fragments of Parmenides, Parmenides Publishing, Las Vegas-Zurich-Athens, 2009. str. 
9-13.
11 U izvesnom smislu epski svet se već nalazi u koliziji sa mitskim svetom, Adorno i 
Horkhajmer posebno su insistirali na tome u Dijalektici prosvetiteljstva, videti Adorno, T., 
Horkheimer, M., Dialektik der Aufklärung, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main, 
2006. str. 62. Ukoliko je epski svet već temeljno negativni svet razgradnje postojećeg mitskog 
poretka, filozofija onda ne donosi princip negativnosti, ona onda samo dovodi do svesti nega-
tivnost kao temeljnu činjenicu takvog sveta.
12 Atanasković, „Hegel i izvorna istoriografija”, str. 92-105.
13 Kako Majer primećuje, Herodotove Historiai ne treba razumeti u savremenom smislu 
istorijske naracije, mnogo pre treba ih čitati kao izveštaj baziran na istraživanju – Herodot je 
takoreći zapisao rezultate vlastitih istraživanja. Majer, Nastanak političkog kod Grka, str. 360. 
Značajno je da takvo pričanje priče koje se zasniva na prethodnom istraživanju, biva značajno 
suprotstavljeno Mitosu kao priči koja se temelji u praksi prenošenja. U tom smislu, način na 
koji Herodot započinje svoje Istorije, vredan je pažnje, prvi pasusi su posvećeni različitim 
pričama (Logoi) Grka i varvara o predistoriji grčko-persijskog rata – Herodot ih ukratko izlaže 
– da bi potom prešao na sopstvenu priču zasnovanu na istraživanju, u isto vreme naglašavajući 
da se uzdržava od suda o valjanosti već postojećih priča o predistoriji rata. (Hdt. 1.5.3) Ovde 
ćemo se u daljem tekstu koristiti standardnom notacijom, za izvornik smo koristili sledeća 



177HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

taj način, našli su se daleko od mesta na kome bi još uvek zazirali od kazne. 
Do tada je smrtnicima bilo dato da pričaju i pevaju o bogovima i herojima, 
kao i o sudbini nejakog ljudskog roda. Epski spevovi bazirani na mitološkom 
sadržaju svoja pevanja započinju zazivanjem božanstava.14

Ilijada, spev o ratu između Trojanaca i Grka, počinje pripovedanjem o 
razdoru između plemenskih vođa i heroja, takav razdor posledica je eksterne 
volje božanstava. Mitska podloga epskog speva ne sastoji se samo u pozaj-
mljivanju motiva, već i u izlaganju večnog prezenta povezanosti ljudskih i 
božanskih događanja, što sa sobom povlači prolaznost i tragičnu efemernost 
ljudskih dela – u krajnjoj liniji, značajni ljudski poduhvati svoje poreklo ima-
ju na Olimpu, a ne u svetu ljudskog timosa i hibrisa. Nasuprot takvom pristu-
pu epskih pesnika, prvi istoričari pišu sa interesom za ljudska dela: „[…] da 
se vremenom ne bi umanjio značaj onoga što je čovek stvorio, te da velika i 
divna dela, i ona koja su stvorili Heleni, kao i ona koja su stvorili Varvari, ne 
bi bila zaboravljena.”15 Oni su takođe oduševljeni veličinom ljudskih podu-
hvata, pa je tako: „Tukidid Atinjanin opisao […] rat Peloponežana i Atinjana, 
kako su ratovali jedni s drugima. Počeo je pisati odmah u početku, jer je na-
slutio, da će biti veliki i najvredniji spomena od pređašnjih ratova...”16

Prestup koji čine prvi istoričari događa se na polju koje je do tada bilo 
rezervisano za mit i ep – na polju pamćenja. Hegel nije propustio da primeti 
ovu podudarnost. U predavanjima iz 1822. godine, a kasnije i u manuskriptu 
iz 1828, pesnici se navode kao primer prvih stvaralaca trajnih predstava na 
osnovu prolaznog materijala datog u opažanju.17 Na oba mesta oni su prika-
zani u kontrastu prema istoričarima, i to po dva osnova: 1) Pesnici stvaraju 
na osnovu sopstvenih osećanja, dok istoričari stvaraju na osnovu sopstvenog 
političkog praksisa i na osnovu izveštaja savremenika; 2) Pesnici stvara-

izdanja: Herodoti, Historiae, Oxford University Press, Oxford, 2015 i Herodotus, Histories, 
Harvard University Press, Harvard, 1920. trans. A. D. Godley, za prevod na srpski jezik ko-
rišćeno je izdanje Herodot, Herodotova Istorija, Dereta, Beograd, 2018. prev. Milan Arsenić
14 „Pevaj mi o boginjo, gnev Ahileja Pelejeva sina…” (Hom. Il. 1.1) „Reci mi, o muzo...” 
(Hom. Od. 1.1) Ovde navedeno prema izvornicima Homer, Homeri Opera, Oxford, Oxford 
University Press, 1920. i Homer, The Odyssey, Harvard, Harvard University Press, 1919. 
trans. A. T. Murray, za prevod Homer, Ilijada Zavod za udžbenike, Beograd, 2002. prev. Miloš 
N. Đurić i Homer, Odiseja, Beograd, Dereta, 2004. prev. Miloš N. Đurić
15 Hdt. 1.1.0
16 Thuc. 1.1 Ovde su korišćeni izvorni tekstovi iz Thucydides, The Peloponesean War. 
Oxford University Press, Oxford, 2009. trans. Martin Hamond i Thucydides, Historiae in 
two volumes, Oxford, Oxford University Press, 1942. za prevode je konsultovano i izdanje 
Tukidid, Povijest peloponeskog rata, Matica hrvatska, Zagreb, 1957. prev. Stjepan Telar.
17 O ovome videti Atanasković, „Hegel i izvorna istoriografija”, str. 99-105; Atanasković, 
„Hegel i Mnemosina…”, str. 59-68.



178 ARHE XXII, 44/2025

ju predstavu za čula, dok istoričari stvaraju duhovnu predstavu.18 I jedni i 
drugi pak stvaraju predstave u medijumu jezika, čime daju trajanje onome 
što se isprva pojavljuje kao tranzitorno – pesnici, jednako koliko i istoričari, 
popunjavaju hram Mnemosine sadržinom. Zbog toga, iako u Predavanjima 
iz filozofije svetske istorije nalazimo mesta na kojima Mnemosine u prvom 
redu biva direktno asocirana sa istoričarima, ne treba smetnuti sa uma da je 
delatnost istoričara izneta u direktnom paralelizmu sa pesništvom.19

Ovde je takođe značajna neuobičajenost sadržaja koji se unosi u hram 
boginje pamćenja. Umesto večnih dela heroja i priča o delima bogova 
i heroja, istoričari donose priče o ljudskim delima. Na taj način dolazi do 
tranzicije u kulturi pamćenja. Ne radi se samo o pukoj zameni objekta koji je 
vredan pamćenja, već i o promeni prakse koja stvara takve objekte. Mit biva 
zamenjen istorijom. To ne znači da se mit i ep završavaju tamo gde počinje 
istorija – to samo znači da možemo da konstatujemo postojanje novog načina 
pripovedanja koji ima odlučujuću ulogu u formiranju nove vrste pamćenja 
koja je postojala i još uvek postoji zajedno sa mitskim praksama. Poslednje 
je i omogućavalo transgresiju okvira mitskog sveta. Istorija cilja na mesto 
pamćenja formirano u okvirima mitske tradicije, ona ne vrši transgresiju 
mitskih predstava stvaranjem novog mesta pamćenja, već stvaranjem novog 
objekta u pamćenju. 

Pisanje istorije podrazumeva nepoverenje prema mitu. Mitski svet je 
svet nejasnih izvora u čija dešavanja se istoričar ne uzda.20 Ipak, tu se ne 
radi samo o istorijsko-epistemološkom problemu koji se već u Hegelovo 
vreme kristalisao kroz pokušaje pisanja istorija koje govore o istorijskoj 
podlozi sveta u kome su nastale mitske priče.21 Dakle, problem nije samo u 

18 Atanasković, „Hegel i izvorna istoriografija”, str. 97-98.
19 Hegel, G. W. F., Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 1822-1828, u G. W. F. Hegel, 
Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg, 1995. str. 121-137. str. 123, 
u daljem tekstu VPWG (1828); Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Philosophie der Welt-
geschichte, Berlin 1822/23. Nachschriften von Karl Gustav Julius von Griesheim, Heinrich 
Gustav Hotho und Friedrich Carl Hermann Victor von Kehler, Felix Meiner, Hamburg, 1996. 
str. 4, u daljem tekstu VPWG I (1822); Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Philosophie der 
Weltgeschichte I, Nachschriften zu dem Kolleg des Wintersemesters 1822/23, Felix Meiner, 
Hamburg, 2015. str. 5-6, u daljem tekstu VPWG II (1822).
20 Hegel ovo naglašava na više mesta VPWG (1828), str. 123-124; VPWG I (1822), str. 4. 
VPWG II (1822), str. 6-7. VPWG (1830), str. 195-196.
21 Takve pokušaje otkrivanja stranog sveta antike, kao podloge epskog pripovedanja, na-
lazimo još na počecima moderne filologije, Wolf, F. A., Prolegomena zu Homer (H. Muchau 
übers.), Reclam, Leipzig, 1908. Ovakav način mišljenja je i dalje aktuelan, sjajan savremeni 
primer takvog pristupa su istraživanja koja je tokom proteklog veka provodio Mozes Finli, 
Finley, M., The World of Odysseus, Viking Press, New York, 1954.



179HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

dostupnosti događaja o kojima se govori kroz mitove i epske pripovesti, već 
i u formiranju cesure između mitskog i istorijskog vremena. Za Herodota i 
Tukidida nije značajno ono što se moglo dogoditi pre nekoliko stotina go-
dina pred zidinama Troje – oni čak nisu ni naročito raspoloženi da kritikuju 
mitsku tradiciju koja pripoveda o tim događajima.22 Sa stanovišta nama 
savremene istorijske svesti, ovo je krajnje začuđujuće. Posebno, ukoliko u 
obzir uzmemo to što je kultura u kojoj su živeli Herodot i Tukidid bila kultu-
ra u kojoj se još uvek pamtilo kroz ep, iznenađuje nedostatak potrebe prvih 
istoričara za uspostavljanjem istorijskog pamćenja o periodu koji do tada nije 
bio njime obuhvaćen. Ipak, nedostatak direktne konfrontacije između epike i 
istoriografije, nikako ne podrazumeva i nedostatak svake konfrontacije.

Hegel naglašava kako istoričar prolazne događaje unosi u hram Mnemo-
sine i pri tom ih daruje besmrtnim životom. On pesnike smatra prvim gradi-
teljima hrama pamćenja, prvi opšti duh koji svoj izraz ima u opštoj predstavi 
u kojoj subjekti zajednice prepoznaju sebe, produkt je pesništva.23 Njegov 
sadržaj ispunjen je neljudskom ljudskošću heroja – neljudskom zbog toga što 
heroji za svoja dela ipak ne mogu da zahvale vlastitoj delatnosti, već odstupa-
nju od sopstvene prirodnosti. Heroj još uvek nije u punom smislu autonomni 
subjekt, njegova dela su posledica delovanja heterogenih sila, ona su njegova 
samo u onoj meri u kojoj je on njihov nosilac. S druge strane, dela istorijskih 
individua – državnika, diplomata, vojskovođa itd. – čak i kada su određena 
sebičnim interesima bez svesti o opštem značaju, učinjena su s obzirom na 
ono opšte i u okvirima opšteg, u smislu države i njenih institucija. Zbog toga 
je Hegelova koncepcija lukavstva uma dvoznačna. Na prvi pogled stvar je 
banalna, i tiče se apologije navodnog istorijskog besmisla. Naizgled, Hegel 
želi da pokaže na koji način iz direktno nemoralnog i sebičnog činjenja, ipak, 
proizlaze valjani rezultati sa stanovišta celine. Moguće je da to stoji. No, 
ovde je značajno interesantnije kako Hegel ukazuje na način na koji politička 
zajednica primorava pojedinca koji deluje iz svojih sopstvenih motiva, da te 
motive usmeri ka opštem. Primera radi, pitanje nikad ne treba da ostane na 
tome na koji način je, recimo Cezar, gledajući da ostvari svoje ambicije, uz-
gred obezbedio i jedinstvo rimske republike – već se radi o tome da je Cezar, 

22 Herodot na početku Istorija iznosi različite priče o uzrocima rata, da bi potom prešao na 
izlaganje one koju smatra najverodostojnijom, Hdt. 1.1.1 – 1.5.3 Tukidid insistira na razlici 
između njegovog poduhvata i pesništva, Thuc. 1.21.1, ipak, značajno je da o događajima iz 
mitskih vremena ne nudi značajno drugačiju sliku i ne pokušava da ispravi stare izveštaje, na 
početku istorije on ovakve pripovesti koristi samo kako bi dokazao da u njima nije sadržan 
nijedan dokaz koji bi upućivao na pređašnji događaj koji bi bio većeg obima od Peloponeskog 
rata, Thuc. 1.1.1 – 1.11.2. 
23 Atanasković, „Hegel i Mnemosina…”, str. 62.



180 ARHE XXII, 44/2025

kako bi uopšte ostvario vlastite, ma koliko sebične interese, iste mogao da 
vidi ostvarivim samo kroz medijum opštosti, u partikularnom slučaju kroz 
rimsku republiku. Država ukida važnost herojske kontingentnosti. Ahilejevo 
herojstvo, sa stanovišta pamćenja čiji je objekat država kao politička za-
jednica, potpuno je nevažno. Ono pak što je važno jesu posledice koje su 
određena dela mogla da ostave na samu običajnosnu celinu, na njene zakone 
i ustrojstvo. Za Tukidida, na primer, centralna tema nije atinsko ili spartan-
sko herojstvo, u njegovoj istoriji glavni akteri nisu junaci koji istupaju kao 
simboli zavađenih strana i od čijeg herojstva zavisi zaplet priče. Ono pak što 
fascinira atinskog istoričara jeste mogućnost da polis obezbeđuje ogromnu 
flotu, koja mu zauzvrat nudi supremaciju na morima i trgovinski monopol u 
Heladi, zatim posledice atinskog, odnosno spartanskog državnog uređenja na 
ishod rata, kao i posledice samog tog rata po budućnost polisa. Takva proza 
je neposlušna prema strukturi epa, ona krši pravila epskog pripovedanja i u 
hram pamćenja krišom unosi ono što se u njemu do tada nije nalazilo. Tako, 
mirna koegzistencija stalno promenljivog sadržaja pamćenja o državi, sa 
nepromenljivim pamćenjem o herojskim delima, ne može biti mišljena kao 
simultano postojanje dve forme pamćenja, već direktno upućuje na kontrast 
između onoga što će se ubuduće uopšte nazivati pamćenjem, i onoga što će 
predstavljati samo mit.

Epski spevovi ne izveštavaju o materijalu koji bi istorijsko pamćenje mo-
gao da potakne na delatnost, stoga istoričar mora da čini drugačiju stvar od 
pesnika – ipak, Hegel ne ostavlja prostora za sumnju da istorija predstavlja 
dominantnu praksu pamćenja u društvu koje više ne funkcioniše po mito-
loškim uzusima koji su još uvek predstavljeni u epu. Hram Mnemosine biva 
preplavljen sadržajem koji je njegovim graditeljima isprva bio potpuno stran. 
Posebno je interesantno to što istorijska svest u svojoj ravnodušnosti prema 
mitskoj istini redefiniše ulogu epske tradicije. Epski spevovi više nemaju me-
sto univerzalne predstave u kojoj je zajedništvo predstavljeno kroz veličinu 
predaka, njihov sadržaj sada biva doveden u vezu sa državom. Sa nastankom 
političke zajednice epsko pesništvo i mitski motivi više ne sačinjavaju način 
na koji zajednica plemena predstavlja svoje jedinstvo kroz figure heroja. 
Naprotiv, u periodu klasične Grčke, uloga epskog pesništva biva percipirana 
kroz prizmu paideje koja podrazumeva obrazovanje dobrog građanina polisa, 
dok je sam polis sa njegovim zakonima pravi objekat aktivnosti pamćenja 
kao proze koja nastaje na podlozi pisanog zakona.24 Biće države koja postoji 
kroz opštost vlastitih institucija i zakona samo po sebi je istorijskog karakte-

24 VPWG (1830), str. 193.



181HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

ra – „proza” zakonodavaca zahteva prozu istorije.25 Nedovršena sadašnjost 
države za sobom povlači i svest o sopstvenoj nedovršenosti i potrebu da ista 
bude izražena i predstavljena, ta predstava je prva istorijska proza.

Pretpostavimo da je dovoljno eksplicirana Hegelova načelna teza o odno-
su između istorije i pesništva, kao dva različita i međusobno inkompatibilna 
modusa pamćenja. Ipak, odmičući se od Hegelovih reči, bilo bi interesantno 
proveriti ih na delima istoričara na koje se Hegel poziva. Prethodno, treba 
sažeti ovde iznetu interpretaciju odnosa mita i istorije na osnovu Hegelovih 
teza o istoriografiji i pesništvu: Istorija i epska poezija kao dominantne 
forme pamćenja međusobno su isključive – onog momenta kada istoričari 
u takozvani hram Mnemosine unesu trajne predstave o isto tako trajnom i 
nekontingentnom sadržaju (državi, institucijama, pravu itd.), nemoguće je 
od njih očekivati da priznaju epsku svest kao način pamćenja koji odgovara 
političkoj zajednici kao centralnom objektu njihove stvarnosti.

Ipak, ovakav odnos između istorije i epa ne znači da se istorijska svest 
bavi samo pričama o vremenima u kojima postoji politička zajednica. Izvorne 
istoričare koji stvaraju duhovnu predstavu o nedovršenom prezentu političke 
zajednice, često značajno okupira i priča o njenom nastanku i predistoriji. 
Intrigantno je da Hegel ovo propušta da naglasi, skrećući pažnju na to kako 
je izvorna istorija način pripovedanja koji izveštava o događajima koji su 
savremeni sa piscem ili mu barem nisu značajno vremenski udaljeni, potom 
navodeći Herodota kao primer izvornog istoričara. U Herodotovim Istori-
jama pak, primetićemo da je samo jedan njihov deo posvećen događanjima 
njegovog vremena i zajednice. Veći deo Istorija posvećen je pričama o kraj-
nje stranim i nepoznatim narodima za prosečnog stanovniku Helade Herodo-
tovog vremena, a ovaj akcenat na udaljenom i stranom je posebno upadljiv 
u prvim knjigama. No, prvih nekoliko knjiga Herodotovih Istorija ne mogu 
se svesti na jednostavne putopisne beleške, ili na neku vrstu kompilacije 
najrazličitijih priča koje je on zabeležio na često upitnim putovanjima starim 
svetom. Umesto toga, prve knjige Istorija su deo značajno kompleksnijeg 
narativa koji treba da odgovori na pitanje o tome ko je krivac za skorašnje 
ratove Helena i Persijanaca? U prvoj knjizi, osvrćući se na mitske pripovesti 
različitih naroda o prastarim uzrocima ovog konflikta, Herodot navodi slede-
će:

Videli smo šta o tome pričaju Persijanci, a šta Feničani. Ja ipak nisam u stanju 
da kažem kako se to upravo dogodilo, ali znam čoveka koji je prvi počeo da 
se neprijateljski ponaša prema Helenima. Pošto ga pomenem, nastaviću sa 

25 Isto.



182 ARHE XXII, 44/2025

pripovedanjem u kome ću se podjednako osvrnuti i na velika i na mala ljudska 
naselja, jer su mnogi nekada veliki gradovi izgubili svoj značaj, a opet mnogi 
koji su u moje vreme veliki, bili su nekada beznačajni. Znajući da je ljudska 
sreća nestalna, pomenuću u svom pripovedanju podjednako i jedne i druge.26

Herodot pripoveda o malim i velikim gradovima u sadašnjosti i prošlo-
sti, što daje njegovoj priči na širini vremenskog horizonta. Ovakav početak 
značajno odstupa od autorovog prostora i vremena, a to direktno protivreči 
tezi o izvornim istoričarima kao pripovedačima događaja vlastitog vremena. 
Dakle, ovde nije važno samo jednostavno Herodotovo odnošenje prema sa-
vremenom, već i to što njegova priča predstavlja specifičan istorijski logos, 
a to će reći istraživanje koje treba da odgovori na pitanje: Kako je došlo do 
sukoba Helena i Varvara? Priča i priče o gradovima i promenljivim udarcima 
sudbine, sačinjavaju pozadinu sukoba. Takva podloga ukoliko već ne govo-
ri o sigurnim načelima i uzrocima rata, jer to je za pripovedača nemoguće, 
donosi nam priču o pričama.27 Herodot stvara predstavu isklesanu u jeziku 
sopstvenih savremenika, jeziku koji počinje da se suprotstavlja sopstvenoj 
ukorenjenosti u epici. Na kraju krajeva, Herodot nas izveštava samo o vlasti-
tom vremenu pripovedajući o onome što je mogao da čuje od savremenika, 
kao i o onome što i sam može da vidi. Na taj način Istorije onda kada nisu 
pripovest o događajima u kojima je Herodot i sam učestvovao, ne samo da 
nisu daleko od izvorne istorije kako je Hegel određuje, već joj potpuno odgo-
varaju kao pripovedanje o savremenim događajima. No, ne treba smetnuti sa 
uma da je takva priča moguća samo kroz prepričavanje priča koje je istoričar 
mogao da čuje od svojih savremenika.

Lako može proći neopaženom drskost i neposlušnost Herodotovih Isto-
rija prema epskom pamćenju. Istini epike Herodot suprotstavlja pričanja 
vlastitih savremenika. Postoji slaganje između Herodotovog načina pisanja 
Istorije, i osnovnog shvatanja izvorne istorije kod Hegela, i to na više mesta: 
1) Istorije su izvorna istorija zbog toga što posreduju između tranzitornosti i 
trajanja; 2) One to čine na drugačiji način nego što to čini još uvek mitološka 
epika, tako stvarajući duhovnu predstavu čiji objekat nisu kontingentna dela, 
već je to trajni objekat političke zajednice; 3) Istorije su jezička duhovna 

26 Hdt. 1.5.3 – 1.5.4
27 U vezi sa Herodotovim pripovedanjem Majer primećuje: „Najvažniji zadatak video je u 
sakupljanju i očuvanju predanja, da pripoveda ono što se pripoveda (légein tà legômena)”. 
Majer, Nastanak političkog, str. 376. Majer ovakav Herodotov manir dovodi u vezu sa nau-
čnom strogošću, koja se ticala postupanja sa izvorima. (Isto.) No, pitanje je u kojoj meri kod 
Herodota postoji striktno razdvajanje između pripovesti, kao izvora, i događaja o kojima 
pripovesti izveštavaju, jer Herodot ne pripoveda samo na osnovu onoga što se pripoveda, već 
doslovno ono što se pripoveda.



183HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

predstava, jezik u formi priče koji se nalazi u jasnom odnosu prema mitu i 
epu, pa tako s jedne strane, Herodot ostaje ravnodušan prema istini mitskog 
sveta, s druge strane on objekte koje je proizveo taj svet upotrebljava na dru-
gačiji način i time aktivno transformiše mitsku svest. 

Ipak, kako izgledaju pomenuti odnosi na primerima uzetim iz Istorija. 
Gde Herodot pokazuje političku zajednicu kao objekat istorijskog pamćenja? 
Na koji način upotrebljava objekte mitskog sveta i šta znači trajnost u svetu u 
kome je sreća nestalna i nesigurna? Kako bismo to bliže pokazali kao primer 
ćemo iskoristiti specifična mesta u Istorijama. Ovde će nam za tu svrhu po-
služiti elementi Priče o Krezu,28 kao i analiza fraze karakteristične za Hero-
dotovu istoriju, koja se uvek iznova ponavlja: Do u moje vreme.29 Na ta dva 
primera, pokušaćemo da pokažemo kako objekat Herodotovog istorijskog 
pamćenja, tako i njegov odnos spram mitskog sveta. Dakle, neophodno je da 
načinimo ekskurs u polje koje se nalazi van konceptualnih okvira Hegelove 
Filozofije svetske istorije kako bismo pokazali njenu relevantnost.

28 Herodotova priča o Krezovom usponu i padu, deo je Lidijskog logosa (Hdt. 1.5. -1.94) 
No, uloga koju Krez igra u Herodotovom pripovedanju izlazi van okvira priče o usponu i padu 
lidijskog kralja – Krez se tokom Druge i Treće knjige Istorija, pojavljuje kao savetnik persi-
jskih vladara Kira i Kambiza, da bi kao aktivna figura nestao početkom treće knjige – ipak, 
nigde u Istorijama nije opisana Krezova smrt, događaj posle koga se Krez više ne pojavljuje 
kao protagonista jer Kambizov pokušaj njegovog smaknuća i odustajanje od istog (Hdt. 3.36). 
U daljem toku Istorija Krez ipak ne nestaje potpuno, već na nekoliko mesta njegovo nasleđe 
biva reaktualizovano sa čestim materijalnim referencama na njegove žrtvene darove hramo-
vima (Hdt. 3.47; Hdt. 5.36; Hdt. 7.30; Hdt 8.35; 8.122), takođe, Krez se ponovo pominje kao 
odlučujuća figura u priči o Alkmenoidima (Hdt. 6.125.), takođe u priči o Miltijadu (Hdt. 6.37). 
Interesantno je se Krez kod Herodota gotovo uvek pojavljuje na mestima na kojima je potreb-
no naći uzrok od koga je moguće otpočeti pripovedanje ili kojim je moguće objasniti događaj 
ili priču prenetu tradicijom: 1) On se pojavljuje kao čovek za koga istoričar zna, kao za onoga 
koji je prvi započeo neprijateljstvo prema Helenima – i prema tome naracija o njemu je u isto 
vreme i naracija o uzrocima sukoba 2) U istoriji jačanja Persijskog carstva, pojavljuje se kao 
savetnik čiji saveti i volja vladara da ih prihvate ili odbace, odlučujuće utiču na tok događanja 
3) Takođe, pojavljuje se kao uzrok bogatstva Alkmeonida, pošto je darivao Alkmeona 4) Kre-
zovi bogati darovi hramovima pokazuju se kao objekat želje jedne od sukobljenih strana, zbog 
kojih se preduzimaju vojni pohodi.
29 Ovde su nam značajne Herodotove reči ἐς ἐμὲ ili ἐπ᾽ ἐμεῦ, u bukvalnom prevodu do mene, 
što se obično prevodi sa do u moje vreme. U pogledu Herodotove upotrebe ovih reči izvanre-
dan je rad Karen Basi, videti Bassi, K., Traces of the Past: Classics Between History and 
Archaeology, University of Michigan Press, Ann Arbor, 2016. Poglavlje „Up to My Tyme: The 
Fading of the Past in Herodotus‘ Histories”, str. 106-143.



184 ARHE XXII, 44/2025

2. HERODOTOVA PRIČA O KREZU I SOLONU KAO PRIMER 
ODNOSA MITA I ISTORIJE

a) Krez i Solon

Lidijski vladar Krez je čovek za koga je Herodot znao da je uprkos svim 
pričama bio taj koji se prvi neprijateljski poneo prema Helenima.30 Ostavlja-
jući po strani mitska objašnjenja zavade između zapada i istoka, kondenzo-
vana u Homerovoj Ilijadi, Herodot se okreće logosu o Krezu – usput spomi-
njući i priče o mnogim gradovima i njihovoj promenljivoj sreći. Na taj način, 
logos o Krezu je direktna antiteza mitosu trojanskog rata. Kroz pripovest o 
lidijskom vladaru Herodot sažima priče vlastitog vremena u jedinstvenu isto-
riju, koja određuje kontekst u kome se odvija glavna tema njegovih Istorija: 
Rat između Grka i Persijanaca, kome je i sam svedočio. Interesantno, prvi 
veliki sukob između Grka i varvara, nije se dogodio zbog krađe žene i osvete 
kojom bi bila zadovoljena pravda, već iz Krezove ambicije da vlada Malom 
Azijom.31 Konflikt između Kreza i Grka koji su tada živeli u Maloj Aziji, 
kod Herodota ima jasnu političku dimenziju suprotstavljenosti između au-
tonomije grčkih gradova i njihove podređenosti spoljašnjoj vlasti. Najdublji 
uzroci konflikta o kome nam Herodot pripoveda nisu slučajnog i prolaznog 
karaktera, već imaju svoju ukorenjenost u vrednostima političke zajednice. 
Krezova Lidija je arhetip ne samo varvarske, ili pak nedemokratske, već 
zajedno sa tim i nepolitički orijentisane zajednice, ukoliko politika za Ati-
njane podrazumeva proces koji je neraskidivo vezan za one koji konstituišu 
zajednicu, a to su u prvom redu građani, u smislu slobodnih stanovnika po-
lisa. Ipak, Krez nije napao Helene zbog slučajnog hira, ili puke lakomosti na 
njihovo bogatstvo – on ih je napao kako bi proširio vlastito kraljevstvo. O 
ovim događajima, o kojima su pripovedali i njegovi savremenici, Herodot 
govori ostavljajući po strani tradicionalne forme pamćenja izražene u epskoj 
poeziji.32

30 Hdt. 1.5 O aitiološkoj ulozi Kreza videti posebno K. Majer Nastanak političkog, str. 
367-418. Majer primećuje kako otpočinjanje od Kreza Herodotu omogućava da se udalji od 
neposrednih uzroka rata, ali takođe i da izbegne ponavljanje mitskih pripovesti. Str. 350.
31 Majer primećuje kako priroda Krezovih odluka nije sasvim politička: „U Krezovoj odlu-
ci da se krene u rat s Persijancima, kao i u Kserksovoj odluci da krene u rat protiv Grka, 
spomenuti su, istina, politički motivi, ali su potom sasvim potisnuti u drugi plan religioz-
no-metafizičkim procesima i motivacijom.” str. 375.
32 O Herodotovom iskoraku izvan epa videti isto kod Majera, Nastanak poltiičkog, str. 
363-364. Odnos između Herodotove naracije i epike, u svim pojedinostima, svakako je tema 
koja prevazilazi okvire naše studije, ipak, karakteristika drugačijih temporalnih shema unutar 



185HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

Priča o Krezu sama po sebi ima mitološki status, ona već postoji u 
usmenom predanju onda kada je Herodot unosi u svoje Istorije. Za Helene 
Herodotovog vremena, Krez se ne pojavljuje samo kao arhetip varvarskog 
vladara, već i kao helenizovani varvarin, tako da ovde imamo i jednu od 
najranijih priča o helenizaciji. Krez je jedan od prvih asimilovanih varvara, 
makar na nivou priče. Na taj način figura Kreza kod Herodota ima simbolički 
status, koji je najverovatnije značajno odudarao od faktičke figure lidijskog 
kralja. U svakom slučaju, Herodotovo istraživanje imalo je smisao prenoše-
nja onoga što je pričano, a to delom objašnjava mitske elemente njegovog 
logosa. Krez se u tom logosu pojavljuje kao figura varvarskog neprijatelja, 
ali i figura najhelenskijeg među varvarima. U tom duhu, Herodot nam pre-
pričava tada verovatno popularnu priču o susretu Kreza i Solona. Po toj priči, 
lidijski kralj kao najbogatiji čovek svog vremena i suvereni vladar, upitao je 
atinskog zakonodavca da mu odgovori na sledeće pitanje: Ko je najsrećniji 
čovek koji je ikada živeo? Anticipirajući kako će mu Solon odgovoriti da je 
to upravo on, lidijski kralj. Ipak, poznato je, odgovor helenskog mudraca se 
isprva nikako nije dopao Krezu. Ne samo zbog toga što on nije bio naveden 
kao najsrećniji koji je ikada živeo, već i zbog toga što se njegova predstava o 
sreći, do granica nerazumljivosti kosila sa onom na koju je upućivao Solonov 
odgovor. Susret između Helena i varvara, tako je za svoj prvi rezultat imao 
nesporazum.  

Solonov odgovor, sastojao se od tri dela: Priče o Telu Atinjaninu, Priče o 
Kleobu i Bitonu i pouke o ćudljivosti Tihe.33 Na direktno pitanje ko je najsreć-
niji čovek na svetu koji je ikad živeo, Solon bez premišljanja odgovara da je 
to izvesni Tel, čiji kvalitet je bio određen samo time što je on bio Atinjanin, 
Tel Atinjanin. Herodotov logos o razgovoru Kreza i Solona izgleda kao da bi 
se tu i završio – za Solona samorazumljivom činjenicom sreće Tela Atinjani-
na – da ga zapanjeni Krez nije pitao za dalja objašnjenja: „A zašto baš Tela 
smatraš za najsrećnijeg čoveka.”34 Na šta je dobio sledeći odgovor:

Prvo zato […] što je taj Tel živeo u Atini za vreme srećnih dana i imao dobru i 
lepu decu, te je dočekao da od svih vidi unuke i svi su ga preživeli, a onda, što 
je proveo život u takvoj sreći i što je umro najslavnijom smrću. On je, naime, 
kad su se Atinjani borili protiv suseda u Eleuzini, došao svojima u pomoć i 

epike i istoriografije je ono što je za nas ovde od posebnog značaja, na tome insistira Basi: 
„‘Sadašnjost’ u Herodotovom radu, jasno nije idealizovana sadašnjost epskih izvođenja, već je 
savremena sa vremenom pisanja Istorija. Razlika je odlučujuća.” Basi, Traces… str. 107.
33 Hdt. 1.30-1.33
34 Hdt. 1.30.4



186 ARHE XXII, 44/2025

nateravši neprijatelja u bekstvo slavno poginuo. Atinjani su ga sahranili o dr-
žavnom trošku na onom mestu gde je pao i tako mu ukazali najveću počast.35

Solonov prvi primer jasno ističe kao vrednost život u političkoj zajednici 
– Tel nije Herakle, Tezej ili Ahilej, o njemu je nemoguće ispevati ep, priča o 
Telu priča je o samo još jednom od Atinjana ali i o međusobnom priznanju 
između pojedinca i zajednice. Politički život, prema tome, život je koji se na-
lazi u konstantnom aktivnom odnosu prema zajednici i koji je od iste povrat-
no određen. Tel gine za Atinjane, dok mu Atinjani, o trošku zajednice, što je 
posebno bitno, dižu spomenik na mestu gde je pao za Atinu. Prirodno, Krezu 
je ovakav odgovor potpuno stran, tako da se logos ne nastavlja povratnim 
pitanjem koje bi se dalje odnosilo na značenje prvog primera, umesto toga, 
Krez zahteva da mu Solon saopšti koga smatra za drugog najsrećnijeg, da bi 
dobio drugačiji, ali podjednako nezadovoljavajući odgovor:

Kleoba i Bitona. Ova dvojica, naime, bili su poreklom iz Arga i živeli su u 
svakom zadovoljstvu, a uz to bili su telesno snažni. Obojica su bili pobednici 
na olimpijskim utakmicama i o njima se pričalo ovo. Kad se u Argu održavala 
svečanost u čast boginje Here, morala im se majka hitno da odveze na kolima 
do hrama, a volovi im se nisu vratili na vreme s njive. I mladići su se u posled-
njem trenutku upregli u jaram i odvukli kola na kojima je sedela njihova majka. 
Vukli su ih tako četrdeset i pet stadija dok ne dođoše u hram. Kad su na očigled 
svih učesnika svečanosti to završili, umrli su najlepšom smrću. Bog je time dao 
do znanja da je za čoveka mnogo bolje da umre nego da ostane u životu. Saku-
pljeni Argejci slavili su snagu mladića, a Argejke su blagosiljale njihovu majku 
što je rodila takve sinove. Presrećna zbog tog dela i javnog priznanja, majka 
stade pred kip i pomoli se za zdravlje svojih sinova, Kleoba i Bitona, koji su joj 
odali tako veliko poštovanje, pa zamoli boginju da im da da budu najsrećniji 
ljudi na svetu. Posle te molitve, čim su prineli žrtvu i najeli se, mladići su u 
hramu zaspali i nisu se više ni probudili, nego im je to bio kraj. Zato što su bili 
tako dobri. Argejci dadoše da im se izrade slike i pošalju ih u Delfe.36

Kleob i Biton nisu poput Ahileja, Herakla, Hektora ili Tezeja, ipak oni 
nisu ni poput Tela Atinjanina – njihovu smrt Solon je okarakterisao kao 
najlepšu, ali ne i najslavniju. Kleoba i Bitona pamćenje drugačije zahvata. 
Naizgled, Solon Krezu pripoveda samo o dve različite slike sreće kod He-
lena, gde se prva odnosi na pravedan život u političkoj zajednici, a druga 
na poštovanje religijskih tradicija – koje potom objedinjuje trećom pričom o 
Tihe, koja odlučuje o promenljivoj i nejasnoj ljudskoj sreći: „To znači, Kre-

35 Hdt. 1.30.4-1.30.5
36 Hdt. 1.31.1-1.31.5



187HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

zu, čovek je u svemu ostavljen promenljivoj ljudskoj sreći.”37 Ipak, pored 
toga što Tihe jednako zahvata Tela kao i Kleoba i Bitona, kratki Solonov 
logos jasno govori o razlici između trajnih slika sreće. Mesto sećanja na Tela 
podigli su Atinjani, na mestu na kome on gine radi opštih interesa zajedni-
ce. S druge strane, slike Kleoba i Bitona – koji su kao nagradu za podvig 
nalik mitološkim herojskim delima dobili najlepši kraj u hramu boginje 
Here – Argejci šalju u hram u Delfima, time naglašavajući njihovo mesto u 
nepromenljivom poretku koji osigurava ograničenost značaja ljudskih dela 
naspram nepromenljivog poretka kosmosa. Tako, sećanje na Tela postaje čak 
i fizički mesto na kome Atinjani pamte, dok sećanje na Kleoba i Bitona biva 
prineto na žrtvu hramu u Delfima – ne treba izgubiti iz vida da su se darovi 
hramovima u starom svetu smatrali žrtvama.

Razlika čak postoji i u samom fizičkom prostoru u kome se događaju 
dela i u kome nastaje sećanje. Dok Tel gine na otvorenom polju, Kleob i Bi-
ton umiru u Hramu. Paralelno tome Telov grob kao mesto pamćenja nalazi se 
na otvorenom polju, dok se slike Kleoba i Bitona nalaze unutar zidina riznice 
hrama u Delfima. Na taj način imamo dva simbola, simbol delovanja u kon-
tekstu političke zajednice i simbol delovanja u okviru plemenske zajednice. 
Politički praksis uvek pomera okvire zajednice, pa se Telov grob ne nalazi u 
Atini, dok slike Kleoba i Bitona ostaju simboli delovanja u okvirima poro-
dične ili plemenske zajednice određene mitološkim okvirima. Tel umire zbog 
toga što dela, on ne biva nagrađen smrću. Telovu smrt Solon jasno određuje 
kao bolju, dok o onoj Kleoba i Bitona govori kao o lepšoj, bez dvoumljenja 
govoreći o Telu kao o najsrećnijem.

Solonova poruka je jasna – na kraju ona se odnosi i na dominantni motiv 
sudbine i promenljivosti ljudskih prilika. Ipak, upadljiv je kontradiktorni 
sadržaj koji u njoj zatičemo. Prvi primer odnosi se na stanovnika polisa, koji 
je svoj život posvetio političkoj zajednici, dok se drugi primer odnosi na mla-
diće koji su iskazali poštovanje prema društvenim normama karakterističnim 
za mitsku svest. Solon je tako Krezu izneo različite predstave helenske sreće, 
naglašavajući prvi primer koji je vezan za život u političkoj zajednici.38 Vred-

37 Hdt. 1.32.4
38 Postoji poredak između tri priče u Solonovoj naraciji. Jedino prva od njih nudi potpuno 
autonoman politički sadržaj, dok druga nudi primer koji bi u svojoj jednostavnosti trebalo da 
pogodi „nivo” Krezove još uvek nepolitičke svesti. Krez je u stanju, premda sa zakašnjenjem, 
da razume jedino treći deo priče. Objašnjenje koje bi posezalo za činjenicom promenljivosti 
ljudskih prilika i koje bi upućivalo na nesigurnost ljudskog stanja u kosmičkom poretku, ne 
bi bilo potrebno sagovorniku za koga je vrednost života u polisu samorazumljiva referentna 
tačka u obrazlaganju sreće – da je Solon pričao svoju priču o Telu Atinjanima, ne bi morao 
da se potpomaže pričom o Kleobu i Bitonu, ili mitskim slikama nesigurnosti ljudskih prilika. 



188 ARHE XXII, 44/2025

no je skrenuti pažnju na to da Krezovo nerazumevanje ne proističe samo iz 
njegove nesposobnosti razumevanja hirovitosti sudbine, već i iz nemogućno-
sti da iz svoje pozicije vladara nad polisima (ali ne i građanina polisa) spozna 
vrednost političkog – čak i onda kada u ograničenom kontekstu predstavlja 
političku figuru.

Ovo poslednje je razlog Krezove tragike. Nedostatak shvatanja politič-
kog ga vodi u nove poduhvate – volja za širenjem vlastitog kraljevstva nije u 
punoj Solonovoj meri politička i ona Kreza odvodi do njegovog kraja u ru-
kama persijskog kralja. Ipak, u Herodotovim pripovedanjima ne postoji priča 
o Krezovom kraju. U trenutku najveće opasnosti, Krez se priseća Solonovih 
reči i pripoveda ih persijskom kralju, koji ga po njihovom čuvenju oslobađa 
kao mudrog čoveka i uzima za svog savetnika. Na taj način, Krez postaje 
glas Helena, domaći glas u pričama o varvarima koji poništava apsolutnu 
stranost Persijanaca, njihovih stremljenja i odluka. Figura Kreza nadalje služi 
politizaciji persijskih odluka, tako da ove mogu biti razumljive iz helenske 
političke perspektive.

 Dakle, priča o Krezu i Solonu još jednom potcrtava političku pozadi-
nu Herodotovih istorija, ne samo da je njihov centralni predmet sukob između 
helenskih polisa i persijskog carstva, kao sukob dve zajednice organizovane 

Moglo bi se primetiti da život određen okvirima političke zajednice, poput polisa, u kojoj 
je svoj vek proživeo Solonov Tel Atinjanin, osigurava ljudsko stanje od nepredvidivih igara 
sudbine, dok život despota, sličan Krezovom životu, ostavlja čoveka ranjivog spram delovanja 
sila o kojima govori mitski svet. U tom smislu, mitska naracija oslikava prilike predpolitičkog 
sveta, zajedno sa njegovom krajnjom nesigurnošću, dok istorijska naracija odgovara sigurnim 
okvirima života unutar organizovane političke zajednice – na taj način, Krez kao despot i dalje 
razumeva samo pouku izraženu mitskim jezikom i to samo pod pritiskom spoljašnjih okolno-
sti, pošto privezan na lomaču na koju ga je postavio Kir, konačno primećuje u kojoj meri je 
promenljivost ljudskih prilika ono što i njega zahvata. Pošto Krez Kiru saopštava Solonovu 
poruku o promenljivosti ljudske sreće, persijski vladar odlučuje da ga poštedi, jer primećuje 
da se radi o čoveku koji mu je sličan. (Hdt. 1.86) Ovo prepoznavanje između Kira i Kreza, 
svakako da je moguće shvatiti kao značajnu sličnost, obojica se prepoznaju u mitskoj istini 
Solonove poruke, ipak, Krez potpuno zaboravlja na prethodnu priču o dve slike sreće kod 
Helena, da bi kao sopstvenu istinu shvatio samo mitski deo naracije. Na taj način, ono što je 
Liđanima, pa posledično i Persijancima, zajedničko sa Helenima, svakako da nije razumev-
ane političke zajednice – poslednje predstavlja čak značajan diferencijalni element – već je 
to univerzalna istina mitološke naracije o promenljivosti ljudskih prilika. Persijanci su na taj 
način, kroz Krezovo prenošenje Solonovog nauka, dovoljno bliski Herodotovim slušaocima i 
čitaocima, dok distanca ostaje dovoljno očuvana kako bi se mogla shvatiti činjenica krajnjeg 
neprijateljstva – sukob između Grka i varvara kod Herodota, tako je moguće shvatiti kao su-
kob između političkog i ne-političkog, to nije mitološki sukob o kome se peva u epskoj epici, 
ipak, strogo govoreći nije ni sukob dve političke zajednice. Krezovo nerazumevanje priče o 
Telu, i njen kasniji zaborav, predstavljaju značajan preduslov za razumevanje okvira u kome 
Herodot razumeva grčko-persijski konflikt.



189HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

na načine različite do nesvodivosti, već se radi o tome da je razumevanje ili 
ignorisanje vrednosti političkog u različitim zajednicama tačka presecanja za 
mnogostruke uzroke koji su konačno doveli do sukoba. Međutim, pored toga 
što je Krez prvi čovek koji je napao Helene i koji nije razumeo sreću života 
za zajednicu, prema tome političkog života, on kod Herodota ima još jedno 
važno preimućstvo: Krezovi darovi hramu u Delfima predstavljaju još jednu 
značajnu tačku priče o ratu između Helena i varvara, koja povezuje različite, 
naizgled nepregledne niti Herodotovih priča. Krez je varvarin koji priznaje 
istinitost delfijskog proročišta i šalje mu darove. No, te mitske žrtve ovde 
imaju specifičnu funkciju. Kao objekat koji je proizveo mitski svet one se u 
Istorijama ne pojavljuju s obzirom na svoje religijsko značenje, već imaju 
sasvim drugu, premda jednako značajnu ulogu: One svedoče o događajima 
o kojima nam Herodot pripoveda – slično kao i ostali darovi koje on obično 
pominje kada želi da materijalnim dokazima potkrepi validnost svog pri-
povedanja. Posebno je značajno to što Herodotova potreba za materijalnim 
potkrepljenjem pripovesti nužno biva usmerena na objekte koji su nastali kao 
proizvod praksi mitskog sveta – naprosto, Herodotove priče svoje potkreplje-
nje su mogle da nađu jedino oslanjajući se na objekte koji su bili proizvedeni 
unutar mitskog sveta. 

b) Do Herodota – Krezovi darovi

U kontekstu takve suprotstavljenosti, interesantno je na koji način nam 
Herodot pripoveda o Krezovim žrtvama i darovima helenskim hramovima. 
Pošto se i sam Krez našao u sličnoj poziciji u kojoj su se našli i Grci koje je 
prethodno pokorio, naime, pošto se Kirovo carstvo pojavilo kao jasna pretnja 
lidijskom kraljevstvu, rešio je da se posavetuje sa proročištem oko toga šta 
mu je najbolje činiti, ali pošto nije znao koje proročište daje istinite savete, 
odlučio je da oproba čuvena proročišta starog sveta, poslavši glasnike koji su 
trebali da mu dostave pisane izveštaje po pitanju toga šta to kralj Krez tre-
nutno čini. Rezultat njegovog ispitivanja bio je taj da su dva grčka proročišta 
prošla test: delfijsko i Amfijarejevo. Pošto je saznao koja proročišta odista 
to i jesu: „[…] Krez je velikim žrtvama tražio milost od boga u Delfima.”39 

39 Krez nije samo prvi čovek koji se neprijateljski poneo prema Helenima – Krez je i prvi 
istočni despot koji je potčinio Helene. U tom smislu, početak priče o Krezu, nije samo početak 
naracije o predistoriji sukoba, već je ujedno i početno mesto za naraciju o sukobu između 
helenskog političkog života (helenskih polisa) i za Atinjane suštinski nepolitičkog načina 
vladanja, kao što je to Krezova despotska vlast. Hdt. 1.6 Prema tome, Krez nije samo prvi 
helenski neprijatelj – on je prvi despot koji je potčinio helenske polise.



190 ARHE XXII, 44/2025

Pored uobičajenih žrtvi paljenica o kojima se pripoveda, a Krez je po He-
rodotu išao toliko daleko da je zahtevao da i svi podanici podnesu žrtve, on 
je načinio i trajne darove u vidu zlatnih opeka i zlatnog lava. Interesantno, 
tokom pripovedanja o Krezovom ispitivanju mnogih proročišta i njegovom 
darivanju onog koje se ispostavilo kao istinito, pripovedač je potpuno uzdr-
žan u pogledu procenjivanja istinitosti proročišta – pričajući nam priču onako 
kako je mogao čuti – i posebno povodom efekata Krezovih žrtava. No, jedan 
aspekt žrtvenih darova Herodotu ne promiče, pa on tako pripoveda dalje 
o lavu i zlatnim opekama uzimajući u obzir njihovu trajnost: „Ovaj lav je 
kasnije, za vreme požara u hramu u Delfima, pao sa poluopeka (jer je ranije 
stajao na ovima!) i sad se nalazi u Korintskoj riznici i ima težinu od šest i 
po talenata, pošto su se tri i po talenta otopila od njega.”40 Takođe, Herodot 
govori i o ostalim poklonima, smatrajući neophodnim da nešto ispriča i o 
njihovoj istoriji, i to na neobično precizan način:

Kad su ove stvari bile gotove, Krez ih sve pošalje u Delfe, a sa njima i mnogo 
drugih stvari, u prvom redu dve ogromne posude: jednu srebrnu i jednu od zla-
ta. Ona od zlata stajala je na desnoj strani od ulaza u hram, a srebrna na levoj. 
One su posle požara odnesene; zlatna se nalazi u riznici u Klazomeni, i teška je 
osam i po talenata i dvanaest mina, a srebrna stoji pred ulazom u uglu predvor-
ja i sadrži šest stotina amfora […] Poslao je i zlatne ćupove za vino, i to četiri 
na broju, koji se, takođe, nalaze u korintskoj riznici, a poklonio je i dva kotlića, 
jedan od zlata i jedan od srebra. Na zlatnom stoji napisano da je on, tobože, 
poklon nekog Lakedemonca, što ne odgovara istini. On je Krezov, a ovo je na 
njemu napisao neki Delfijac koji je hteo da se dodvori Lakedemoncima...41

Takođe, Krez je darovao i Amfijarejevo proročište sa dva dara, zlatnim 
štitom i kopljem, za ove predmete Herodot svedoči: „I jedno i drugo nalazilo 
se još do mog vremena u Tebi, u hramu Apolona ismenijskog.”42 Još do mog 
vremena, ili još u moje vreme, fraza je koju će Herodot u istorijama često po-
navljati, obično govoreći o objektima prošlih vremena koji su ostali sačuvani 
i za njegovog života. Ovde na delu vidimo jednu novu brigu, koja ne postoji 
u epu i nije karakteristična za raniju mitsku svest, to je briga o potkreplje-
nosti, o dokazima da su se događaji o kojima se pripoveda zaista dogodili. 
Herodot do u detalje opisuje Krezove darove i njihovu sudbinu, obezbeđujući 
čitaoca referencom koja svedoči o događajima o kojima on pripoveda: Svako 
je ukoliko je želeo mogao da ode u neki od navedenih hramova i proveri da 
li se tamo još uvek nalaze spomenuti darovi. Mnoštvo Krezovih darova He-

40 Hdt. 1.50.3
41 Hdt. 1.51.1-1.51.4
42 Hdt. 1.52.1



191HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

rodot ne koristi kako bi potkrepio verovanje u istinitost delfijskog proročišta, 
već kako bi potkrepio sopstvenu priču koja je na kraju ipak posvećena traga-
nju za uzrocima sukoba Grka i Persijanaca, u čijim okvirima priča o Krezu 
zauzima mesto mitske predistorije i omogućava istorijskoj prozi autonomiju 
u odnosu na prethodne epske forme.

 Ipak, autonomija Istorija u odnosu na ep i mit, ne podrazumeva da 
objekti koji su ostali u hramu Mnemosine i dalje zadržavaju svoje mitsko va-
ženje – upravo suprotno je slučaj. S jedne strane, za svest zajednice plemena 
koja podrazumeva pravo heroja koje je predstavljeno u epskom pesništvu, 
Krezovi darovi predstavljaju vezu između sveta smrtnika i sveta bogova, 
dajući kontingentnim akcijama smrtnika, u ovom slučaju Kreza, božanski 
legitimitet. S druge strane, za svest ranog istoričara, kakav je Herodot, da-
rovi svojim brojem i postojanošću svedoče o značaju Krezovog delanja i o 
događaju koji ne služi samo kao model za delanje (poput priča o herojima), 
već predstavlja jedan deo priče o trajnoj političkoj zajednici. Referenca na 
Krezove darove tu se čak ne nalazi ni zbog specifičnog interesovanja za 
istoriju Kreza i njegove vladavine, već ima ulogu u utemeljenju predstave o 
političkoj prirodi uzroka sukoba između Grka i Persijanaca. Tragovi mitske 
svesti ne bude interes kod Herodota sami po sebi, već uvek bivaju upotreblja-
vani samo zarad utemeljenja i konstitucije predstave kroz pripovedanje o ne-
dovršenoj sadašnjosti političke zajednice kao trajnog i konkretnog predmeta 
prvih izvornih istorija.

*
*    *

Priča o Krezu koja je sama po sebi gotovo jednako faktografski sumnjiva 
koliko i svaki drugi mit – za Herodota je bila istorijski logos, a to će reći 
govor koji se izlaže na osnovu istraživanja. Nesumnjivo, Herodot je bio za-
interesovan za objašnjenje centralnog događaja njegovog vremena, odnosno 
grčko-persijskog rata, i kako nam Hegel saopštava, misleći na sve izvorne 
istoričare: „[…] da izloži i objasni duh vlastitog vremena.”43 Ovo izlaganje 
i objašnjavanje kroz govor o događajima, značajno je drugačije od mitskog 
izlaganja koje ostaje uskraćeno za uvid, koje ne objašnjava, već saopštava. 
Takvo istorijsko izlaganje polazi od objašnjivih događaja, još uvek nezahva-
ćenih i možda nezahvatljivih mitološkom epikom. Zbog toga, status priče o 

43 VPWG I (1822), str. 3; VPWG II (1822), str. 5.



192 ARHE XXII, 44/2025

Krezu na samom početku istorija zauzima mesto mitske tradicije, koja je u 
epu preživljavala u pesničkoj formi.

Herodotov logos o Krezu sadrži dve značajne tačke za razumevanje 
izvorne istorije: 1) On podrazumeva političku zajednicu, kao centralni obje-
kat izvornog istorijskog pamćenja; 2) U njemu je vidljiv odnos istorijskog 
pripovedanja o trajnim objektima (politička zajednica sa njenim institucija-
ma) prema objektima nastalim u svetu čiji izraz je epika. Oba momenta sma-
tramo centralnim za Hegelovo shvatanje izvorne istorije i dalje ih je moguće 
raščlaniti na sledeći način:

Prvo, izvorna istorija ima dodirnih tačaka sa sferom političkog, koja je 
za Hegela nužno sfera državnog: 1) Pisanje istorije, uopšte, pojavljuje se 
zajedno sa prvim političkim zajednicama; 2) Svako izvorno pisanje istorije, 
polazi od pripovedanja o političkoj sferi. Drugo, izvorna istorija se nalazi u 
dvostrukom odnosu prema epskoj formi pamaćenja: 1) Ona izvorno konsti-
tuiše drugačiju predstavu u jezičkom elementu nego što je to ep; 2) U isto 
vreme, ona se nalazi u odnosu sa objektima nastalim u pred-državnom, pred-
istorijskom svetu i menja njihovu funkciju. 

Ovaj odnos između istorije i epa, na koji nam sugeriše njihovo zajedničko 
poreklo u delatnosti pamćenja, svakako da ne predstavlja centralnu temu, ne 
samo Hegelovih Predavanja iz filozofije svetske istorije, već čak ne sačinjava 
ni dovoljno eksplicitan motiv u njegovom izlaganju o izvornoj istoriji. Ipak, 
on nije ništa drugo doli strukturalni osnov na kojem je Hegelovo poimanje 
istorije i istoriografije uopšte moguće. Ukoliko takva cesura između epa i 
istorije ne postoji, ukoliko je jaz, ne manji time što je posredovan, između 
mitskog i istorijskog sveta nepostojeći, onda svako pisanje istorije, pa i 
filozofija svetske istorije, ne sačinjava ništa drugo nego mitološki diskurs. 
Zbog toga je za Hegelovu misao cesura između mita i istorije neophodna, i 
njeno objašnjenje i posredovanje u Fenomenologiji duha, na stranicama En-
ciklopedije, tokom Predavanja iz filozofije duha, pa na kraju krajeva i tokom 
Predavanja iz filozofije svetske istorije, sačinjava osnovu na kojoj je objekat 
filozofije istorije uopšte moguć.

Ovde nije od prevelike važnosti pitanje da li je Hegelovo shvatanje izvor-
ne istorije doslovno odgovarajuće Herodotovom pripovedanju iz Istorija. 
Ono što je važno, pak, jeste mogućnost da karakteristike Herodotove istorio-
grafije budu prepoznate kao specifične u okvirima koje nam nude Hegelova 
predavanja. Ono što nam Hegelova određenja izvorne istorije i čitava mreža 
pretpostavki koju smo ovde delimično izložili omogućavaju, jeste da pisanje 
istorije, kao vrlo specifičan način stvaranja predstave o političkoj zajednici, 
odvojimo od praksi stvaranja predstava o sadašnjosti zajednice, a koje su ka-
rakteristične za nepolitičku organizaciju društvenog života. Što na kraju kra-



193HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

jeva, obezbeđuje jedno specifično preimućstvo: da u širokom polju prošlosti, 
povučemo granicu između onoga što prihvatamo kao deo istorije i onoga što 
ostavljamo van nje. Tako, za Hegela, opskurnost predistorijskog sveta, poro-
dičnih i plemenskih zajednica, epskih spevova itd. ostaju van istorije – oni 
sačinjavaju nejasne oblike svesti, kojima se filozof zainteresovan za istoriju 
ni na koji način ne bavi. Međutim, da bi objekat kojim se filozof istorije bavi 
bio jasan, neophodno je razgraničiti ga i pokazati njegov odnos prema tim 
nejasnim oblicima. I dalje, kada je to učinjeno, ostaju otvorena ostala pitanja: 
ukoliko su Herodotove Istorije uklopive u okvire Hegelove izvorne istorije, 
šta da se čini sa praksama koje nalikuju ovakvom istorijskom pripovedanju, 
ali se javljaju u društvima čija organizacija teško da odgovara političkom 
karakteru grčkih polisa? Drugim rečima, na koji način objasniti prakse pripo-
vedanja koje ne odgovaraju niti epici, niti istoriografiji, a javljaju se u zapadu 
dalekim i stranim kulturama. Tu dolazimo do davno zaboravljene, antikvarne 
i nejasne granice između takozvanih istorijskih i neistorijskih naroda, između 
istoriografije bez istorije i istorije bez istoriografije. Zbog čega je izvorna 
istorijska praksa, po Hegelu, vezana samo za zapadnu istoriografiju? Jasno 
je da se Herodot značajno razlikuje od Homera, ipak, nejasno ostaje na koji 
način se on razlikuje, recimo, od kineskih istoričara – koje Hegel ne naziva 
izvornim. Ukratko, postavlja se pitanje o specifičnosti nastanka istorijske 
proze, kao o krajnje singularnom događaju – jer za Hegela, pre prvih izvornih 
istoričara, što bez preuveličavanja kod njega znači pre Herodota i Tukidida, 
istorija i istoriografija nisu postojale.

LITERATURA

Atanasković, L. „Hegel i izvorna istoriografija” u Arhe, XIX, 22/2022, str. 89-107
Atanasković, L. „Hegel i Mnemosina: Problem zajedničkog pamćenja” u Arhe, XIX, 

38/2022, str. 43-70.
Hegel, G. W. F. Phänomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989. 
Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Ästhetik III, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 

1990.
Hegel, G. W. F., Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg, 

1995. 
Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Suhrkamp, 

Frankfurt, 1986.
Hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, Berlin 

1822/23. Nachschriften von Karl Gustav Julius von Griesheim, Heinrich 
Gustav Hotho und Friedrich Carl Hermann Victor von Kehler, Felix Meiner, 
Hamburg, 1996. 



194 ARHE XXII, 44/2025

Hegel, G.W.F., Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte I, Nachschriften 
zu dem Kolleg des Wintersemesters 1822/23, Felix Meiner, Hamburg, 2015. 

Herodoti, Historiae, Oxford University Press, Oxford, 2015 
Herodotus, Histories, Harvard University Press, Harvard, 1920. trans. A.D. Godley
Herodot, Herodotova Istorija, Dereta, Beograd, 2018. prev. Milan Arsenić
Homer, Homeri Opera, Oxford, Oxford University Press, 1920. 
Homer, The Odyssey, Harvard, Harvard University Press, 1919. trans. A.T. Murray
Homer, Ilijada Zavod za udžbenike, Beograd, 2002. prev. Miloš N. Đurić 
Homer, Odiseja, Beograd, Dereta, 2004. prev. Miloš N. Đurić
Thucydides, The Peloponesean War. Oxford University Press, Oxford, 2009. trans. 

Martin Hamond 
Thucydides, Historiae in two volumes, Oxford, Oxford University Press, 1942.
Tukidid, Povijest peloponeskog rata, Matica Hrvatska, Zagreb, 1957. prev. Stjepan 

Telar.
Parmenid, O prirodi u Žunjić, S., Fragmenti Elejaca, BIGZ, Beograd, 1984. 
Coxon, A.H., The Fragments of Parmenides, Parmenides Publishing, Las Vegas-

Zurich-Athens, 2009. 
Majer, K., Nastanak političkog kod Grka, Albatros Plus, Beograd, 2010. prev. 

Slobodan Damnjanović
Rosenzweig, F., Hegel und der Staat, R. Oldenbourg, München, 1920
Patočka, J., Katzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Suhrkamp, Frankfurt, 

2010.
Arendt, H., Vita Activa, R. Piper, München-Zürich, 1981. 
Adorno, T., Horkheimer, M., Dialektik der Aufklärung, Fischer Taschenbuch Verlag, 

Frankfurt am Main, 2006. 
Wolf, F.A., Prolegomena zu Homer (H. Muchau übers.), Reclam, Leipzig, 1908. 
Finley, M., The World of Odysseus, Viking Press, New York, 1954.
Bassi, K., Traces of the Past: Classics Between History and Archaeology, University 

of Michigan Press, Ann Arbor, 2016.



195HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE

LAZAR ATANASKOVIĆ
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

HEGEL AND THE PROBLEM OF EARLY 
HISTORIOGRAPHY

Abstract: This article engages the problem of Hegel‘s approach to early historiography 
and its relationship with unhistorical practices of collective memory. The main thesis 
of this paper shows that the so-called original history – about which Hegel speaks 
in his Introductions to the Lectures in the Philosophy of World History – represents 
a practice of memory which becomes possible only with the emergence of political 
communities and which is therefore opposed to mythical and epic forms of memory 
in pre-political communities. The fi rst chapter of the paper brings reading of Hegel’s 
account about original history as a political practice of memory which is opposed to 
mythological representation. The second chapter interprets places from Herodotus 
Histories in order to support the claim about the political nature of historiography. 
In the end, the paper concludes that ambiguous relation between historical and 
unhistorical modes of memory is crucial for Hegel‘s understanding of historiography.
Keywords: Hegel, Herodotus, Philosophy of History, Historiography, Original 
History, History and Epics

Primljeno: 20.5.2021. 
Prihvaćeno: 28.7.2021. 

Dopunjena verzija prihvaćena: 22.12.2024. 





197

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 : 165.722
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.197-217
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

MARK LOSONCZ1

University of Belgrade, Institute for Philosophy and Social Theory

WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

Abstract: This article challenges the notion of subjectivity as a timeless, universal 
category by tracing the complex and radically changing meanings of „subject” 
and „subjectivity” throughout the history of philosophy. It argues that the modern 
concept emerged from a crucial medieval synthesis, reconciling Aristotle’s passive 
hypokeimenon (a substratum that „receives something”) with Augustine’s model 
of the soul’s immediate self-presence. Contrary to the Heideggerian narrative that 
locates the origin of modern subjectivity in Descartes, this analysis identifi es Kant’s 
transcendental turn as the pivotal moment, defi ning subjectivity as the active yet 
empty structure of experience rather than a substance. The article further demonstrates 
how this modern, active subject has been persistently challenged by a counter-
tradition—the „humiliated cogito” or „anti-cogito”—that emphasizes the passivity, 
impersonality, and constituted nature of thought, from Lichtenberg and Nietzsche to 
structuralism and psychoanalysis. Finally, it examines the parallel critique within the 
Anglo-American analytic tradition, which initially rejected subjectivity as a source 
of error but later engaged with it through the problem of consciousness. The article 
concludes that Thomas Metzinger’s recent claim—that pure consciousness may not be 
a subjective phenomenon—is not entirely a novel discovery but the latest iteration of 
this ancient debate, favoring the original, passive meaning. The history of subjectivity 
is thus presented as an unresolved tension between the subject as an active foundation 
and as a passive product.
Keywords: subject, subjectivity, de Libera, Kant, continental philosophy, analytical 
philosophy, person, individual

This research originally began as an effort to more deeply understand 
Thomas Metzinger’s recent claim in The Elephant and the Blind: The Expe-
rience of Pure Consciousness that „consciousness may not be a subjective 
phenomenon at all”2. What could be subjectivity, which in some cases we 

1 Author’s e-mail address: mark.losoncz@ifdt.bg.ac.rs
2 Metzinger, T., The Elephant and the Blind: The Experience of Pure Consciousness: 
Philosophy, Science, and 500+ Experiential Reports, MIT Press, London–Cambridge (MA), 
2024, p. XIII.



198 ARHE XXII, 44/2025

might have to speak of in this way, in a negative way? What is it that we 
should consider subjective? Who is the subject at all? To address this, the 
project undertook a critical reconstruction of the complex, radically changing 
meanings of „subject” and „subjectivity” throughout the history of philo-
sophy. The goal was to combine philological detail with conceptual rigor to 
achieve a deeper understanding of these concepts. This approach is necessary 
to understand why and how we continue to speak of subjectivity, whether 
affirmatively or negatively, in our contemporary discourse. While this critical 
reconstruction is necessarily broad and somewhat crude, it is precisely this 
comprehensive scope that is required to truly grasp the meanings of subjecti-
vity. This reconstruction owes much to Alain de Libera, Étienne Balibar and 
others, but it significantly broadens and puts previous research into a new 
perspective.

While terms like „subjectivity” (”subject”, „subjective”, etc.) are part 
of our everyday language, their conceptual history remains largely obscu-
red. Their meaning appears so obvious that we tend to overlook the subtle 
complexities of their semantics, which have evolved significantly over time. 
Indeed, subjectivity in the modern sense, especially subjective certainty, can 
rightly be considered a modern invention, but a critical analysis is needed to 
understand this. Paul Ricoeur, in his essay The Question of the Subject: The 
Challenge of Semiology3, sought to outline a complex philosophical history 
of subjectivity, stretching from the Socratic cogito to the Fichtean „I” and the 
Husserlian ego. He also masterfully incorporated phenomenology, structura-
lism, and psychoanalysis to nuance the meanings of subjectivity and outli-
ned his own hermeneutics of „I exist.” Yet, despite its inspiring approach, 
Ricoeur’s essay presents this history in an overly simplistic manner, assuming 
a semantic continuity where it is completely absent (for example, projecting 
the concept of cogito onto the Socratic soul leads to serious misunderstandin-
gs). A more subtle approach is therefore required.

1. FROM THE ARISTOTELIAN HYPOKEIMENON TO THE 
MEDIEVAL SYNTHESIS

To fully grasp the meaning of subjectivity, we must look back to the pe-
riod before the word even existed. This era, lacking the word „subject,” was 
nonetheless home to semantic inventions that were decisive in the concept’s 

3 Ricoeur, P., „La question du sujet : le défi de la sémiologie.”, In Le Conflit des interpréta-
tions: Essais d’herméneutique, Éditions du Seuil, Paris, 1969, pp. 233-262.



199WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

later history. The conceptual origin of the subject can be first of all traced to 
Aristotle’s hypokeimenon (ὑποκείμενον), a term with several meanings: it is 
the logical subject of a proposition, and it is also the physical substratum that 
underlies and remains amidst all changes regarding accidents. In this sense, it 
is that which serves as a foundation, that which lies beneath. While the Greek 
language had no single word for „subject,” the later Latin subjectum emerged 
primarily as a direct translation of Aristotle’s hypokeimenon. Accordingly, 
in medieval philosophy, the subject was primarily understood as the sub-
stratum—or the underlying support—for essential or accidental properties, 
from grammar to metaphysics. Although a separate psychological theory of 
the soul (mens) existed, it was not specifically connected to this Aristotelian 
concept of the subject. The question of who or what is the subject of thought 
first emerged in the context of the translation of Averroes’s „Great Commen-
tary on Book III of De Anima.” Within this conceptual framework, thinking 
as intelligible knowledge in action has two subjects: on the one hand, the 
phantasiae (mental images or particular intentions), and on the other, the 
intellect, which, in Averroes’s specific sense, is a universal, eternal substan-
ce separated from the body and soul. This also implies a conclusion that is 
profoundly counter-intuitive from a modern perspective: man himself is not 
the subject of thought. As the European Vocabulary of Philosophies states, 
„the theory of the two subjects of intellection does not allow us to say that 
man—or rather individual man (‘this man’)—thinks, but only that his images 
are thought by the separate intellect”4. For medieval Averroists, this meant 
that thinking does not need man to be its subject, but rather to provide the 
phantasms that might serve as starting points for thoughts.

In contrast to the Aristotelian-Averroist tradition, which held that we 
know the world by first perceiving individual objects and then our intellect 
extracts general categories (like ‘dogness’ or ‘treeness’) from them, several 
medieval theories asserted that the self or ego can know itself through a di-
rect, immediate intuition. This represented a significant break, suggesting a 
unique and special nature of self-knowledge distinct from the way the soul 
knows other things. These theories relied much on Augustine’s seminal insi-
ght from De Trinitate X, 3, 5, that „the mind, therefore, does not know itself 
through a mirror, but through itself.” In doing so, they developed a psycho-
logical discourse of self-knowledge based on its self-present immediacy 
and reflexivity. Critically, however, these theories did not originally use the 

4 Balibar, É., Cassin, B., de Libera, A., „Sujet.”, In Vocabulaire européen des philosophies: 
Dictionnaire des intraduisibles (sous la direction de Barbara Cassin), Paris, Éditions du Seuil / 
Le Robert, Paris, 2004, p. 1237.



200 ARHE XXII, 44/2025

Aristotelian concept of the subject and its Latin translation to articulate this 
direct knowledge of the self. Augustine is also very important for another 
reason, namely, his Trinitarian theology occupies a pivotal position in the 
genealogy of subjectivity. His doctrine of perichoresis—the mutual and 
immanent indwelling of the persons of the Trinity—fundamentally ruled out 
the Aristotelian conception of these persons as subjects bearing accidental 
properties. For Augustine, divine attributes are not contingent qualifications 
but essential determinations: for example, God does not merely possess go-
odness, but is goodness itself. In this model, the Father, Son and Holy Spirit 
exist as distinct persons (hypostases) sharing one indivisible essence, their 
unity-in-difference precluding any composition of substance and accidents. 
This Trinitarian structure finds its anthropological counterpart in Augustine’s 
understanding of the human soul. Just as the divine persons exist in perfect 
coinherence, the soul achieves self-presence through immediate, non-media-
ted knowledge. The psychological analogy developed in De Trinitate (parti-
cularly the triad of memory, understanding and will) reveals a structure whe-
re self-awareness constitutes the soul’s very being rather than representing an 
accidental property. The Holy Spirit’s role as bond of love thus parallels how 
self-love consolidates the soul’s unity with itself. Crucially, this framework 
rejects the Aristotelian-Averroist paradigm where thoughts inhere in the soul 
as accidents in a passive subject (hypokeimenon), instead positing an intrin-
sic, dynamic relation between the soul and its acts. The emergence of modern 
subjectivity required a synthetic resolution of these competing paradigms. To 
put it differently, the Aristotelian vocabulary of subjecthood, with its catego-
rial distinctions between what lies beneath and accident, needed reconcilia-
tion with the Augustinian account of immediate and infallible self-certainty. 
This synthesis was pioneered by late medieval thinkers like Peter John Olivi, 
who preserved Augustine’s emphasis on direct self-knowledge while rearticu-
lating the ego as the intuitive subject of its mental acts. Olivi’s epistemology 
– treating self-awareness as an experiential given rather than an inferential 
conclusion – bridged the Augustinian and Aristotelian frameworks. Thus, this 
conceptual negotiation represented not merely a philosophical compromise, 
but the essential precondition for subjectivity in the modern sense. Humans 
gradually became „thinking subjects,” which is unusual from the perspec-
tive of the original Aristotelian concept, according to which the subject is 
passive receptivity. According to the old paradigm, the subject is not active 
(subiectum dicitur illud quod aliquied recipit, „that is called a subject which 



201WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

receives something”, according to a 1680 Compendium metaphysicae5), but 
according to the newer conceptual and terminological strategy, thinking as an 
activity is inherent to subjectivity. It is also worth mentioning Thomas Aqu-
inas, who introduced the principle actiones sunt suppositorum, arguing that 
Christ acts through his divine and human natures, thereby establishing the 
crucial idea that agency is linked to personhood. This means that all actions, 
regardless of the nature they come from, belong to the unified person, not to 
the separate natures themselves. 

This medieval synthesis is a crucial, often-overlooked pivot in our 
history. It represents the moment the hypokeimenon—the passive substra-
tum—was gradually fused with the Augustinian soul capable of immediate 
self-presence. The result was a new hybrid: a thinking substance, an entity 
that could be both the underlying subjectum and the active agent of its own 
thoughts. This conceptual revolution created the idea of the very entity—the 
active, self-certain subject—that later philosophers would either defend, de-
construct, or attempt to eliminate.

2. THE KANTIAN REVOLUTION

The Heideggerian narrative, which posits Descartes as the singular 
originator of the modern concepts of the subiectum and ego6, represents a 
historically untenable interpretation. The conceptual groundwork for modern 
subjectivity was, in fact, meticulously laid within medieval philosophy thro-
ugh a sustained synthesis of Aristotelian metaphysics and Christian theolo-
gical inquiry. Furthermore, the decisive transformation toward the modern 
conception of subjectivity is more profoundly indebted to Kant’s critical 
philosophy than to any putative „Cartesian subjectivity.” Descartes’s ego is 
more accurately understood not as the discovery of a substantive thing, but 
as an epistemological event. It emerges as a point of apodictic certainty ge-
nerated through a performative, self-referential act of thinking (cogito me co-
gitare). This stands in stark contrast to the ontologically robust „I” (Selbst) it 
would later become within German idealism, where it was reified into a tran-
scendental subject—the foundational ground of consciousness and the very 
condition for the constitution of a world. This nuanced historical perspective 

5 Quoted by  Libera, A. de., Archéologie du sujet II: La quête de l’identité, Vrin, Paris, 
2010, p. 12. 
6 Heidegger, M., Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst [GA 6.2], Vittorio Klostermann, 
Frankfurt am Main, 1996, p. 395. 



202 ARHE XXII, 44/2025

is precisely what informs Alain de Libera’s archaeological project on subjec-
tivity, leading him to assert that „‘the’ cogito, ‘the’ ‘Cartesian’ subject… did 
not exist before post-Cartesian philosophers introduced it in Descartes”7. De 
Libera further specifies that „Leibniz and Locke did more for ‘the’ subject”8. 
Namely, Leibniz, engaging creatively with ancient and medieval traditions, 
conceived of individual substances as suppôts des actes (supposits of act). 
He emphasized that the subject is not just a thinking entity but fundamentally 
an agent, a metaphysical center responsible for its actions which it causes 
mentally. He saw thinking itself as an activity by which the monad—a sim-
ple, indivisible, mind-like substance—supports its own actions and mental 
states. Locke, conversely, played a pivotal role by relocating the foundation 
of personal identity from an immaterial soul or substance to consciousness 
and memory. His approach instigated a crucial shift in emphasis from the 
metaphysical question of what the subject is to the phenomenological que-
stion of who it is. Locke’s theory, effectively secularized and grounded in 
an incipient empirical psychology, anchors the self in its own reflexivity—
in the fact that consciousness accompanies thought and perceives itself as 
persisting diachronically. In doing so, he also contributed immensely to the 
burgeoning conception of the subject as an autonomous moral agent. With 
his „revolutionary thesis”9 on personal identity, Locke significantly advanced 
the architecture of modern subjectivity. However, it is crucial to note that, 
since Locke did not use the term „subject” itself to refer to personal identity 
and agency, he simultaneously „inaugurated … a long-term process, referred 
to … as the elision of the subject… whose effectiveness has been prolonged 
by so-called ‘Anglo-American’ philosophy, to the point where the subject has 
been almost completely assimilated into the person”10. Thus, his work embo-
dies the paradoxical dual movement of both constructing and, in a different 
terminological register, dissolving the modern subject.

If the medieval scholastics built the scaffolding for the modern subject, 
it was the philosophers of the 17th and 18th centuries who moved into the 
structure and began remodeling it. The narrative that places Descartes as the 
sole architect of modern subjectivity is, as we have seen, a Heideggerian sim-
plification. The more decisive transformation—one that liberated subjectivity 
from its metaphysical baggage while simultaneously making it more elusi-
ve—came from Immanuel Kant. His conception of subjectivity (Subjekti-

7 Libera, A. de., Archéologie du sujet I: Naissance du sujet, Vrin, Paris, 2007, p. 28.
8 Ibid, p. 119.
9 Libera, Archéologie du sujet I, p. 189.
10 Libera, Archéologie du sujet II, p. 63.



203WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

vität) and the subject (Subjekt) operates on multiple levels – logical, transcen-
dental, moral etc. – but fundamentally concerns the structures of first-person 
experience rather than external objects. Kant makes a profoundly complex 
claim that while we necessarily conceive ourselves as enduring substances 
unifying experience, this is merely the phenomenal self as apprehended thro-
ugh inner sense. Accordingly, the noumenal self remains strictly unknowable. 
This position constitutes a radical departure from traditional metaphysics. 
Kant argues that the substantial soul is a transcendental illusion, replacing it 
with the formal unity of apperception – the bare „I think” that accompanies 
all representations without revealing its nature. In this critical framework, 
the Aristotelian concept of substance applies only to phenomenal reality, 
while transcendental subjectivity exists as the non-empirical condition of 
possibility for experience. Thus Kant inaugurates a distinctive conception of 
subjectivity: neither as Cartesian res cogitans nor as empirical psyche, but as 
the necessary yet elusive ground of cognition itself. Subjectivity is conceived 
as the act of synthesis rather than a thing—structuring experience without 
being itself experienced. Subjectivity is thus to a large extent liberated from 
its old metaphysical burdens, which entails a significant reinterpretation of 
the relationship between substantiality and subjectivity. Another example of 
the terminological and conceptual changes is when Hegel writes in The Phe-
nomenology of Spirit that the absolute is the result of a development in which 
its true nature is realized, namely, „to be actual, subject, or self-becoming. 
The Substance is, in its essence, Subject”11. Kant’s successors, such as Fichte 
and Hegel, even went on to suggest that the only thing that can be conceived 
is that which conceives itself.

Kant’s achievement was to perform a conceptual sleight of hand. He 
simultaneously made subjectivity the indispensable condition for all expe-
rience and evacuated it of any knowable content. This move in principle 
protected subjectivity from ontological or scientific reductionism by placing 
it in a transcendental realm, but it also left it vulnerable to a new kind of 
critique: if the subject is not a thing we can find, perhaps it is not there at 
all—a possibility that the ensuing traditions of philosophy would explore in 
depth. But whatever the subsequent developments, thanks to Kant, subjecti-
vity embarked on its genuinely modern trajectory. This is strikingly illustra-
ted in the early works of Charles François Dominique de Villers on Kantian 
philosophy, where subjectivity emerges in its full modern sense—as seen, for 
instance, in his remark that physicists are persuaded of „the subjectivity and 

11 Hegel, G.W.F., Phenomenology of Spirit, translated by A.V. Miller, Oxford University 
Press, Oxford, 1977, p. 11. 



204 ARHE XXII, 44/2025

ideality of colors”12. Two pivotal moments in the concept’s history deserve 
emphasis: first, when Maine de Biran, under Kant’s influence, characterized 
the subject in 1841 as a thinking being that apprehends itself through inner 
intuition; and second, when Victor Cousin, another central figure in introdu-
cing Kantian thought and German idealism to France, asserted that reason in 
itself cannot be deemed subjective, precisely because „the subject is the self, 
the personality, freedom, the will”13. In modern philosophy, particularly in 
continental Europe, the discursive figure of subjectivity—conceived not as 
passivity but as activity—has become increasingly central. This development 
can be traced through several key thinkers. The neo-Kantian Wilhelm Win-
delband, for example, defined the „subjective phenomenon” as the core of 
ideographic sciences, which study unique, unrepeatable experiential events, 
in contrast to nomothetic sciences, which focus on objective laws. Franz 
Brentano, who otherwise often debated Kant’s philosophy, wrote that „that 
something is an object for the mentally active subject, and, as such, is present 
in some manner in his consciousness”14. Likewise, Ernst Bloch reinterpreted 
Kant through a lens of materialist transcendentalism, and he even authored 
a monograph on Hegel entitled Subject-Object, signaling the crucial role of 
this concept in his thought. Another important figure is the phenomenologist 
Edmund Husserl, who critically continued the Kantian heritage by speaking 
of transcendental subjectivity that „‘bears in itself … the real universe”15. 
With all its complexity, the phenomenological tradition contains a strong, 
persistent trend focused on the irreducibility of subjectivity in both experi-
ence and life, exemplified by the work of Michel Henry, who developed a 
phenomenology of absolute subjectivity, and by Dan Zahavi, whose book 
Subjectivity and Selfhood serves as a key text.

3. THE TRADITIONS OF SUBJECTIVATION AND ANTI-COGITO

The reconstruction of the concept of subjectivity would not be complete 
without mentioning one more dimension. The discursive figure of subjec-

12 Villers, C. F. D. de., Philosophie de Kant, ou Principes fondamentaux de la philosophie 
transcendentale, Colignon, Metz, 1801, p. 242.
13 Quoted by Libera, Archéologie du sujet I, p. 343.
14 Brentano, F., Psychology from an Empirical Standpoint, translated by Antos C. Rancurel-
lo, D. B. Terrell, and Linda L. McAlister, Routledge & Kegan Paul, London, 1973, p. 110.
15 Husserl, E., Husserliana, Band III/2: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-
menologischen Philosophie, Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konsti-
tution, edited by Marly Biemel, Martinus Nijhoff, The Hague, 1976, p. 590–591.



205WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

tivity gradually came to signify activity and freedom, yet its etymological 
roots point to its opposite. The Latin subjectus originally meant, particularly 
in Roman law, „one who is under the dominion of a sovereign” or „under 
the rule of a power” This meaning persisted for centuries, as seen in the 17th 
century when Bossuet declared that „all men are born subjects”16, signifying 
a person’s subordination to authority, and also in the 19th century, for exam-
ple when John Stuart Mill used the title The Subjection of Women to express 
sexual inequality. As Étienne Balibar suggests, it was only with the influence 
of Kant and documents like the French Declaration of the Rights of Man and 
of the Citizen that „subjectivity” began to refer primarily to the citizen as 
self-determined, free, and responsible agency.17 This is how, for example, 
the concept of legal subject (Rechtssubjekt) came into being.18 However, the 
duality of meaning has largely been preserved in modern thought. Hannah 
Arendt, for instance, wrote that „somebody began it [his own life story] and 
it is subject in the twofold sense of the word, namely its actor and sufferer, 
but nobody is its author”19. Similarly, Judith Butler writes that „no individual 
becomes a subject without first becoming subjected or undergoing ‘subjecti-
vation’... The term ‘subjectivation’ carries the paradox in itself”20.

In the landscape of Aristotelian philosophy and the traditions that prece-
ded Kant, subjectivity was often conceived fundamentally as passivity—as 
the underlying substrate or that which is subjected to external forces. With the 
advent of modernity, however, another powerful counter-current arose that 
challenged the emerging emphasis on subjectivity as autonomous agency. 
Instead, this alternative trajectory sought to rearticulate the theme of passi-
vity, though now under profoundly transformed philosophical and historical 
conditions. A key figure in this development was Lichtenberg, who, in oppo-
sition to „Cartesian subjectivity,” argued that we should not say „I think,” but 
rather that „one should say, it thinks, just as one says: it lightens”21. The basis 

16 Bossuet, J.-B., Politique tirée de des propres paroles de l’Écriture sainte, edited by 
Jacques Le Brun, Droz, Geneva, 1967, p. 53.
17 Balibar, É., „Citizen Subject.”, In Who Comes After the Subject?, eds. E. Cadava, P. Con-
nor, and J.-L. Nancy, Routledge, London, 1991, 33–57.Balibar, É., „Sujet et subjectivation.”, 
In Citoyen Sujet et autres essais d’anthropologie philosophique, Presses Universitaires de 
France, Paris, 2011, 15–30.
18 See Zarka, Y. C., L‘invention du sujet de droit, Archives de philosophie 60 (4) (1997): 
531–550.
19 Arendt, H., The Human Condition, University of Chicago Press, Chicago, 1958, p. 184.
20 Butler, J., The Psychic Life of Power: Theories in Subjection, Stanford University Press, 
Stanford, 1997, p. 11, 83.
21 Lichtenberg, G. C., Sudelbücher, Schriften und Briefe, ed. W. Promies, Carl Hanser Ver-
lag, Munich, 1968, p. 412.



206 ARHE XXII, 44/2025

of thinking is, therefore, an impersonal process. Similarly, in his Munich 
lectures, Schelling argued against Descartes’ cogito that we should instead 
say, „it thinks in me” (es denkt in mir)22. Nietzsche later made a similar claim 
that because of the „seduction of grammar” we tend to believe in the „the 
soul superstition which, in the form of the subject and ego superstition, has 
not even yet ceased to do mischief”23. Thus, with the rejection or critique of 
the idea of the subject’s „subjectivity,” a tradition began that cannot be called 
uniform, which, following Alain de Libera, we can rightly call the trend of 
the humiliated cogito and anti-cogito, insofar as it, while critically revising 
thought and experience, emphasizes passivity and impersonality.24

The rethinking of subjectivity was a particularly important project in 
France. For example, for the theoretical anti-humanist and structuralist 
Marxist Louis Althusser, „ideology ‘acts’ or ‘functions’ in such a way that it 
‘recruits’ subjects among the individuals (it recruits them all), or ‘transforms’ 
the individuals into subjects (it transforms them all)”25. Thus, subjectivity is 
not a source or a starting point, but rather is created and socially constituted. 
Similarly, in Lacanian psychoanalysis, the subject is not unified and auto-
nomous, but rather decentralized, divided and split between the ego and the 
unconscious, constituted through language and desire.26 This critique of the 
sovereign subject was also a central theme for Michel Foucault, who famo-
usly asserted: „I don’t think there is actually a sovereign, founding subject, 
a universal form of subject that one might find everywhere. I think on the 
contrary, that the subject is constituted through practices of subjection, or, 
in a more autonomous way, through practices of liberation”27.This trend 
also includes Jacques Derrida, for whom the „speaking or signifying subject 
could not be present to itself, as speaking or signifying, without the play of 
linguistic or semiological différance”28. Although it would be misleading to 
link these ideas as if they were embodiments of a unified French Theory, they 

22 Quoted by Libera, Archéologie du sujet I, p. 35.
23 Nietzsche, F., Jenseits von Gut und Böse, In: Kritische Studienausgabe, Vol. 5, edited by 
G. Colli and M. Montinari, Walter de Gruyter, Deutscher Taschenbuch Verlag, Berlin–New 
York, 1988, p. 11-12.
24 Libera, Archéologie du sujet I, p. 32-33.
25 Althusser, L., Lenin and Philosophy and Other Essays, translated by Ben Brewster, 
Monthly Review Press, New York, 1971, p. 174.
26 See Fink, B., The Lacanian Subject: Between Language and Jouissance, Princeton Uni-
versity Press, Princeton, 1995.
27 Foucault, M., „An Aesthetics of Existence.”, In Foucault Live: Collected Interviews, 
1961-1984, ed. S. Lotringer, New York, Semiotext(e), New York, 1996, p. 452.
28 Derrida, J., Margins of Philosophy, translated by Alan Bass, University of Chicago Press, 
Chicago, 1982, p. 16.



207WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

are undoubtedly related in that they encourage the questioning and criticism 
of the self-sufficient, self-assertive rational subject, drawing attention to the 
fact that the subject is constituted rather than given. When Jürgen Habermas 
attacked these theories for committing a performative contradiction, arguing 
that „since subject-centered reason can be convicted of being authoritarian in 
nature only by having recourse to its own tools”29, he himself joined in the 
criticism of self-reflexive subjectivity, emphasizing intersubjectivity instead.

4. THE ANGLO-AMERICAN AND ANALYTIC TRADITIONS

Certain philosophical traditions in continental Europe tended to decon-
struct the subject by revealing its constituted, subjugated, or impersonal 
origins. The Anglo-American and analytical traditions embarked on a parallel 
project of dismantling, though its methods and motivations were profoundly 
different. If the former traditions attacked the subject for its hubris and false 
autonomy, analytic philosophy often sought to eliminate it for the sake of 
logical clarity and objective truth. It was already mentioned that the interna-
tionalization of the meaning of „subject” spread to a more limited extent in 
Anglo-American philosophy and was rarely characterized by the same dra-
matic emphasis as in continental Europe. Nevertheless, with careful analysis, 
we can reconstruct the subtle shifts in the semantics of subjectivity within 
the analytical tradition, particularly by examining its forerunners and foun-
ders. Figures like Bernard Bolzano and Gottlob Frege, for example, cham-
pioned a stark and uncompromising dichotomy between the subjective and 
the objective. They were staunchly anti-subjectivist, arguing for a semantic 
Platonism where logic, truth, and meaning are timeless and immutable 
entities, completely separate from the individual human mind and private 
psychological processes. For them, the logical rigor of the analytical method 
depended on a complete disregard for private, incommunicable subjective 
intuitions, sensations, and mental associations. As Frege famously argued 
in The Foundations of Arithmetic, if we claim that concepts are products of 
the individual mind, „this conception makes everything subjective, and taken 
to its logical conclusion, abolishes truth”30. For this reason, he insisted on 
„always to separate sharply the logical from the psychological, the subjective 

29 Habermas, J., The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve Lectures, translated by 
Frederick Lawrence, MIT Press, Cambridge (MA), 1987, p. 197.
30 Frege, G., The Frege Reader, ed. with an introd. by M. Beaney, Blackwell, Oxford, 1997, 
p. 88.



208 ARHE XXII, 44/2025

from the objective”31. He used the example of colors to illustrate this point: 
color words can be used in a purely „objective sense” without relying on su-
bjective sensations, even by a color-blind person. Similarly, the other founder 
of analytical philosophy, Bertrand Russell, though he differed from Frege by 
rooting logic in our empirical encounter with the world, also maintained that 
concepts and logical truths don’t originate in individual mental processes. 
His remarks on his own intellectual journey are particularly revealing. After 
abandoning both Kant and Hegel, he commented that he „disliked the su-
bjectivity of the [Kantian] ‘Transcendental Aesthetic’”32. He also described 
his rejection of idealism as „a great liberation” because he had „never again 
shut [himself] up in a subjective prison”33. Finally, another key founder, G. 
E. Moore, reinforced this stance. For example, in The Nature of Judgment, 
he argued that propositions are composed of concepts, not thoughts. A pro-
position, he wrote, should be „understood, not as anything subjective—an 
assertion or affirmation of something—but as the combination of concepts 
which is affirmed”34. Moore also approached the concept of subjectivity with 
a negative connotation in his ethical philosophy. He viewed it as the mistaken 
belief that statements about the moral correctness of actions refer not to the 
intrinsic nature of those actions, but instead to an individual’s personal fee-
lings or sentiments. In this way, all these founders of analytical philosophy 
pushed for a philosophy free from the „subjective prison” of the mind.

The history of analytical philosophy is, of course, very complex, but the 
motif of the rejection of subjectivism has arisen consistently and frequently. 
W. V. O. Quine’s work offers an excellent, if symptomatic, example of this 
motif. As he put it in Ontological Relativity, „we seem to be maneuvering 
ourselves into the absurd position that there is no difference on any terms, 
interlinguistic or intralinguistic, objective or subjective, between referring to 
rabbits and referring to rabbit parts or stages”35, thus reviving the insights 
of the founders of analytical philosophy. It is particularly symptomatic, and 
also reveals something about the communication between traditions, that 

31 Frege, G., The Foundations of Arithmetic, translated by J. L. Austin, Northwestern Uni-
versity Press, Evanston, 1978, p. X. 
32 Schilpp, P. A. (ed.), The Philosophy of Bertrand Russell, The Library of Living Philoso-
phies, Evanston, Illinois, 1946. p. 12.
33 Russell, B., My Philosophical Development, George Allen & Unwin, London, 1959, p. 
48.
34 Moore, G. E., „The Nature of Judgment.”, In The Early Essays, ed. T. Regan, Temple 
University Press, Philadelphia, 1986, p. 67.
35 Quine, W. V., „Ontological Relativity.”, In Ontological Relativity and Other Essays, Co-
lumbia University Press, New York, 1969, p. 47-48.



209WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

Gilbert Ryle wrote the following in his review of Heidegger’s Being and 
Time: „quâ First Philosophy Phenomenology is at present heading for ban-
kruptcy and disaster and will end either in self-ruinous Subjectivism or in 
a windy mysticism”36. „Subjectivism” was also a curse word, for example, 
in Thomas Weldon’s Vocabulary of Politics. In this respect, considering the 
hostility towards subjectivity and subjectivism, Christoph Schuring is largely 
correct when he writes in his critical history of analytical philosophy that in 
this tradition „subjectivity is not thought of as playing any role, other than 
as a mechanism for choosing the decomposable parts and ordering them 
appropriately”37. However, it is not entirely accurate to claim that analytic 
philosophy has always been anti-subjectivist. While its founders initially 
adopted an anti-subjectivist stance, later developments, particularly within 
ethics, sometimes embraced subjective perspectives. Logical positivists, for 
instance, argued that ethical statements merely express subjective feelings 
or attitudes, and this idea was later refined into more sophisticated versions 
of moral subjectivism. An even more significant shift occurred when the 
analytical tradition began to seriously engage with consciousness, experien-
ce, and mental states. Analytic philosophers increasingly focused on topics 
like sensory qualia and awareness as a form of higher-order monitoring. In 
this context, the purely descriptive meaning of subjectivity became increasin-
gly central. This is evidenced by key texts of the late 20th century. For exam-
ple, in his classic essay „What Is It Like to Be a Bat?,” Thomas Nagel poses 
a fundamental question about the „subjective character of experience”38. 
Similarly, John Searle, in his seminal work Intentionality, defines intentio-
nality as an „objective fact... with subjective mental states”39. These works 
demonstrate that „subjectivity” and „subjective”, rather than being dismissed 
as a purely pejorative terms, came to be seen as a legitimate and essential 
topic for philosophical inquiry within the analytic tradition, and this deve-
lopment was further strengthened by the dialogue with phenomenology. 
This was confirmed, for example, by David Chalmers’ famous article on the 
hard problem of consciousness, in which he wrote that „there is a whir of 
information-processing, but there is also a subjective aspect”40. Finally, it is 
worth mentioning Uriah Kriegel’s seminal work Subjective Consciousness, 

36 Ryle, G., Sein und Zeit by Martin Heidegger, Mind 38 (151) (1929): 370.
37 Schuringa, C., Social History of Analytic Philosophy, Verso, London, 2025, p. 26.
38 Nagel, T., What Is It Like to Be a Bat?, The Philosophical Review 83 (4) (1974): 436. 
39 Searle, J., Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, Cambridge University 
Press, Cambridge, 1983, p. IX.
40 Chalmers, D. J., Facing Up to the Problem of Consciousness, Journal of Conscious-
ness Studies 2 (3) (1995): 201. Cf. „subjective experience is not reducible to brain states”. 



210 ARHE XXII, 44/2025

in which he describes subjectivity as „what makes it the phenomenally con-
scious state it is”41. And when E. J. Lowe writes in Subjects of Experience 
that we, human beings, are „subjects of experience, thought and action”42, 
he is continuing precisely the aforementioned trend that began in medieval 
traditions.

While there were significant efforts to rehabilitate the concept of su-
bjectivity in the broader analytic tradition and in related currents, another 
powerful and enduring trend has persisted: one that emphasizes the passivity 
and impersonality of thought and experience. This perspective, which was 
already referred to as the humiliated cogito or anti-cogito, was also linked 
to the general European trend, since Wittgenstein, Moritz Schlick and P. F. 
Strawson were influenced by Lichtenberg’s suggestions related to the imper-
sonality of thinking (for example, Schlick wrote that „original experience is 
‘without a subject’”43). This led to the development of the idea that the self 
is nothing more than a logical construct, or that there is no single, unified 
ego that acts as the owner or bearer of experience. This trend, with its com-
plex historical lineage, is often referred to as the „No-Owner” or „No-Self” 
view (or as nemocentrism, based on the Latin nemo, meaning „nobody”). 
In his work, David Wiggins addressed this tradition, which he saw in the 
philosophies of Hume, William James, Bertrand Russell, and A. J. Ayer. 
Wiggins referred to these as „’no subject’ theories,” noting that „their aim 
is not so much to reject as to reconstruct the subject, and it comes back into 
discourse as a complex”44. In fact, many thinkers argued for a multifaceted 
nature of subjectivity or the blurring of its boundaries, often reducing the self 
to subpersonal or suprapersonal entities. For instance, Derek Parfit challen-
ged the very idea of a unified self and its putative self-awareness, asking: 
„Are we directly aware of the existence of this separate entity, the subject 
of experiences? ... Is each of us aware, for example, that he is a Cartesian 
Ego?”45. Parfit’s answer to these questions is that subjectivity can be re-
duced to its more basic constituent parts. He proposed that the contents of 

Churchland, P., Neurophilosophy: Toward a Unified Science of the Mind-Brain, MIT Press, 
Cambridge (MA), 1986, p. 325.
41 Kriegel, U., Subjective Consciousness: A Self-Representational Approach, Oxford Uni-
versity Press, Oxford and New York, 2009, p. 1.
42 Lowe, E. J., Subjects of Experience, Cambridge University Press, Cambridge, 1996, p. 
XIX .
43 Schlick, M., Experience and Verification, The Philosophical Review 45 (4) (1936): 359.
44 Wiggins, D., Locke, Butler and the Stream of Consciousness: and Men as a Natural Kind, 
Philosophy 51 (196) (1976): 131.
45 Parfit, D., Reasons and Persons, Clarendon Press, Oxford, 1986, p. 223.



211WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

our experience can be described in an entirely impersonal way, without any 
reference to a subject as the owner or bearer of those experiences. In this 
context, it’s also worth mentioning Daniel Dennett, who argues that the self 
is a theoretical fiction, a simplified illusion created by our brain and fully 
reducible to complex underlying processes. For example, Dennett claims that 
„the Cartesian Theater may be a comforting image because it preserves the 
reality/appearance distinction at the heart of human subjectivity, but as well 
as being scientifically unmotivated, this is metaphysically dubious, because 
it creates the bizarre category of the objectively subjective”46. And, finally, 
Thomas Metzinger also clearly belongs to this trend. In his work, Being No 
One: The Self-Model Theory of Subjectivity, he argues that the self does not 
actually exist, but is merely a functional byproduct and useful fiction created 
by the brain’s phenomenal self-model. According to Metzinger, the subjec-
tive experience of being a self emerges from a process that is not, in itself, 
subjective. His position is further clarified by his analysis of pathological 
cases, where „a rudimentary conscious self appears without subjectivity, in 
the absence of a phenomenal first-person perspective”47. From this, it is clear 
that for Metzinger, subjectivity refers to the representation of the world from 
a first-person point of view. Metzinger’s research into „minimal phenome-
nal consciousness” (MPE) and pure consciousness—states of experience 
in which there is no subjectivity—has reinforced his insights. Based on the 
zero-person perspective states without a subjective owner, he concludes that 
„all philosophical arguments that consciousness is irreducibly subjective... 
may fail on the most fundamental level, simply because MPE is not a ‘su-
bjective’ phenomenon at all”48. In his claim that there is a primordial state 
of consciousness devoid of subjectivity—that is, without a personal-level 
self-representation or cognitive agency—Metzinger, despite the radicality of 
his position, is consistently working within conceptual and terminological 
traditions that are centuries old.

46 Dennett, D., Consciousness Explained, Little, Brown and Company, Boston, 1991, p. 
132.
47 Metzinger, T., Being No One. The Self Model Theory of Subjectivity, MIT Press, Cam-
bridge–London, 2004, p. 156.
48 Metzinger, The Elephant and the Blind, p.28.



212 ARHE XXII, 44/2025

5. CONCLUSION

This critical conceptual history has demonstrated that subjectivity is 
not a timeless, ahistorical, or universal category. Both the terminology and 
the concept itself have changed dramatically over time. For instance, it was 
not always a given that the human being or the individual was the bearer 
or owner of thought. One of the most significant shifts occurred when the 
subject was no longer viewed as a passive receiver that merely tolerates 
change, but as a center of activity and agency. Despite this, the idea that „it 
thinks [in me]”—the notion that the self’s thinking is actually an impersonal 
and passive process—has recurred throughout history. Newer generations of 
thinkers have consistently sought to argue that subjectivity is not sovereign, 
suggesting that it can be reduced to other processes or is merely a functional 
byproduct.

The diverse meanings of „subject” and „subjectivity” have deeply infil-
trated our everyday lives. These terms often carry negative connotations, im-
plying a lack of impartiality or unreliability (e.g., „that’s just my subjective 
opinion”). They can also refer to a neutral, technical meaning, such as the 
„subjective symptoms” a patient reports in medicine. As for science, subjecti-
vity is often contrasted with objectivity—a relationship explored in Lorraine 
Daston and Peter L. Galison’s book Objectivity—or its meaning is devalued, 
as attested to in B. Allan Wallace’s book The Taboo of Subjectivity. In these 
instances, there is often a need to rehabilitate subjectivity as a valid topic of 
inquiry. However, the true source of these everyday and scientific meanings 
lies in the complex semantic and conceptual changes throughout the history 
of philosophy. While the conceptual history outlined here may seem eclectic, 
this broad approach is precisely what allows for a deeper understanding of 
subjectivity. It also reveals surprising connections between traditions that 
may appear very distant from one another.

Originally, the term „subject” meant that which lies beneath or serves as 
a passive foundation. However, according to the Aristotelian-Averroesian 
tradition, however, it is not man or the individual who is the true bearer of 
thought. The Augustinian tradition also avoided to speak of subjectivity in 
this because it held that thoughts are not passive accidents residing in the 
soul. Instead, it argued for an intrinsic and dynamic relationship between the 
soul, which has direct access to itself, and its actions. The medieval synthesis 
of these two traditions was a crucial turning point, leading to the insight that 
subjectivity involves the inherence of thought as an activity in the human 
soul. This idea was further developed in the early modern period. However, 
a common misconception—shared by both Heidegger and some analytic 



213WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

philosophers—is that the „Cartesian ego” is the most important concept in 
the modern history of subjectivity. This isn’t accurate, not only due to the 
medieval precursors but also because of the contributions of thinkers like 
Leibniz. Leibniz conceived of subjectivity more as an agent than as a passive 
substance. This was complemented by Locke’s idea that personal identity 
is tied to a continuous self-consciousness associated with our thoughts. Ne-
vertheless, the most significant figure in this evolution is Kant, for whom 
subjectivity became the very structure of experience. For Kant, subjectivity is 
separated from substantiality and becomes a transcendental instance, creating 
a tradition where subjectivity is increasingly viewed as constitutive of both 
experience and the world.

Simultaneously, however, another, far from uniform, trend persisted: one 
that emphasized the impersonality and passivity of thought. This trend was 
also prominent in what is often called „French Theory” (which also retai-
ned the sense of „subjectivation” as the subordination of persons). Here, the 
subject largely appeared as something constituted—and therefore passive—
through processes like language, ideology, and desire. Conversely, a similar 
struggle against the meanings of subjectivity can be observed within the 
Anglo-American and analytic traditions. While it is true that these traditions 
often place greater importance on the person and individuality and lack the 
dramatic emphasis on subjectivity characteristic of continental Europe, it is 
not entirely accurate to say that the subject is simply „elided” as de Libera 
suggests. On the contrary, the founders of analytic philosophy (such as Frege, 
Russell, and Moore) explicitly opposed subjectivity, which they understood 
as individual limitation in relation to objective truth and logical clarity. This 
understanding of subjectivity is close to certain everyday meanings (a lack of 
impartiality, unreliability etc.). Ultimately, analytic philosophy contains two 
main trends: one that seeks to rehabilitate subjectivity in the context of cons-
ciousness and experience, and another that works to question, marginalize, or 
reduce it. This second trend culminates in a view like that of Thomas Metzin-
ger, who suggests that consciousness may not be a subjective phenomenon at 
all.

The very meaning of ‘subject’ is a palimpsest of conflicting definitions. 
This critical reconstruction reveals that subjectivity is not a monolithic, 
transhistorical essence but a contested and evolving conceptual battlefi-
eld. Its history is marked by a fundamental tension between two poles: 
the subjectum as passive substratum (the Aristotelian hypokeimenon) and 
the subjectus as subordinate being on one hand, and the active, self-certain 
epistemic agent (the modern Subject) on the other. The modern concept of 
subjectivity, inaugurated by Kant’s transcendental turn, was a precarious 



214 ARHE XXII, 44/2025

synthesis that sought to ground experience in a formal, active subject while 
stripping it of substantial metaphysical baggage. This synthesis, however, 
was never stable. Repeatedly, philosophical currents have emerged that 
attempt to push subjectivity into the background or at least question its so-
vereign significance in favor of other, impersonal, and passive processes. It 
is within this context of perpetual critique that Thomas Metzinger’s startling 
claim—that pure consciousness may not be a subjective phenomenon—must 
be understood. Metzinger is not discovering a new fact about nature so much 
as he is taking a side in this ancient philosophical conflict. His „no-self” 
theory is the contemporary, scientifically-informed culmination of the long 
„humiliated cogito” or „anti-cogito” tradition that runs from Lichtenberg and 
Nietzsche through Schlick and Parfit. By arguing that minimal phenomenal 
experience (MPE) lacks a first-person perspective, he vehemently rejects the 
epistemic subject (the active ‘I’) and reverts to a model that resonates with 
the oldest meaning of subjectum: an impersonal, sub-personal process—a 
neurological substratum—upon which the illusion of selfhood is borne.

Therefore, the answer to „Who is the subject?” and „What is subjecti-
vity?” is always: It depends on the philosophical framework you adopt. The 
enduring necessity of speaking about subjectivity, whether affirmatively or 
negatively, stems from this irreducible tension in our self-understanding. We 
might also simultaneously be the passive products of impersonal forces and 
the active agents of our own experience and thought. The history of subjecti-
vity is the history of philosophy attempting, and ultimately failing, to resolve 
this paradox. Is this a failure, or is it the irreducible condition of human 
existence that philosophy rightly illuminates?

BIBLIOGRAPHY

Althusser, Louis. 1971. Lenin and Philosophy and Other Essays. Translated by Ben 
Brewster. New York: Monthly Review Press.

Arendt, Hannah. 1958. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press.
Balibar, Étienne – Cassin, Barbara – Libera, Alain de (2004). Sujet. In: Vocabulaire 

européen des philosophies : Dictionnaire des intraduisibles. Paris: Éditions 
du Seuil / Le Robert, 1233–1254.

Balibar, Étienne (1991). Citizen Subject. In: Cadava, Eduardo – Connor, Peter – 
Nancy, Jean-Luc (eds.), Who Comes After the Subject?. London: Routledge, 
33–57.

Balibar, Étienne (2011). Sujet et subjectivation. In: Citoyen Sujet et autres essais 
d’anthropologie philosophique. Paris: Presses Universitaires de France, 
15–30.



215WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

Bossuet, Jacques-Benigne. 1967. Politique tide de des propres paroles de l’Ecriture 
sainte, ed. Jacques Le Brun. Geneva: Droz.

Brentano, Franz. 1973. Psychology from an Empirical Standpoint. Translated by Antos 
C. Rancurello, D. B. Terrell, and Linda L. McAlister. London: Routledge & 
Kegan Paul.

Chalmers, D. J. (1995). Facing Up to the Problem of Consciousness. Journal of 
Consciousness Studies 2(3): 200-219.

Churchland, Patricia (1986). Neurophilosophy: Toward a Unified Science of the Mind-
Brain. Cambridge, MA: MIT Press.

Dennett, Daniel (1991). Consciousness Explained. Boston: Little, Brown and 
Company.

Derrida, Jacques. 1982. Margins of Philosophy. Translated by Alan Bass. Chicago: 
University of Chicago Press.

Fink, Bruce. 1995. The Lacanian Subject: Between Language and Jouissance. 
Princeton: Princeton University Press.

Foucault, Michel. 1996. „An Aesthetics of Existence.” In Foucault Live: Collected 
Interviews, 1961-1984, edited by Sylvère Lotringer, 450-454. New York: 
Semiotext(e).

Frege, Gottlob. 1978. The Foundations of Arithmetic. translated by J. L. Austin. 
Evanston: Northwestern University Press.

Frege, Gottlob. 1997. The Frege Reader, ed. with an introd. by M. Beaney. Oxford: 
Blackwell.

Habermas, Jürgen. 1987. The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve Lectures. 
Translated by Frederick Lawrence. Cambridge, MA: MIT Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1977. Phenomenology of Spirit. Translated by A.V. 
Miller. Oxford: Oxford University Press. 

Heidegger, Martin. 1996. Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst [GA 6.2]. 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Husserl, Edmund. 1976. Husserliana, Band III/2: Ideen zu einer reinen Phänomenologie 
und phänomenologischen Philosophie, Zweites Buch: Phänomenologische 
Untersuchungen zur Konstitution. Edited by Marly Biemel. The Hague: 
Martinus Nijhoff.

Kriegel, Uriah (2009). Subjective Consciousness: A Self-Representational Approach. 
Oxford and New York: Oxford University Press .

Libera, Alain de. 2007. Archéologie du sujet I: Naissance du sujet. Paris: Vrin.
Libera, Alain de. 2010. Archéologie du sujet II: La quête de l’identité. Paris: Vrin.
Lichtenberg, Georg Christoph (1968). Sudelbücher, Schriften und Briefe. Ed. W. 

Promies. Munich: Carl Hanser Verlag.
Lowe, E. J. (1996). Subjects of Experience. Cambridge: Cambridge University Press.
Metzinger, Thomas. 2004. Being No One. The Self Model Theory of Subjectivity. 

Cambridge–London: MIT Press.
Metzinger, Thomas. 2024. The Elephant and the Blind: The Experience of Pure 

Consciousness: Philosophy, Science, and 500+ Experiential Reports. 
London – Cambridge (MA): MIT Press. 

Moore, G. E. (1986). The Nature of Judgment. In: Regan, Tom (ed.), The Early 
Essays. Philadelphia: Temple University Press, 59–80.

Nagel, Thomas. 1974. „What Is It Like to Be a Bat?” The Philosophical Review 83 
(4): 435–450.



216 ARHE XXII, 44/2025

Nietzsche, Friedrich (1988). Jenseits von Gut und Böse. In: Colli, Giorgio – Montinari, 
Mazzino (eds.), Kritische Studienausgabe. Vol. 5. Berlin – New York: Walter 
de Gruyter, Deutscher Taschenbuch Verlag.

Parfit, Derek (1986). Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press.
Quine, W. V. 1969. Ontological Relativity. In Ontological Relativity and Other Essays. 

New York: Columbia University Press.
Ricoeur, Paul 1969. „La question du sujet : le défi de la sémiologie.” In: Le Conflit des 

interprétations: Essais d’herméneutique. Paris: Éditions du Seuil: 233-262.
Russell, Bertrand (1959). My Philosophical Development. London: George Allen & 

Unwin.
Ryle, Gilbert. 1929. „Sein und Zeit by Martin Heidegger.” Mind 38 (151): 355–370.
Schilpp, Paul Arthur (ed.) (1946). The Philosophy of Bertrand Russell. Evanston, 

Illinois: The Library of Living Philosophies.
Schlick, Moritz. 1936. „Experience and Verification.” The Philosophical Review 45 

(4): 339–366.
Schuringa, Christoph (2025). Social History of Analytic Philosophy. London: Verso.
Searle, John (1983). Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind. Cambridge: 

Cambridge University Press.
Villers, Charles François Dominique de (1801). Philosophie de Kant, ou Princpes 

fondamentaux de la philosophie transcendentale. Metz: Colignon.
Wiggins, David. 1976. „Locke, Butler and the Stream of Consciousness: and Men as 

a Natural Kind.” Philosophy 51 (196): 131–158.
Zarka, Yves Charles. 1997. L‘invention du sujet de droit. Archives de philosophie 60: 

531-550.



217WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

MARK LOŠONC
Univerzitet u Beogradu, Institut za fi lozofi ju i društvenu teoriju

KO JE SUBJEKT? ŠTA JE SUBJEKTIVNOST?

Sažetak: Ovaj članak dovodi u pitanje pojam subjektivnosti kao bezvremenske, 
univerzalne kategorije prateći složena i radikalno promenljiva značenja „subjekta” 
i „subjektivnosti” kroz istoriju fi lozofi je. Tvrdi se da je moderni koncept nastao iz 
ključne srednjovekovne sinteze, pomirujući Aristotelov pasivni hypokeimenon 
(supstrat koji „prima nešto”) sa Avgustinovim modelom neposrednog samoprisustva 
duše. Suprotno Hajdegerovom narativu koji poreklo moderne subjektivnosti locira 
kod Dekarta, ova analiza identifi kuje Kantov transcendentalni zaokret kao ključni 
trenutak, defi nišući subjektivnost kao aktivnu, ali praznu strukturu iskustva, a ne 
kao supstancu. Članak dalje pokazuje kako je ovaj moderni, aktivni subjekat uporno 
bio izazivan kontratradicijom – „poniženim cogito-m” ili „anti-cogito-m” – koja 
naglašava pasivnost, bezličnost i konstituisanu prirodu misli, od Lihtenberga i Ničea 
do strukturalizma i psihoanalize. Konačno, ispituje se paralelna kritika unutar anglo-
američke analitičke tradicije, koja je u početku odbacila subjektivnost kao izvor 
greške, ali se kasnije njome pozabavila kroz problem svesti. Članak zaključuje da 
nedavna tvrdnja Tomasa Mecingera – da čista svest možda nije subjektivni fenomen 
– nije sasvim novo otkriće, već najnovija iteracija ove drevne debate, favorizujući 
izvorno, pasivno značenje. Istorija subjektivnosti je stoga predstavljena kao nerešena 
tenzija između subjekta kao aktivne osnove i kao pasivnog proizvoda.
Ključne reči: subjekt, subjektivnost, de Libera, Kant, kontinentalna fi lozofi ja, 
analitička fi lozofi ja, ličnost, pojedinac

Primljeno: 30.8.2025.
Prihvaćeno: 3.11.2025.





219

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1(4/9)”19”
     1 Quine W.
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.219-231
Originalni naučni rad

Original Scientifi c Article

ALEKSANDRA ZORIĆ1

Univerzitet u Beogradu, Filozofski fakultet

NATURALIZAM U SAVREMENOJ FILOZOFIJI

Sažetak: Naturalizam, kakav je zagovarao Vilard van Orman Kvajn, postao je istaknuto 
obeležje savremene fi lozofi je i značajno uticao na način na koji fi lozofi  pristupaju 
različitim pitanjima. Ovo učenje, u kome je naglasak na naučnoj metodologiji i 
odbacivanju tradicionalnih fi lozofskih pristupa, ogleda se u tvrđenju da ne postoji 
fi lozofska perspektiva iz koje bismo mogli da procenimo ili opravdamo naše naučne 
teorije. Umesto toga, moramo da „radimo iznutra”, unutar našeg trenutnog naučnog 
pogleda na svet, koristeći alate i metode nauke za rešavanje fi lozofskih problema. 
Ovakav pristup fi lozofi ji i nauci ima značajne posledice kako na naše razumevanje 
jezika, duha i znanja, tako i na budućnost same fi lozofi je. U ovom radu ćemo pokušati 
da pokažemo da Kvajnov naturalizam, iako nudi vredne uvide, u svojoj potrazi za 
naučnim utemeljenjem, previđa ili odbacuje ključna fi lozofska pitanja, dovodi do 
nepotpunog i potencijalno problematičnog razumevanja nas samih i sveta oko nas, 
kao i do scijentizma kao krajnje problematične fi lozofske pozicije. 
Ključne reči: naturalizam, scijentizam,intencionalnost, fi zikalizam, redukcionizam, 
neuronauke

KVAJNOV NATURALISTIČKI OBRT

Kvajnovski naturalizam proizašao je iz njegovih ranih filozofskih uvida 
i evoluirao tokom vremena, postajući eksplicitno gledište koje poznajemo 
tek sredinom prošlog veka. Karakterišu ga dve teze: odbacivanje transcen-
dentalne, od nauke nezavisne perspektive ili spoljašnje tačke gledišta sa koje 
bismo procenjivali naše teorije, i prihvatanje naših najboljih naučnih teorija 
i metoda kao polazne osnove u rešavanju filozofskih problema. Ovaj stav, 
duboko ukorenjen u empirizmu, odbacuje „prvu filozofiju”, disciplinu koja 
bi trebalo da nam otkrije osnove nauke, našeg znanja i razumevanja sveta. 

1 E-mail adresa autorke: adzoric@f.bg.ac.rs



220 ARHE XXII, 44/2025

Kvajn tvrdi da je takav fundamentistički projekat pogrešan, i da bi, umesto 
da pokušavaju da opravdaju nauku sa neke spoljašnje tačke gledišta, filozofi 
trebalo da koriste metode nauke za istraživanje samog znanja. Ovakva „na-
turalizovana epistemologija” zamagljuje granice između filozofije i nauke, 
čime se sugeriše da nam odgovore na filozofska pitanja mogu dati empirijska 
istraživanja i metode nauke. Jedna od ključnih posledica ovakve naturalizaci-
je je osporavanje tradicionalne razlike između filozofije i nauke, čime bi filo-
zofsko istraživanje trebalo da bude u kontinuitetu sa naučnim istraživanjem. 
Ovo dramatično menja prirodu filozofskog istraživanja, budući da su filozofi 
prinuđeni da odgovore na tradicionalno filozofska pitanja traže tamo gde ih 
najčešće ne mogu naći, u empirijskim istraživanjima i naučnim metodama 
koje se na njih ne mogu primeniti.

Nije lako reći šta se sve podrazumeva pod naturalizmom danas, ili posle 
Kvajna, ali moglo bi se tvrditi da većina savremenih teoretičara pristaje na 
Kvajnovu ideju o nauci kao krajnjem arbitru. Neki autori kao što je Pol Hor-
vič prihvataju nešto što se može označiti kao „anti-supernaturalizam po kome 
fenomenima koji su povezani prostorno, vremenski, uzročno i eksplanatorno, 
vlada nauka.” (Horwich 2014:38) Ideja u pozadini ovakvog tvrđenja je pro-
sta: nećemo uvoditi Boga ili duhove kako bismo objasnili fenomene u datom 
domenu. S druge strane imamo autore kao što je Rozenberg, koji odbacuje 
skepticizam u pogledu dometa nauke i ističe da je „naturalizam naziv teze 
prema kojoj su oruđa koja treba da koristimo kako bismo odgovorili na filo-
zofske probleme, metode i otkrića zrele nauke – od fizike, preko biologije do 
neuronauke” (B. Bashourand H. D. Muller 2014:1-2).

Možemo razlikovati metafizički naturalizam, po kome je sve što postoji 
smešteno u prostoru i vremenu i uzročno povezano, od epistemološkog 
naturalizma kao teze da nam samo naučni metod može omogućiti istinsko 
saznanje. Čini se da nam ovako protumačen naturalizam pruža izgovor da 
ne odgovaramo na mnoga pitanja na koja se očekuje nekakav odgovor: koja 
je svrha prirode, koji je smisao života, kakve su osnove morala, kakva su 
pitanja istorije i sl. Ako su sve činjenice u svetu određene fizičkim činjeni-
cama, što je tvrdio Kvajn i dobar deo reduktivnih naturalista danas (Horwich 
2014: 38), onda smo time proterali svrhe u biologiji, ljudskim odnosima, kao 
i misaonim procesima (Rosenberg 2014: 19). Pa ipak, većina naturalista želi 
da izbegne indiferentnost u vezi sa ovim pitanjima, jednako kao što žele da 
izbegnu etiketu scijentista. Kao što je rečeno, Kvajnov naturalizam zagovara 
kontinuitet između filozofije i empirijske nauke. Time filozofija, naročito 
epistemologija, postaje deo prirodnog naučnog istraživanja. Međutim, iz ove 
pozicije često proizilazi scijentizam, tvrđenje da je naučni metod jedini ispra-
van način sticanja znanja o stvarnosti.



221NATURALIZAM U SAVREMENOJ FILOZOFIJI

Scijentizam je daleko jača epistemološka i ontološka pozicija od natura-
lizma i unutar nje se može ukazati na dve teze. S jedne strane možemo tvrditi 
da je naučni metod jedini ispravan metod sticanja znanja, što je epistemološ-
ka teza koju zastupa i većina naturalista, ali možemo zastupati i jače tvrđenje 
da postoji samo ono što može biti predmet naučnog istraživanja (metafizička 
teza). Moglo bi se reći da pristalice scijentizma ne pretpostavljaju samo da je 
nauka najbolji način za saznanje nečega, već da je to i jedini način za sazna-
nje bilo čega.

Kvajn nije eksplicitno zagovarao scijentizam ali je njegova pozicija, od-
bacivanje „prve filozofije” i ukidanje granice između nauke i filozofije, omo-
gućila normalizaciju scijentističkog gledišta u filozofiji. Naturalizam može 
biti filozofski opravdan, zavisno od oblika, jer se u njemu može zahtevati 
kontinuitet sa naukom ali se, ujedno, mogu dopustiti i druge vrste razume-
vanja. Za razliku od naturalizma, scijentizam je neodrživa pozicija. Mnogi 
Kvajnovi naslednici (kao što su Rozenberg i Denet) prihvatili su upravo tu 
radikalnu verziju u kojoj filozofija gubi sopstveni normativni, hermeneutič-
ki i fenomenološki kapacitet. Scijentizam, u tom smislu, možemo tumačiti 
kao ekstremni oblik Kvajnovog naturalizma: oblik koji žrtvuje razumevanje 
sveta u ime njegove predvidljivosti. Ako prirodni svet iscrpljuje sve što 
postoji, onda nema mesta za normativnost, intencionalnost, metafiziku, eti-
ku i umetnost, a ako je jedini ispravan metod saznanja empirijski, odnosno 
naučni, onda su sva filozofska pitanja besmislena. Nasuprot tome, umereniji 
naturalisti, kao što je Sosa, delom Kvajn i Tejlor, dopuštaju filozofska pitanja 
kao legitimna: mora se govoriti o smislu i vrednostima, odnosno, potreban je 
filozofski uvid u razloge, norme i opravdanje. 

Dakle, scijentizam nije nužna posledica naturalizma; važno je šta sve 
podrazumevamo pod naukom (da li dopuštamo i humanističke i društvene 
nauke kao legitimne, npr.), da li smatramo da postoji jedinstveni metod za 
sve oblike saznanja, da li dopuštamo i druge oblike razumevanja. Moglo bi 
se reći da naturalizam koji je slep za značenje, vrednost i kritiku postaje sci-
jentizam. 

Posledice ovakvih gledišta u filozofiji su dalekosežne. Počev od ra-
znovrsnih disciplina u kojima ćemo filozofske probleme rešavati pomoću 
neuronauke (tako na primer imamo neuronauku duha i jezika, neuroetiku, 
neuroestetiku, neuroepistemologiju), imamo još i bioetiku, primenjenu etiku i 
teorije o moralnom poboljšanju. Danas se često ističe značaj eksperimentalne 
filozofije, koja je nastala po ugledu i koristi se istim metodama kao empirij-
ska psihologija, u kojoj dolazimo do gomile nepotrebnih empirijskih podata-
ka sa kojima nije jasno šta tačno treba da radimo. Ali tu nije kraj. Možemo 
govoriti o evolucionom objašnjenju morala, istorije i sl.



222 ARHE XXII, 44/2025

U nastavku ćemo pokušati da pokažemo sa kojim se sve teškoćama 
susreće Kvajnova pozicija, kao i zbog čega se neke od njih mogu smatrati 
nepremostivim. S druge strane, ukazaćemo i na neophodnost drugačijeg pri-
stupa u filozofiji kako bismo dobili odgovore na pitanja koja nam vekovima 
zaokupljaju pažnju. 

NATURALIZAM U FILOZOFIJI JEZIKA

Kvajnovski naturalizam imao je značajne posledice na filozofiju jezika. 
Njegovo odbacivanje distinkcije analitičko-sintetičko, kamena temeljca 
logičkog pozitivizma, podriva tradicionalno gledište da se neke istine mogu 
saznati a priori, nezavisno od iskustva. Umesto toga, Kvajn tvrdi da je sve 
znanje međusobno povezano i podložno reviziji u svetlu novih dokaza (Kvajn 
2007b:160-164). Ovakvim holističkim gledištem sugeriše se da se čak i naiz-
gled analitički iskazi oslanjaju na empirijske pretpostavke i da su podložni 
reviziji na osnovu iskustva. Nadalje, Kvajnov naglasak na ulozi čulnog 
iskustva u oblikovanju jezika vodi ga bihejviorističkom pristupu značenju. 
Između 1930. i 1967. godine, Kvajn se identifikovao kao bihejviorista, iako 
ne kao bihejviorista Skinerovog tipa. Značenje reči i pojmova smatrao je 
određenim njihovom upotrebom unutar šire mreže verovanja i teorija, a ne 
nekim inherentnim ili intrinsičnim svojstvima. Ovakve polazne pretpostavke 
oblikovale su njegovo razumevanje usvajanja i učenja jezika, gde je naglasak 
na socijalnoj interakciji i empirijskom posmatranju, kao i odbacivanju go-
vora o značenjima u tradicionalnom smislu (kao predstava, ideja, onoga što 
govorna lica povezuju sa pojmovima i što je zaključano u njihovim glavama) 
(Kvajn 2007c, 1960). Time, Kvajnova bihejvioristička semantika vodi ka 
razumevanju jezika kao čisto spoljašnjeg fenomena, dok su intencionalnost, 
privatno značenje ili referencija problemi koje ćemo odbaciti.

Bihejvioristički pristup značenju, iako utemeljen u empirijskom posma-
tranju, ne može da objasni prirodu jezičkog razumevanja. Naglašavajući ulo-
gu čulnog iskustva i opažljivog ponašanja u oblikovanju jezika, naturalizam 
se muči da objasni unutrašnje, subjektivne aspekte oblikovanja značenja. 
Tako je Serl isticao da Kvajn (i ostali naturalisti) brkaju simboličku mani-
pulaciju (sintaksu) sa značenjem (semantikom). Njegov „argument kineske 
sobe” pokazuje da značenje ne proizlazi samo iz ponašanja ili manipulaci-
je simbolima (Searl 1980: 417-424).2 Pitanja o intencionalnosti, odnosu 

2 Reč je o poznatom misaonom eksperimentu u kom Serl zamišlja da je zatvoren u sobi 
sa kompjuterom putem koga dešifruje kineske simbole koje mu neko dostavlja ispod vrata. 



223NATURALIZAM U SAVREMENOJ FILOZOFIJI

između jezika i misli, i mogućnost privatnog jezika ostaju uglavnom bez 
odgovora. Usredsređenost na ponašanje može ograničiti naše razumevanje 
složene interakcije između jezika, duha i sveta. Naime, filozofija jezika 
i govor o značenju ne mogu se svesti na kognitivne nauke, jer semantika 
nužno uključuje kako normativne tako i kontekstualne elemente. Počev od 
teoretičara nalik Grajsu, ona sadrži i govor o namerama, kao nužan segment 
razumevanja značenja. 

Još jedan važan aspekt Kvajnove naturalizacije je njegovo učenje o onto-
loškoj relativnosti. Ovim gledištem Kvajn osporava tradicionalne metafizičke 
pristupe koji nastoje da opišu fundamentalnu prirodu stvarnosti nezavisno 
od pojmovnih shema. Kvajn tvrdi da je naše razumevanje onoga što postoji 
relativno u odnosu na naš pojmovni okvir i jezičke prakse. Teza o ontološkoj 
relativnosti ima značajne implikacije na to kako razumemo odnos između 
jezika, misli i stvarnosti, sugerišući da ne postoji apsolutan, od posmatrača 
nezavisan način da se utvrdi šta je to što postoji. (Kvajn 2007d) Našu onto-
logiju diktiraju trenutno prihvaćene naučne teorije i u njoj nema mesta za in-
tenzionalne entitete, stvorenja mašte, ali i bogove u čije postojanje verujemo. 
(Scruton 2014:17)

NATURALIZAM I FILOZOFIJA DUHA

U filozofiji duha, naturalizam se suočava sa ogromnim izazovom 
objašnjenja fenomena svesti. Iako priznaju realnost subjektivnog iskustva, 
naturalisti imaju različite stavove o tome kako objasniti svest. Neki nastoje 
da je objasne pomoću fizičkih procesa unutar mozga, što često dovodi do 
redukcionističkih ili eliminativističkih gledišta. Drugi prihvataju neredukti-
vni fizikalizam, gde se mentalna svojstva vide kao različita ali i zavisna 
od fizičkih svojstava. Postoje čak i oni koji, uz zadržavanje naturalističkog 
stava, smatraju dualizam svojstava kompatibilnim sa svojim gledištima. Ova 
raznolikost pristupa unutar naturalizma ističe složenost problema odnosa 
duha i tela i tekuću debatu o prirodi svesti. Međutim, upravo ova raznolikost 
ukazuje i na ključno ograničenje naturalističkog pristupa: njegovu teškoću da 
adekvatno obuhvati subjektivne i kvalitativne aspekte svesti. Iako priznaje 

Kompjuterski program čita simbole i Serl dostavlja odgovor u vidu novih kineskih simbola, 
što može navesti onoga sa druge strane da pomisli da Serl zna kineski jezik. Ipak teško da 
bismo rekli ne samo da ga Serl zna, nego i da kompjuterski program razume jezik. Programi se 
baziraju na sintaktičkim pravilima putem kojih se interpretiraju simboli, ali im izmiče seman-
tika.



224 ARHE XXII, 44/2025

korelaciju između aktivnosti neurona i svesnog iskustva, naturalizam često 
ne uspeva da objasni aspekt „kako je to biti” subjektivnog iskustva. „Teški 
problem svesti”,3 kako ga je Dejvid Čalmers slavno nazvao, ostaje uporan 
izazov za naturalizam, ističući ograničenja čisto fizikalističkog pristupa duhu 
(Chalmers 1996).

Jasno je da naturalizam teško može da na adekvatan način obuhvati su-
bjektivne i kvalitativne aspekte svesti. Iako neki njegovi zagovornici poku-
šavaju da svedu svest na fizičke procese u mozgu, ovakav pristup ne uspeva 
da objasni bogatstvo i složenost naših unutrašnjih iskustava. Usredsređujući 
se isključivo na opažljive pojave i merljive podatke, naturalizam rizikuje da 
previdi samu suštinu onoga što znači biti svesno biće. U tom duhu možemo 
posmatrati dva čuvena primera iz filozofske literature. Frenk Džekson je 
formulisao čuveni misaoni eksperiment o Meri, naučnici koja zna sve fizičke 
činjenice o bojama, ali nikada nije videla određenu boju. Kada prvi put vidi 
crvenu, ona je naučila nešto novo: kako je to videti crvenu boju. Ovaj primer 
sugeriše da činjeničko znanje ne obuhvata kvalitativni aspekt iskustva (qua-
lia), što je ujedno i ključno ograničenje fizikalističkog naturalizma (Jackson 
1982). Dejvid Čalmers je u istu svrhu uveo pojam filozofskog zombija, bića 
koje se ponaša identično kao mi, ali nema unutrašnje iskustvo. Ako su takvi 
zombiji logički mogući, onda svest nije moguće objasniti isključivo putem 
fizikalnih termina (Chalmers 1996).

Dosledni naturalista će tvrditi da iako ovakve teškoće zaista postoje, cena 
koju plaćamo nije visoka jer na drugoj strani dobijamo savršeno jednostavnu 
metafiziku. (Rosenberg 2014: 33) Tako kada pokušava da objasni intencio-
nalnost, Rozenberg tvrdi sledeće. „Ono što se događa u ovim slučajevima je 
samo ulaz-izlaz (input-output) povezivanje i ponovno povezivanje. Mozak 
radi sve bez da o tome uopšte misli” (Rosenberg 2014:27). Naše je samo da 
otkrijemo odakle potiče iluzija da su stvari drugačije. „Duh je mozak. Svesne 
misli, jednako kao i nesvesne, složene su kombinacije nervnih ćelija, jona i 
makromolekula koji se pokreću između njih” (Rosenberg 2014: 27).

NATURALIZAM I EPISTEMOLOGIJA

Kvajnovski naturalizam vodi ka „naturalizovanoj epistemologiji”, gde 
proučavanje znanja postaje naučni poduhvat. Ovaj pristup pomera fokus sa 

3 Teški problem svesti ogleda se u nemogućnosti adekvatnog objašnjenja zbog čega je bilo 
koje fizičko stanje svesno pre nego nesvesno, zašto se svest uopšte pojavljuje, kao i zbog čega 
se subjektu nešto čini ili predstavlja na određeni način. 



225NATURALIZAM U SAVREMENOJ FILOZOFIJI

tradicionalnih epistemoloških pitanja o prirodi i opravdanju znanja na empi-
rijska istraživanja o tome kako ljudi stiču i obrađuju informacije, tj. kako na 
osnovu oskudnog inputa dolaze do bujnog autputa (Kvajn 2007a: 191). Ovaj 
pomak donosi vredne uvide u kognitivne procese koji leže u osnovi znanja, 
ali je ujedno doveo u pitanje normativnu dimenziju epistemologije. Može li 
čisto deskriptivni prikaz načina na koji formiramo verovanja biti adekvatan 
odgovor na pitanja o tome kako bi trebalo da ih formiramo? Može li sama 
nauka pružiti kriterijume za procenu racionalnosti i opravdanosti naših vero-
vanja? Straud tvrdi da naturalistički pristupi, poput Kvajnove naturalizovane 
epistemologije, ne uspevaju da odgovore na normativno pitanje: Da li su naša 
verovanja opravdana? Empirijski opis načina na koji dolazimo do verovanja 
nije isto što i njihovo opravdanje. (Stroud 1981)

Ova pitanja ostaju izvor stalne debate unutar naturalističke epistemolo-
gije. U svojoj naturalizovanoj epistemologiji, Kvajn naglašava vezu između 
nauke, filozofije i zdravog razuma. On tvrdi da ne postoji stroga razlika iz-
među ove tri oblasti i da sve one doprinose našem razumevanju sveta. Kvajn 
tako pokušava da istakne kontinuitet između svakodnevnog znanja i naučnog 
istraživanja i sugeriše da bi filozofija trebalo da bude utemeljena u svakod-
nevnom iskustvu i informisana naučnim otkrićima.

Naučne teorije su deskriptivne i opisuju kakav svet jeste. Za razliku od 
njih, filozofija mora da se bavi normativnim pitanjima. Kada je verovanje 
opravdano? Šta je pravedno? Da li je nešto moralno ispravno? Na ovakva 
pitanja može se odgovoriti samo uvođenjem vrednosnih sudova koji se unu-
tar ovakvih restriktivnih pozicija ne mogu opravdati. Jasno je da filozofska 
pitanja o tome u šta treba da verujemo, šta je moralno ispravno, ili šta nešto 
znači ne mogu da se reše empirijskim putem. Nauka nam možda može reći 
kako ljudi donose sudove, ali ne i da li su ti sudovi opravdani (Stroud 1981: 
461). Scijentizam, ako se ne ograniči, vodi ka tome da vrednosti i normativni 
diskurs tretira kao iluzije. „Ako zaista prihvatamo ovu pretpostavku, moramo 
napustiti praksu racionalne procene kao iluziju i ograničiti praktičnu upotre-
bu razuma na njegovu instrumentalnu ulogu” (Nagel 1997: 148). Upravo u 
ovome leži najveći problem za svakog doslednog naturalistu.

GDE JE NATURALIZAM ZAKAZAO?

Kao što smo videli, uprkos svom uticaju i značajnim uvidima, Kvaj-
nov naturalizam se suočio sa ozbiljnim kritikama. Većinu bismo mogli da 
svedemo na tvrđenje da ovakva pozicija jednostavno ignoriše ili odbacuje 
određena filozofska pitanja umesto da pokuša da ih reši. Na primer, pitanja o 



226 ARHE XXII, 44/2025

prirodi svesti, odnosu između duha i tela, objektivnosti moralnih vrednosti i 
osnovama logike i matematike često su skrajnuta ili se smatraju takvim da se 
na njih ne može odgovoriti iz naturalističke perspektive. Kod nekih kritičara 
ovo stvara osećaj da naturalizam, u svojoj potrazi za naučnom izvesnošću, 
izbegava da se bavi nekim od najfundamentalnijih pitanja o ljudskoj egzi-
stenciji i prirodi stvarnosti.

Nadalje, kritičari tvrde da naglasak koji se u naturalizmu stavlja na nauč-
nu metodologiju može biti previše restriktivan, čime se potencijalno ograni-
čava opseg filozofskog istraživanja. Dajući prioritet empirijskom istraživanju 
i naučnom objašnjenju, naturalizam može zanemariti alternativne pristupe 
filozofskim pitanjima, kao što su fenomenologija, hermeneutika ili egzisten-
cijalizam, koji mogu ponuditi vredne uvide u ljudsko iskustvo i razumevanje. 
Ovakav stav može dovesti do zanemarivanja socijalnih i istorijskih faktora 
u razumevanju znanja i njegovih potencijalnih posledica na sveobuhvatno 
razumevanje stvarnosti. Kvajnov skepticizam prema pojmovima kao što su 
„značenje”, „misao” i „verovanje” utiče na tradicionalne filozofske rasprave. 
Dovodeći u pitanje jasnoću i legitimitet ovih pojmova, naturalizam izaziva 
tradicionalne filozofske pristupe i može dovesti do preispitivanja načina na 
koji razumemo ove fundamentalne pojmove. 

Kao što je pokazano, iako Kvajnov naturalizam nudi vredne uvide o od-
nosu između nauke i filozofije, njegove posledice po naše razumevanje duha, 
jezika i stvarnosti nisu bez problema. Dajući prioritet naučnoj metodologiji i 
empirijskom istraživanju, naturalizam često predstavlja restriktivnu poziciju 
koja previđa ili odbacuje ključna filozofska pitanja, što na kraju dovodi do 
potencijalno nepotpunog i uskog pogleda na svet.

Paradoksalno, naturalizam i njegov srodnik scijentizam, često poprimaju 
oblik dogmatskog anti-dogmatizma, tvrdeći da jedino nauka ima pravo na 
„konačnu reč”, što je u suprotnosti sa Sokratovim idealom filozofske skro-
mnosti. Sokrat, poznat po svojoj mudrosti, slavno je izjavio da jedino što zna 
jeste da ne zna ništa. Ova intelektualna skromnost, koju karakteriše stalno 
preispitivanje i prepoznavanje granica sopstvenog znanja, u oštrom je kon-
trastu sa često dogmatskim izjavama nekih savremenih naturalista. Ovo je 
ujedno i opomena da smo hipnotisani nekritičnom upotrebom reči kao što je 
nauka ili naučno (Midgley 2001: 151). Često smo opčinjeni teorijama koje 
imaju naučni izgled, a koje nam zapravo ništa ne mogu reći o našim životima 
(Midgley 2001: 151). Ovakav scijentizam, iako tvrdi da odbacuje mit, posta-
je mitologija modernog racionalizma.

Ovaj stav „konačne reči” takođe se kosi sa Platonovim shvatanjem filo-
zofije kao discipline u stalnom razvoju koja nikada u potpunosti ne dostiže 
apsolutno razumevanje stvarnosti. Platon je prepoznao ograničenja konačnih 



227NATURALIZAM U SAVREMENOJ FILOZOFIJI

bića poput nas u shvatanju krajnje istine. On je filozofiju video kao konti-
nuirani proces istraživanja, vođen željom za znanjem i prepoznavanjem 
sopstvene pogrešivosti. Nasuprot tome, naglasak naturalizma na trenutnom 
stanju naučnog znanja kao krajnjem autoritetu rizikuje da uguši filozofsko 
istraživanje i omete potragu za dubljim razumevanjem. Prihvatajući skromni-
ji i otvoreniji pristup, sličan sokratskom idealu, filozofi mogu da se bave ši-
rim spektrom pitanja i perspektiva, obogaćujući naše razumevanje nas samih 
i sveta oko nas. Iako nauka nesumnjivo igra ključnu ulogu u našem sticanju 
znanja, ne bi je trebalo posmatrati kao jedinog arbitra istine. Filozofija, sa 
svojim jedinstvenim alatima i metodama, može doprineti sveobuhvatnijem 
razumevanju stvarnosti, baveći se pitanjima koja mogu biti izvan domašaja 
empirijskog istraživanja.

Uspon Kvajnovog naturalističkog projekta imao je značajan uticaj na sa-
vremenu filozofiju. Naglasak je stavljen na empirijsko istraživanje i naučne 
metode u rešavanju filozofskih pitanja, što je dovelo do razvoja interdisci-
plinarnih oblasti kao što su kognitivna nauka i filozofija duha. No, ujedno 
je među filozofima izazvao oštre reakcije zbog sužavanja polja istraživanja 
filozofije, jer se tradicionalna filozofska pitanja o značenju, vrednosti i priro-
di stvarnosti zanemaruju u korist naučno prihvatljivijih pitanja.

Možda su i najdramatičnije posledice ovakvih gledišta u domenu etike 
i estetike, oblasti koje nisu bile predmet Kvajnovog interesovanja. Ideja da 
su moralne istine zasnovane na empirijskim činjenicama, biološkim, evo-
lutivnim ili neurološkim objašnjenjima, dovodi do nemogućnosti odgovora 
na ključna pitanja zbog kojih uopšte i želimo da se bavimo etikom. Osnovni 
kontrargument je isti kao i u epistemologiji: možda smo saznali kakva je 
empirijska osnova morala, ali to nam ništa ne govori o opravdanosti normi, 
normativnim razlozima zbog čega nešto treba raditi ili ne. Etika zahteva po-
jedinca koji je slobodan i odgovoran, takvog pojedinca nauka ne može da 
isporuči. 

Nalik tome, neuroestetika pokušava da objasni estetsko iskustvo pomoću 
neurobioloških procesa u mozgu. Iako je lepo, verovatno ne i nešto posebno 
korisno, znati koje su nam se regije mozga aktivirale kada posmatramo Mo-
neove slike, ili zašto slušanje Tavenera izaziva prijatnost ali to isto ne izaziva 
slušanje političkih govora, čini se da smo ovde najdalje otišli od onoga što 
nas je zaista zanimalo. Filozofska lepota nije isto što i dopamin. Mozak nije 
mesto gde se umetnost dešava – ona se dešava u duhu, u kulturi, u dijalogu. 
Prirodne nauke nam možda mogu objasniti zbog čega osećamo zadovoljstvo 
ili prijatnost kada smo izloženi određenim oblicima, bojama ili zvucima, 
ali ne mogu objasniti zbog čega je umetnost važna, zbog čega stvaramo 
umetnost koja je šokantna ili uznemirujuća na primer, ali i da li smo dobili 



228 ARHE XXII, 44/2025

objašnjenje genijalnosti ili originalnosti umetnika. Iako nauka može objasniti 
neke aspekte našeg interesovanja za lepo u prirodi, treba imati na umu da 
je estetsko interesovanje usmereno na pojave, ne nužno i na nauke koje ih 
objašnjavaju. (Scruton 2009: 69)

Dakle, naglasak naturalizma na fizičkom svetu i njegovo odbacivanje 
„natprirodnih” entiteta može dovesti do deflacionog pogleda na stvarnost. 
Dajući prioritet naučnim objašnjenjima i empirijskim dokazima, naturalizam 
često odbacuje metafizička pitanja o prirodi postojanja, mogućnosti objek-
tivnih vrednosti i krajnjem smislu života. Ovo može rezultirati ograničenim 
i potencijalno osiromašenim razumevanjem ljudskog stanja i našeg mesta u 
svetu. Nauka odbacuje narodsku psihologiju nudeći bolja objašnjenja ljud-
skog ponašanja, objašnjenja koja ne počivaju da staromodnom govoru o 
verovanjima, opažanju, emocijama i željama. Nastao je novi period u filo-
zofiji: „nekada sluškinja teologije, danas je prema značajnom broju njenih 
teoretičara, sluškinja neuronauke, čija je uloga da ukloni prepreke na putu 
naučnog napretka u vidu predrasuda i sujeverja u mišljenju” (Scruton 2014: 
59) Pa ipak, ne možemo a da se ne zapitamo da li su naši stari načini na 
koje smo rešavali sukobe i vodili naše živote – put moralnog rasuđivanja, 
pravnih procesa i vrlina – bolji put od upoznavanja naših mozgova i njegovih 
funkcija (Scruton 2014:60).

ZAKLJUČAK: POTREBA ZA ŠIROM PERSPEKTIVOM

Iako možemo priznati da Kvajnov naturalizam ima vredne doprinose, 
u ovom radu tvrdimo da se njegova ograničenja i potencijalne posledice po 
savremenu filozofiju ne smeju zanemariti. Zanemarujući ili odbacujući odre-
đena filozofska pitanja i dajući prioritet naučnoj metodologiji, naturalizam ri-
zikuje da pruži nepotpuno i potencijalno osiromašeno razumevanje nas samih 
i sveta oko nas. Plodonosniji pristup filozofiji može uključivati prihvatanje 
šire perspektive koja uključuje i naučne uvide i bogatu tradiciju filozofskog 
istraživanja, omogućavajući nam da se pozabavimo čitavim nizom pitanja 
koja su vekovima zaokupljala mislioce. 

Iako je naturalizam bio dominantna struja u savremenoj filozofiji, ključ-
no je prepoznati da to nije jedini održiv pristup filozofskom istraživanju. 
Nekoliko alternativnih filozofskih okvira nudi različite perspektive u vezi sa 
pitanjima sa kojima naturalizam ili ne može da se nosi ili ih ostavlja po stra-
ni. Ove alternative mogu pružiti vredne uvide i obogatiti naše razumevanje 
problema o kojima je reč.



229NATURALIZAM U SAVREMENOJ FILOZOFIJI

Tako nam na primer nenaturalistički moralni realizam, omogućava 
da tvrdimo da moralna svojstva postoje i da se ne mogu svesti na prirodna 
svojstva. Moralne istine su stvarne i mogu se otkriti, ali postoje u oblasti 
odvojenoj od prirodnih nauka, što ih čini ne-empirijskim i nereduktivnim. 
Ovakva perspektiva omogućava objektivne moralne vrednosti i pruža osnovu 
za etički diskurs koji prevazilazi subjektivne preferencije ili društvene nor-
me. Zagovornici nenaturalističkog moralnog realizma često se pozivaju na 
intuiciju ili racionalnost kao sredstva za pristup ovim objektivnim moralnim 
istinama.

Eksplanatorni normativizam, pozicija u teoriji delanja, duha, jezika i eti-
ke, tvrdi da normativne činjenice i svojstva igraju suštinsku ulogu u objašnja-
vanju ljudskog ponašanja i društvenih fenomena. On osporava naturalističku 
tendenciju da se normativni pojmovi svedu na čisto deskriptivne ili naučne 
termine, sugerišući da je normativnost nesvodivi aspekt ljudskog iskustva i 
razumevanja.

Ovi alternativni filozofski pristupi, zajedno sa drugima kao što su fe-
nomenologija, hermeneutika i egzistencijalizam, nude vredne perspektive 
koje mogu dopuniti i izazvati naturalistički pogled na svet. Baveći se ovim 
alternativama, filozofi mogu proširiti svoje horizonte i razviti sveobuhvatnije 
razumevanje složenih pitanja sa kojima se suočava savremena misao.

LITERATURA

Chalmers, D., (1996), The Conscious Mind, In Search of a Fundamental Theory, 
Oxford University Press.

Paul Horwich, „Naturalism and Linguistic Turn”, in: Contemporary Philosophical 
Naturalism and Its Implications, eds. Bana Bashourand Hans D. Muller, 
Routledge, 2014, pp. 37-43.

Jackson, F. (1982), „Epiphenomenal Qualia”, The Philosophical Quarterly, 32(127), 
127–136.

V. van Orman Kvajn, (2007a), „Naturalistička epistemologija”, u: Ontološka 
relativnost i drugi filozofski ogledi, prir. Živan Lazović, str. 185-207.

Kvajn, (2007b), „Dve dogme empirizma”, u: Ontološka relativnost i drugi filozofski 
ogledi, prir. Živan Lazović, str. 137-165.

Kvajn, (2007c), „Govor o objektima”, u: Ontološka relativnost i drugi filozofski 
ogledi, prir. Živan Lazović, str. 39-62.

Kvajn, (2007d), „Ontološka relativnost”, u : Ontološka relativnost i drugi filozofski 
ogledi, prir. Živan Lazović, str. 63-102.

Midgley, M., (2001), Science and Poetry, Routledge, London.
Nagel, T., (1997), The Last Word, Oxford University Press.



230 ARHE XXII, 44/2025

A. Rosenberg, (2014), „Disenchanted Naturalism”, in: Contemporary Philosophical 
Naturalism and Its Implications, eds. Bana Bashourand Hans D. Muller, 
Routledge, pp. 17-36.

J. R. Searle, (1980), „Minds, Brains and Programs”, The Behavioral and Brain 
Sciences, pp. 417-454.

R. Scruton, (2009), Beauty, Oxford University Press.
R. Scruton, (2014), The Soul of the World, Princeton University Press.
Stroud, B., (1981), „The Significance of Naturalized Epistemology”, Midwest Studies 

in Philosophy, pp. 455-471.
Quine, Word and Object, Mit Press, 1960.



231NATURALIZAM U SAVREMENOJ FILOZOFIJI

ALEKSANDRA ZORIĆ
University of Belgrade, Faculty of Philosophy

NATURALISM IN CONTEMPORARY PHILOSOPHY

Abstract: Naturalism, as advocated by Willard Van Orman Quine, has become a 
prominent feature of contemporary philosophy and has signifi cantly infl uenced the way 
philosophers approach various issues. This doctrine, with its emphasis on scientifi c 
methodology and the rejection of traditional philosophical approaches, is refl ected in 
the assertion that there is no philosophical perspective from which we could assess 
or justify our scientifi c theories. Instead, we must „work from within” our current 
scientifi c worldview, using the tools and methods of science to solve philosophical 
problems. Such an approach to philosophy and science has signifi cant implications 
not only for our understanding of language, mind, and knowledge, but also for the 
future of philosophy itself. In this paper, we will argue that Quine’s naturalism, while 
off ering valuable insights, in its quest for a scientifi c foundation, overlooks or rejects 
key philosophical questions. This leads to an incomplete and potentially problematic 
understanding of ourselves and the world around us, as well as to scientism as an 
ultimately problematic philosophical position.
Keywords: naturalism, scientism, intentionality, physicalism, reductionism, 
neurosciences 

Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaćeno: 3.11.2025. 





233

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1(4/9)”19”
     1 Peirce C. S.
     1 Levinas E.
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.233-256
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

TOMA GRUICA1

Karl-Franzens Universität Graz, Department of Philosophy, Section 
for Classical Phenomenology, Austria

PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION IN 
PEIRCE AND LEVINAS: A COMPARATIVE INQUIRY 

INTO PHENOMENOLOGY, GNOSTICISM, AND 
ETHICS

Abstract: This paper off ers an analysis of Peirce’s phenomenology in relation to 
classical metaphysical and religious traditions as well as contemporary philosophical 
perspectives, such as Kant, Heidegger, and Levinas. By engaging Gnostic, Christian, 
and Platonic accounts of the divine and of evil, the study situates Peirce’s categories 
within a broader metaphysical conversation. Particular attention is given to the 
phenomena of pain and pleasure, understood as elemental structures of Firstness that, 
when developed within lived existence, disclose a vision of the human condition 
that bears striking affi  nities to Gnostic interpretations. Through this reading, Peirce 
emerges as a thinker whose phenomenology, though pragmatist in orientation, opens 
onto an almost Gnostic apprehension of human suff ering, fi nitude, and the possibility 
of transcendence.
Keywords: Phenomenology, Pragmatism, Gnosticism, Christianity, Pain, Pleasure, 
Evil, Neoplatonism, Metaphysics, Charles Sanders Peirce

INTRODUCTION

Human experience is perennially shaped by encounters with both limi-
tation and intensity, often framed as pleasure, pain, or existential resistance. 
Philosophical and religious traditions have sought to account for these phe-
nomena through varied ontological lenses. In Gnostic traditions the divine 
spark within the human is set against the illusory or imprisoning nature of 

1 Author’s e-mail address: toma.gruica@protonmail.com 



234 ARHE XXII, 44/2025

the material world; in Christian thought evil is conceived as privation; in 
Platonic and Neoplatonic philosophy the divine is a transcendent principle 
mediated by intermediaries; and in Zoroastrianism and Manichaeism evil 
appears as a substantive, quasi-cosmic force in dualistic opposition to the go-
od.2 Human experience is characterized by a continuous negotiation with the 
pressures and resistances that constitute existence.3 Philosophical discourse 
has historically sought to classify these experiences in moral, ontological, or 
metaphysical terms, yet such categorizations often fail to capture the embodi-
ed, enacted, and relational dimensions of lived reality.4 

Recent interdisciplinary dialogue foregrounds the importance of integra-
ting phenomenology, pragmatism, and metaphysical speculation to examine 
the structural conditions of experience. Contemporary discussions, like those 
informed by pragmatism, cognitive science, and phenomenology, reinterpret 
these classical frameworks, proposing that the relational dynamics of experi-
ence, such as the intensity of pain, the contingency of pleasure, and the pre-
ssures exerted by existence itself, must be analyzed not merely as ontic facts 
but as structural features of human cognition and being-in-the-world.5 Within 
this framework, pain and pleasure emerge not merely as ethical or hedonic 
categories but as fundamental expressions of the constraints, affordances, 
and imbalances inherent in existence.6 Yet even when modern philosophies 
open new dimensions of analysis, they cannot escape the metaphysical impli-
cations embedded in their own conceptual frameworks. What presents itself 
as a novel approach to experience often rearticulates positions already fami-
liar from earlier traditions. In this sense, contemporary analyses may be seen 
less as a radical departure than as a reconfiguration of enduring metaphysical 
patterns in new conceptual clothing. The focus of this paper is thus Charles 
Sanders Peirce, whose pragmatism and phenomenology (or phaneroscopy) 
provide a systematic account of the structures of experience through his 
categories of Firstness, Secondness, and Thirdness. Within this framework, 

2 Widengren, G., Mesopotamian Elements in Manichaeism (King and Saviour II): Studies 
in Manichaean, Mandaean, and Syrian-Gnostic Religion, Almqvist & Wiksell, Uppsala 1946, 
p. 45.
3 Levinas, E., Totality and Infinity, Martinus Nijhoff, London 1979. p. 122.
4 Gruica, T., „Existential Groundings and Self-Organisation: Unravelling Psychopathologi-
cal Helplessness in the Context of Positive Psychology through Heidegger and Autopoiesis,” 
in Filozofija, bioetika i mentalno zdravlje, (eg. Kožić, Š.; Janeš, L.), Centar za bioetiku 
Fakulteta filozofije i religijskih znanosti, Zagreb 2024, p. 125.
5 Levinas E., Totality and Infinity, p. 114.; Gruica, T., „Existential Groundings and Self-Or-
ganisation”, p. 129.
6 Gibson, J. J., Ecological Approach to Visual Perception, Taylor and Francis, New York 
2014, p. 119.



235PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

pain and pleasure stand as exemplary manifestations of Firstness, the imme-
diate qualities of feeling that underlie all subsequent modes of existence. By 
following the ways in which these qualitative states become interwoven with 
resistance and mediation, Peirce’s analysis reveals a vision of human expe-
rience that, while articulated within a pragmatist orientation, resonates with 
patterns recognizable from Gnostic accounts of the human condition. It is in 
this convergence that Peirce’s thought acquires a quasi-Gnostic character, not 
through direct doctrinal influence but through the structural implications of 
his phenomenology itself.

PEIRCEAN GNOSTICISM

Pain, from a phenomenological perspective, is not reducible to the fi-
ring of c-fibers or to simple nociception. Drawing upon Levinas, it can be 
understood as a structural pressure of existence compelling action, exertion, 
and survival.7 Pain is both unavoidable and epistemically significant, since it 
reveals limits, constraints, and the relational character of being-in-the-world. 
Heidegger’s analysis of Sorge, and Levinas’ phenomenology of jouissance 
disclose this as the condition of care, wherein human Dasein is revealed in 
its temporal and embodied engagements with reality.8 Suffering exposes 
both possibility and limitation, situating the subject within a horizon where 
existence is apprehended not as pure autonomy but as vulnerability, depen-
dence, and responsibility toward the world and others.

Phenomenology examines pain, pleasure, and resistance as lived phe-
nomena, showing how consciousness encounters constraints that simulta-
neously limit and reveal possibilities. Pragmatism situates these experiences 
functionally, as they guide action, inform judgment, and structure adaptive 
responses. In synthesis, human subjectivity is inseparable from the resistan-
ces it encounters, and ethical and cognitive capacities are structured by the 
interrelation of experiential constraints and affordances. In Peirce, signs of 
pain and pleasure are evidential and normative, allowing inferences about the 
environment and structuring semiotic chains that underlie moral and practi-
cal reasoning.9 Pain is ultimately „an instance of that kind of consciousness 
which involves no analysis, comparison or any process whatsoever … which 

7 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 110.
8 Heidegger, M. Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1967, p. 191.
9 Peirce, C. S., Pragmatism as a Principle and Method of Right Thinking, State University 
of New York Press, New York 1997, p. 3.



236 ARHE XXII, 44/2025

has its own positive quality which consists in nothing else …”10 Furthermore, 
pain is not an event, not a process composed of phases over time, but rather 
a state, wholly present so long as it endures.11 These phenomena accumulate 
within lived experience, exposing the persistent tension between limitation 
and possibility. From a Gnostic perspective, this tension mirrors the human 
condition under the Demiurge, where suffering and resistance both constra-
in and disclose the relation to a transcendent source. In this sense, Peirce’s 
analysis of pain and pleasure manifests a quasi-Gnostic pattern, revealing 
how the dynamics of resistance shape human experience and engagement 
with the world.

Pleasure, conversely, is relationally contingent, often interdependent with 
pain. From a Peircean pragmatist standpoint, both pain and pleasure functi-
on as signs within semiotic processes, since they guide perception, action, 
support learning, and inform judgments about the world.12 Intensity and 
duration affect their perceived quality, producing experiences where pleasu-
re may verge into pain, or pain may contain pleasurable dimensions in its 
aesthetic or relational context. This aligns with a pragmatic account of expe-
rience, wherein phenomenological realities are inseparable from their functi-
onal and relational effects. For Peirce, the phenomenology of pain has been 
proposed as foundational to consciousness, insofar as it represents a sensory 
experience that eludes rational modulation. Unlike perceptual judgments that 
can be mediated or reinterpreted cognitively, pain is resistant to volitional 
alteration: one cannot decide rationally to perceive red when experiencing 
blue, nor to negate pain through reason alone.13 From this perspective, cons-
cious experience can be understood as a dyadic structure in which the self is 
positioned as a subject to sensory and affective objects, while the totality of 
experience, including its inescapable suffering, remains largely inaccessible 
to rational control. The cumulative effect of these experiences produces a fi-
eld of consciousness that is, in its most extreme conceptualization, dominated 
by discomfort and existential Angst.14

This description of the human condition led me to approach Peirce’s 
phenomenology through a comparative engagement with Gnostic accounts 

10 Peirce, C. S., „A Definition of Feeling,” in Collected Papers of Charles Sanders Peirce, 
Vol. 1 (ed. C. Hartshorne and P. Weiss), Harvard University Press, Cambridge 1931, p. 135-
137.
11 Peirce, C. S., „A Definition of Feeling,” p. 137.
12 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings (ed. J. Buchler), Harcourt, 
Brace and Company, London 1940, p. 5.
13 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 33.
14 Kierkegaard S, Der Bergiff der Angst, Rowohlt, Leck 1967, p. 17.



237PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

of existence and creation. To do so requires acknowledging that there was 
never a single, unified Gnosticism, but rather a constellation of Christian, 
Judean, and Iranian movements that together formed a broader quasi-tradi-
tion. What unites these strands is the predominant idea of a lesser creator, 
variously named Abraxas, Yaldabaoth, or even identified with the God of the 
Old Testament, who brought forth an imperfect world marked by suffering 
and distortion. Such a cosmos, grounded in unfavorable phenomena such as 
disgust and pain, goes along with Peirce’s account of pain as a primordial 
mood, a fundamental form of being, in which existence is originally disclo-
sed as „being as pain.”15 

TRIPARTITE ANTHROPOLOGY: PNEUMA, PSYCHE, SOMA

But what can we say then about Gnosticism? A shared aspect is their 
cosmology, where the Demiurge’s creation functions as a mechanism of 
continual suffering, trapping human consciousness within an inescapable 
structure of contingent being and pain. The true God, by contrast, is posited 
as a salvific force beyond the Demiurge.16 Gnostic thinkers often identified 
this ultimate divinity with pure light, suggesting an analogical engagement 
with Platonic potentiality rather than a fully articulated metaphysical concep-
tion. In this reading, the Gnostic project represents an attempt to reconcile 
the experiential reality of suffering with the postulated existence of a tran-
scendent source of salvation, even when the ontological nature of that source 
remains largely speculative.17

The emergence of Gnosticism in late antiquity can be situated within the 
broader historical development of anthropological reflection. Early mythic 
and religious traditions tended to view the human being in a largely monistic 
sense, where life was conceived as a unified vital force bound to the rhythms 
of nature and mortality. With the rise of classical philosophy, however, ant-
hropology became increasingly differentiated. A bipartite model emerged, 
distinguishing between πνεῦμα (pneuma, spirit), ψυχή (psychē, soul), and 
σῶμα (sōma, body), and already here the soul was often elevated as the seat 
of identity and moral worth.18 Gnostic thinkers, inheriting and radicalizing 

15 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 40.
16 Van Den Broek, R., Gnostic Religion in Antiquity, Cambridge University Press, Cam-
bridge 2013, p. 27.
17 Pagels, E., The Gnostic Gospels, Random House, New York 1979, p. 20.
18 Van Den Broek, R., Gnostic Religion in Antiquity, p. 203.



238 ARHE XXII, 44/2025

this dualism, developed more elaborate tripartite schemas that reinterpret the 
dimension of spirit, positioning it as a transcendent element exiled within the 
material cosmos. 19 In this scheme, the body becomes the locus of corrupti-
on and pain, the soul mediates between material and spiritual realities, and 
the spirit points toward a divine origin beyond the Demiurge’s creation.20 
The anthropological shift from unity to duality and finally to a hierarchical 
tripartition mirrors a broader tendency within Western metaphysics to privi-
lege the immaterial over the corporeal, a tendency that Derrida would later 
deconstruct as the foundational „logocentrism” of the tradition, in which 
voice, mind, or presence is consistently prioritized over the body, writing, 
and materiality.21

Competing models of bipartite and tripartite structure appear already in 
Greek philosophy. Plato, in the Republic, Phaedrus, and Timaeus, describes 
the tripartite soul, distinguishing between the rational λογιστικόν (logistikón), 
the spirited θυμός (thymós), and the appetitive ἐπιθυμητικόν (epithymētikón). 
His well-known charioteer allegory in the Phaedrus presents reason νοῦς 
(noûs) as the charioteer who must control the two horses of spirit and desire, 
revealing the internal complexity of the soul while consigning the body to 
the realm of mutability, mortality, and imperfection.22 This tripartite structure 
was later taken up and transformed by Christian thinkers such as Origen. In 
his interpretation, body is the material vehicle, soul is the seat of life and me-
diation, and spirit is the divine element breathed into the human by God. This 
spirit is not identical with the Holy Spirit, but rather constitutes the higher 
principle within humanity that opens the person to God and to participation 
in the divine nature (2 Pet 1:4).23 In this way, spirit is the site of communi-
cation with God, the dimension that elevates the human beyond the purely 
creaturely. 

The Book of Wisdom, written shortly before the Christian era, tends more 
toward a bipartite anthropology, reflecting the influence of Hellenistic tho-
ught.24 The human is presented primarily as body and soul, without explicit 
differentiation of a higher pneuma. Yet the Old Testament already anticipates 

19 Farhang, M., Zarathuštranizam: Uvod u drevnu mudrost Zarathuštre, Misl, Zagreb 2005, 
p. 112.
20 Pagels, E., The Gnostic Gospels, p. 134.
21 Derrida, J., Writing and Difference, Routledge, London 1978, p. 248.
22 Plato, Republic IV, 435b–441c; Phaedrus 246a–254e; Timaeus 69c–72d.
23 Origen, De Principiis II.8.3; Crouzel, H., Origen (trans. A. S. Worrall), Harper & Row, 
San Francisco 1989, p. 106-112.
24 Churton T., Gnostic Philosophy: From Ancient Persia to Modern Times, Inner Traditions, 
Rochester 2005, p. 50.



239PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

a richer structure. Deuteronomy 6:5 commands that God is to be loved „with 
all your heart, and with all your soul, and with all your strength,” hinting at 
a complex anthropology that goes beyond simple dualism. In early Christian 
theology, soma, psyche, and pneuma were never understood as three separate 
entities. Rather, they are dimensions of the one human person, each pertai-
ning to the whole. The body (soma) is not reducible to the flesh (sarx), which 
in Pauline usage often signifies the sphere of sin and weakness. The body 
can, in fact, be a „temple of the Spirit” (1 Cor 6:19), while flesh denotes re-
sistance to God. Thus Ephesians 5:18 exhorts: „Do not get drunk with wine, 
for that is debauchery; but be filled with the Spirit.” The verb plērousthai 
here means not only to be filled, but to be completed, to be made whole.25 

Peirce’s phenomenology can be interpreted as closer to a Gnostic than 
an Aristotelian anthropology, in which the spirit strives to liberate itself from 
the entanglements of matter and affect.26 Although he insists on the unity of 
experience, his categories distribute human existence across a hierarchy that 
recalls the Gnostic division of body, soul, and spirit. Firstness, the imme-
diacy of pure feeling, isolates the quality of affect in a way that parallels the 
psychic dimension (psychē), while Secondness, defined by resistance and 
struggle, marks the irreducible burden of embodiment (sōma), where pain 
and finitude dominate. Thirdness, by contrast, represents mediation, mea-
ning, and law, the sphere of spirit (pneuma) that points beyond mere facticity 
toward intelligibility and salvation through semiosis.27 In this schema, the 
material and affective dimensions are not denied, but they are subordinated 
to the primacy of Thirdness, which alone guarantees coherence and orienta-
tion. Peirce thus participates in the same metaphysical gesture of privileging 
spirit and meaning over embodiment, a gesture that both discloses the depth 
of suffering in experience and simultaneously seeks its redemption through 
transcendence.

Applying Peirce’s categories to the concrete human being yields a com-
pact, triadic anthropology: embodiment as resistance, affective immediacy as 
Firstness, and mediation as the work of Thirdness.28 The body occupies the 
register of limitation and brute alterity; finitude and pain are not marginal 
phenomena but structural constraints that interrupt projects, impose deman-
ds, and disclose that we are finite organisms embedded in a world not of 

25 Bultmann, R., Theology of the New Testament, Vol. 1, Charles Scribner’s Sons, New York 
1951. p. 191–198.
26 Aristotle, Nicomachean Ethics, Harvard University Press, Cambridge 1934, p. 23.
27 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 75-78.
28 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 87.



240 ARHE XXII, 44/2025

our choosing. Affective life furnishes the pre-reflective tones of existence, 
the pleasures, sufferings, and neutral moods that disclose the world prior to 
conceptualization. Mediation through habits, memories, signs, and language 
is what assembles these disjointed materials into a coherent life and orients 
us toward future possibilities. Pain plays a constitutive role within this con-
figuration. As an immediate resistance it catalyzes interpretation: it forces 
reorientation, motivates adaptive inference, and propels signification where 
habit alone is insufficient. Far from being accidental, limitation and suffering 
instantiate the conditions in which meaning is sought and produced. The hu-
man being, therefore, is not a substance or an essence but an enacted nexus 
of embodiment, sensation, and interpretive practice.29 Peirce’s anthropology 
thus presents human existence as a triadic negotiation in which finitude, fee-
ling, and the drive to make sense are mutually constitutive.

AS ABOVE, SO BELOW

Theological reflection complicates discussions of moral and existential 
experience. Gnostic traditions often attribute perceived goodness to God 
while assigning evil to a separate being, such as Satan or the Demiurge. 
Iranian religions deals with the origin of evil in a similar way, denying the 
omnipotence of God and instead postulating two opposite divine powers, 
where humanity is seen as a by-product of their struggle.30 This dualistic 
framework, through Saint Augustine, has influenced Western psychological 
and cultural development. As Jung observes in Answer to Job, the biblical 
narrative depicts God and the Adversary cooperating in the testing of Job, a 
dynamic often marginalized because it challenges conventional conceptions 
of divine morality and omnipotence.31 An integrated understanding of divi-
nity encompasses both constructive and destructive forces rather than strict 
moral dualism. Historical mystical thought and cross-cultural perspectives 
support this view.32 Jakob Böhme’s proto-Hegelian theology frames the Fall 
as part of cosmic transformation, conceptualized as the Felix culpa, in which 
divine purposes of redemption and incarnation are realized through suffe-

29 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 88-93.
30 Petrić, F., Zoroaster i njegovih tristo i dvadeset kaldejskih proroštava (ur. Banić-Pajnić 
E.), Institut za Filozofiju, Zagreb 2011, p. 42; Farhang, M., Zarathuštranizam, p. 92, 97.
31 Jung, C. G., Answer to Job, Princeton University Press, Princeton 2011, p. 23.
32 Spinks, C. W., „Peirce and Jung: Modern Gnostics in Search of Soul”, Trickster’s Way, 2 
no. 4 (2003), p. 1-6.



241PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

ring.33 Similarly, the God of the Hebrew Bible, as in Isaiah 45:7, „I form 
light and create darkness; I make well-being and create calamity; I am the 
Lord, who does all these things,” demonstrates divine power as encompa-
ssing both good and evil.

From a methodological standpoint, consideration of non-dual theological 
frameworks clarifies how alternative metaphysical models structure human 
experience. In South Asian traditions, the totality of being, Adishakti, is 
simultaneously the source of both salvation and destruction, exemplified in 
deities who manifest as nurturer and destroyer, such as Tara or Kali. Within 
this framework, individual vice or virtue is subordinated to the agency of the 
divine, which determines the conditions under which consciousness encoun-
ters pleasure, pain, and moral responsibility.34

This understanding has two key implications. First, conscious beings 
cannot fully control their affective states through reason; experiences like 
pain are irreducible. Second, individual diversity, the interplay of virtue and 
vice, and the temporal flow of cause and effect are necessary for manifesting 
a singular cosmic force. Suffering and fulfillment are inseparable in this 
ontological field. Read through a Peircean semiotic lens, pain and pleasure 
are evidential states that both mediate action and shape the growth of ideas; 
suffering is constitutive of experience without thereby implying a morally 
malevolent cosmos.

Peirce’s categories make affective states semantically significant: imme-
diate qualities register as Firstness, brute resistance as Secondness, and the 
work of habit and inference as Thirdness. Pain and pleasure function wit-
hin this triadic economy as data for inference and as normative signals for 
conduct. Pain often precedes and grounds pleasure; biological privation, for 
example hunger, shows that positive valence is intelligible only relative to 
prior lack. Suffering therefore operates as a structural condition of conscious 
life. Framing this condition in quasi-Gnostic language clarifies the epistemic 
limits of reason and the asymmetry between human striving and cosmic con-
straint, but it need not posit an intentional malignancy. The Demiurge figure, 
if invoked, indexes structural opacity rather than a moral agent acting with 
malice. Pain is best construed as a baseline qualia against which other states 
are calibrated rather than as the outcome of a purposeful evil. Under Peircean 
pragmatism, pain and pleasure are not merely private feelings but processes 
by which subjects test hypotheses, revise habits, and develop capacities for 

33 Böhme, J., The Signature of All Things, Evinity Publishing, Santa Cruz 2008, p. 126.
34 Flood, G., An Introduction to Hinduism, Cambridge University Press, Cambridge 1996, 
109-112.



242 ARHE XXII, 44/2025

action. Suffering thereby acquires normative force: it both motivates moral 
cultivation and functions as evidence in inquiry. The cultivation of virtue and 
the recognition of any transcendental order are practical engagements with 
these conditions. In short, suffering is intrinsic to the semiotic architecture of 
human life; it is necessary for the emergence of consciousness, knowledge, 
and moral responsiveness, while not entailing metaphysical vindictiveness.

THE PROBLEM OF SUFFERING

One recurring objection to Gnostic accounts of the material realm con-
cerns the problem of agency: how can the world be described as ordered 
toward harm or deficiency without presupposing intention or consciousness? 
In conventional ethical reasoning, evil is typically conceived as the outcome 
of a willing subject. To ascribe a systematic negativity to existence, then, 
seems to require a conscious and malevolent source. From a phenomenologi-
cal standpoint, however, suffering can be understood as structurally embed-
ded in the conditions of life without necessitating intentional design.35 The 
analogy of an environment configured to produce pain, even in the absence 
of a governing agent, illustrates how constraint may operate independently of 
will. Within such a framework, the tension between structural imposition and 
human agency becomes evident. The material world confronts human beings 
with unavoidable hardships, yet conscious agents can recognize these condi-
tions and cultivate relative goods. Acts of creating beauty, seeking pleasure, 
or engaging in meaningful practice reveal the capacity to mitigate, though 
never abolish, the fundamental burden of existence. In this sense, the Gnostic 
depiction of a cosmos intrinsically marked by suffering can be reconciled 
with the observable capacity of human beings to shape their circumstances, 
without recourse to a transcendent source of value as its ultimate ground.36

Read triadically, Peirce’s categories provide a precise anthropological 
schema: embodiment as brute resistance, affective immediacy as Firstness, 
and mediation as the work of Thirdness. Within this framework, pain is 
structural: it is not an occasional disturbance but a recurrent datum that dis-
closes finitude, compels inferential reorientation, and supplies the evidential 

35 Schopenhauer, A., The World as Will and Idea, Vol. 1 (trans. R. B. Haldane), Trübner & 
Co., London 1909, p. 67; Nagel, T., The Possibility of Altruism, Princeton University Press, 
Princeton 1979, p. 15.
36 Justin, „The Book of Baruch,” in Essential Gnostic Scriptures (ed. W. Barnstone and M. 
Meyer), Shambhala, London 2010. p. 86.



243PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

material for semiotic and ethical formation. Peirce furnishes the semiotic 
mechanism through which these preconceptual tones are integrated into habi-
tual inference and practical reasoning. The body exemplifies Secondness: it 
resists projects and manifests limits that cannot be wished away.37 Affective 
Firstness establishes the pre-reflective tonal field in which pleasure and pain 
emerge. Thirdness constitutes the ensemble of habits, signs, and language 
that renders these tones intelligible and future-directed. Pain is decisive be-
cause it simultaneously reveals the non-consensual character of embodiment 
and activates the operations of Thirdness, forcing hypothesis testing, habit 
revision, and moral recalibration.38

Framing this dynamic in quasi-Gnostic terms is methodologically instruc-
tive, insofar as it designates persistent opacity, but it must not be construed as 
metaphysical pessimism. Analytically, suffering indexes structural constraint, 
and this index is constitutive for inquiry, ethical reasoning, and the formation 
of communal institutions. Peirce’s picture is both coherent and programma-
tic, yielding three methodological commitments. First, it preserves the modal 
distinctions between immediacy, resistance, and mediation in the treatment 
of affective phenomena. Second, it treats pain as evidential rather than me-
rely evaluative: it provides data for inferential and normative practice. Pain 
delineates limits; it does not, by itself, indicate cosmic malevolence. The 
value of this approach lies in its analytic precision, it situates suffering within 
a semiotic economy that accounts for the joint constitution of finitude, affect, 
and sense-making in human existence.

PHENOMENOLOGY OF PAIN AND UNPLEASANT SENSATION

Pain exemplifies the conditions of embodiment and consciousness, 
disclosing contingency and relationality, yet its immediacy does not justify 
treating it as a universal principle. It is central to lived experience because it 
presents itself as unavoidable and non-consensual, imposed upon the subject 
without volition. This centrality, however, must not be mistaken for ontologi-
cal privilege, since consciousness is constituted by a plurality of qualitative 
modes, pleasure, perception, memory, anticipation, none of which can be 
reduced to pain.39 The significance of pain lies in its capacity to structure 

37 Peirce, C. S., „The Reality of Thirdness,” in Collected Papers of Charles Sanders Peirce, 
Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press, Cambridge 1935, p. 50-58.
38 Peirce, C. S., „The Reality of Thirdness,” p. 58-60.
39 Merleau-Ponty, M. Phenomenology of Perception, Routledge, London 2012, p. 93.



244 ARHE XXII, 44/2025

responsiveness. Its occurrence compels adaptation, shaping bodily com-
portment, reflection, and deliberation. It reveals the passivity intrinsic to em-
bodiment, the fact that experience is never wholly under volitional control, 
while simultaneously becoming the condition for active negotiation with the 
world. Pain thereby functions both as limitation and as stimulus, constraining 
while also calling forth endurance, skill, and moral discernment. Nietzsche’s 
aphorism, „Was mich nicht umbringt, macht mich stärker,”40 condenses this 
insight into a paradoxical formula: adversity threatens the subject, yet in thre-
atening also discloses capacities otherwise latent. 

To privilege pain as a universal model for experience risks distortion. Its 
immediacy is powerful, but power is not equivalent to necessity. Pain clarifi-
es the fragility of agency and the interdependence of subject and world, but it 
does not exhaust phenomenality. It is best understood as paradigmatic rather 
than absolute: a privileged site for observing how consciousness is structured 
by forces it cannot command, but not a principle that defines reality as such. 
Recent phenomenological and pragmatic accounts support this position by 
treating affective states not as metaphysical categories but as structuring 
conditions of relational experience.41 Recognizing the inevitability of suffe-
ring allows for a strategic engagement with life’s conditions. Struggle and 
adversity are not moral imperatives in themselves, but they define the terrain 
of agency, requiring reflection and purposive response.42 Peirce comple-
ments this analysis by emphasizing the functional role of suffering. Within 
his framework, pain operates as a semiotic event, it directs attention, guides 
inference, and conditions practical reasoning; revealing the possibility of 
transforming adverse conditions through reflective action.43 

To reconstruct Peirce’s phenomenology, the core thesis is that pain is a 
paradigmatic instance of the subjective character of experience whose imme-
diacy and resistance reveal structural limits of conscious autonomy. This 
revelation is epistemically important for phenomenology and ethically con-
sequential, but it does not show that all phenomenality is essentially suffe-

40 Nietzsche, F., Götzen-Dämmerung (ed. Baeumler, A.), Alfred Kröner Verlag, Stuttgart 
1954, §8, p. 82. 
41 Zahavi D., Self and Other: Exploring Subjectivity, Empathy, and Shame, Oxford Univer-
sity Press, Oxford 2014, p. 87–92; Leder, D., The Absent Body, University of Chicago Press, 
Chicago 1990, 72–76.
42 Peirce, C. S., „Three Types of Reasoning,” in Collected Papers of Charles Sanders 
Peirce, Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press, Cambridge, MA 
1935. p. 92.
43 Peirce, C. S., Philosophical Writings of Peirce, ed. J. Buchler, Dover Publications, New 
York 1955. p. 238.



245PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

ring. By conscious experience it is meant the subjective character or what-it-
is-like aspect of mental states, and by pain it is meant first-person, negatively 
balanced bodily sensation or suffering that resists deliberate alteration by the 
subject. Finally, autonomy is the capacity of an agent to shape, with some 
reliability, the contents or valence of her conscious life by intentional action 
or reflective reinterpretation.

Now, the first premise (1) is that conscious experience has an irreduci-
ble subjective character: there are facts about what it is like for a subject to 
undergo a state that are not captured by purely objective description. This 
is also Nagel’s central point about phenomenal facts.44 Secondly (2), some 
experiential states are amendable to intentional modulation, reframing, or 
attenuation by reflective or practical activity: memory can be revised, moods 
can be regulated, attention can be redirected, and certain perceptual interpre-
tations can be bracketed. These are within the practical purview of an agent’s 
agency. Lastly, (3) pain, by contrast, commonly manifests as immediate, non-
revisable, and non-volitional. It resists the ordinary cognitive manoeuvres 
that subserve modulation, and it often defeats attempts at re-description or in-
tentional sidelining. Phenomenologists and critics emphasize pain’s inexpre-
ssibility and its capacity to restructure temporality and practical orientation. 
From (1) and (3) it follows that pain exemplifies a category of phenomenal 
facts that both instantiate subjective character and constrain agency in ways 
that other states do not. Pain thereby functions as a diagnostic case for the 
limits of autonomy in the space of conscious life. This leads us to premise 
(4): to infer from the diagnostic relevance of pain to a universal metaphysical 
claim that all phenomenality is reducible to suffering requires an additional 
and unsupported step: namely, that every phenomenal state shares the causal 
and structural properties of pain.45 That generalisation is false because other 
phenomenal states (e.g. pleasure, aesthetic perception, deliberate thought), 
exhibit different modal profiles with respect to volition and modifiability. 
Therefore, we can bring the conclusion that pain is paradigmatic for revea-
ling limits of autonomy and the irreducibility of subjective facts, but it is not 
metaphysically primary in the sense of being the constitutive template of all 
phenomenality.

44 Nagel, T., „What Is It Like to Be a Bat?”, The Philosophical Review 83, no. 4 (1974), p. 
435–450.
45 Atkins, R. K., „Inferential Modeling of Percept Formation: Peirce’s Fourth Cotary Propo-
sition,” in Peirce on Perception and Reasoning: From Icons to Logic (ed. K. A. Hull and R. K. 
Atkins), New York 2017. p. 32-38.



246 ARHE XXII, 44/2025

Peirce’s account of the subjective character of experience shows why 
certain first-person facts resist translation into wholly objective description; 
pain is one of the clearest instances of such facts because it resists translation 
into third-person functional description while being manifestly operative in 
practical life. Pain’s resistance is not merely rhetorical. As Elaine Scarry ar-
gues, suffering often defeats linguistic and social channels; it reorganises the 
subject’s relation to the world and can unmake ordinary projects.46 Phenome-
nological analyses confirm that chronic or intense pain alters temporality and 
agency in ways that non-painful states do not.47

It is important to mention that one might hold that neurophysiological 
description will eventually dissolve the stubbornness of the first-person: 
once we have the right objective account, the apparent immediacy of pain 
will be explained away. But, Peirce’s methodological point is that objective 
description faces a constitutive explanatory gap when it comes to subjective 
character. Even if neuroscience supplies highly detailed correlations and 
mechanisms, the explanatory move from third-person description to the 
„what-it-is-like” remains non-trivial. Pain’s immediacy intensifies the gap 
but does not uniquely create it. The proper philosophical response is metho-
dological humility combined with targeted conceptual analysis, not prematu-
re ontological reductionism. 

One could claim that treating pain as paradigmatic risks reifying a pat-
hological mode as normative for consciousness and thereby distort theory, 
a form of homogenising phenomenology. This objection succeeds against 
an overgeneralising move. Analytically, one must distinguish the epistemic 
status of a case and its metaphysical status. Pain has epistemic salience for 
revealing limits on autonomy without thereby functioning as metaphysical 
ground for all conscious states. The argument proposed maintains that dis-
tinction: pain is salient; it is not universal. This would require an analytic cla-
rity, which I would argue requires (a) isolating modal properties of experien-
ce (e.g. volitional modifiability, intentional directedness, temporal structure), 
(b) showing which properties pain uniquely or strongly exemplifies, and (c) 
resisting illicit generalisation from exemplarity to universality. This is pre-
cisely the attitude one finds in Peirce: careful delimitation of the subjective/

46 Scarry, E., The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World, Oxford University 
Press, Oxford 1985. p. 15.
47 Wagner, J. N., „Pain and Temporality: A Merleau-Pontyian Approach,” Medicine, Health 
Care and Philosophy 27, no. 3 (2024), p. 321–331.



247PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

objective divide, not rhetorical inflation of a single case into a metaphysical 
principle.48

But can there be morality in the face of the Demiurge? Phenomenology 
gains from treating pain as a privileged case study because it foregrounds 
questions of suffering, responsibility, and the limits of agency. Ethically, the 
immediacy and resistant character of pain justify special normative attention: 
pain diminishes practical autonomy and so creates distinctive moral deman-
ds on caretakers and institutions.49 At the level of philosophy of mind, pain 
warns against simplistic objectivist programs and recommends plural met-
hodological tools: conceptual analysis, first-person reports, and third-person 
science must be held in critical tension.50 The correct philosophical posture is 
to treat pain as a revealing instance that sharpens conceptual distinctions. It is 
a lever for analysis, not a metaphysical crowbar that forces all of phenome-
nology into the shape of suffering. The analytic reconstruction above keeps 
your original insights while eliminating repetition, securing premise-conclu-
sion relations, and showing what further evidence would be needed to press 
the case beyond the modest but informative claim that pain indexes structural 
limits of agency.

A MISTAKE IN METHOD?

If we were to synthesize the above parts, we can say that human expe-
rience is structured by pressures and resistances that are neither wholly 
reducible to rational analysis nor fully captured by ethical or metaphysical 
categorization. Pain and pleasure serve as immediate, unavoidable phenome-
na through which consciousness encounters limits, constraints, and relational 
dependencies. Within Peirce’s semiotic and phenomenological framework, 
these qualities are treated as signs: they indicate states of the world, mediate 
action, and contribute to the development of experience without imposing a 
metaphysical hierarchy among phenomena. From this standpoint, Peirce’s 
phenomenology can be schematized as follows: (1) Conscious experience 
consists of relational qualities that are irreducible to pure concepts. (2) These 
qualities function as signs within semiotic chains that structure understanding 

48 De Waal, C., Peirce: A Guide for the Perplexed, Bloomsbury, Sydney 2013, p. 24-27.
49 Yamauchi, E. M., Gnostic Ethics and Mandaean Origins, Gorgias Press, Piscataway 
2004, p. 18.
50 Scarry, E., The Body in Pain, p. 194.



248 ARHE XXII, 44/2025

and guide action. (3) Engagement with these qualities reveals the limits and 
affordances of embodied existence.

This formulation allows pain to serve as a paradigmatic instance of 
immediacy and relational constraint: it demonstrates the impossibility of 
fully mastering experience while simultaneously providing a framework 
for inference, reflection, and adaptive response. Crucially, Peirce’s system 
maintains internal coherence only so long as it respects the equivalence of 
qualitative experience and the relational structuring of consciousness.51 
The question then arises of how far such immediacy can be relied upon to 
generate principles about experience without slipping into either abstraction 
or arbitrariness? In examining analogous attempts to ground knowledge in 
the conditions of experience, we can juxtapose the structure of Kant’s criti-
cal philosophy, where experience is disciplined by the categories and forms 
of intuition.52 By juxtaposing Peirce’s treatment of pain and pleasure with 
Kantian limits on what experience alone can substantiate, the methodological 
stakes of Peirce’s semiotic system become more apparent, since the relational 
and inferential character of consciousness is preserved precisely because it 
neither elevates nor reduces any single qualitative phenomenon to an unme-
diated foundation.

By contrast, Kant’s epistemology emphasizes the a priori conditions of 
experience and the formal categories through which phenomena are intelligi-
ble.53 If pain or pleasure were treated as a primary determinant of knowledge 
within a Kantian system, the result would be a category mistake: the imme-
diacy of feeling cannot constitute the necessary conditions of experience wit-
hout violating the logic of transcendental synthesis.54 Thus, the juxtaposition 
of Peirce and Kant first reveals a methodological tension: Peirce privileges 
relational and experiential structuring, while Kant privileges formal, a pri-
ori constraints. The attempt to reconcile pain with post-Kantian or Peircean 
metaphysics encounters significant challenges. Pain cannot be treated as an 
„a priori sensation” without misrepresenting Kantian epistemology, nor can 
Peirce’s rejection of innate intuitions be overridden without compromising 
the coherence of his system. Consequently, any claim that pain constitutes a 
privileged ontological category must remain circumscribed by the constraints 
of historical philosophical argumentation. The role of pain is to provide an 

51 Champagne, M., Consciousness and the Philosophy of Signs: How Peircean Semiotics 
Combines Phenomenal Qualia and Practical Effects, Springer, Cham 2018, p. 4-7.
52 Kant, I., Critique of Pure Reason, Cambridge University Press, Cambridge 1998, p. 103.
53 Kant, I., Critique of Pure Reason, p. 137.
54 Kant, I., Critique of Pure Reason, p. 105.



249PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

exemplar of immediacy and relational imposition within experience, not to 
constitute an absolute metaphysical principle. Further, it can be argued that 
the ethical or existential significance of pain lies in its capacity to structure 
attention, effort, and awareness. But, recognizing the inevitability of suffe-
ring does not necessitate viewing the world as irredeemable; rather, it per-
mits the cultivation of practices oriented toward endurance, adaptation, and 
selective engagement with the contingencies of life. Pain thereby operates 
as a guide to the limits of agency and the possibilities of skillful negotiation 
within the structures of embodiment.

LEVINAS AND JOUISSANCE AS PRIMACY OF BEING

Peirce’s phenomenological categories, particularly his treatment of 
Firstness and the immediacy of quality, orient experience toward what 
may we described as a quasi-Gnostic structure: reality remains irreducibly 
opaque, partially mediated by signs, habits, and inference. Pain, within this 
framework, exemplifies the tension between immediacy and relationality: it 
is unmasterable yet generative of adaptation, revealing the body as a locus 
of resistance to completion. In Peirce, embodiment is inseparable from the 
semiotic economy, yet always marks the estrangement of consciousness 
from the fully accessible real. This structural resistance imbues Peirce’s 
phenomenology with the tone of a negative theology of experience: reality 
can be approached only obliquely, through traces, signs, and mediated expe-
rience, never directly possessed. The quasi-Gnostic resonance lies in this 
acknowledgment of the limits of mastery and the inevitability of residual 
opacity, a condition that shapes both inference and practical adaptation.

Levinas, by contrast, situates embodiment at the heart of ethical encoun-
ter. While indebted to Husserlian intentionality and Heideggerian Dasein, his 
phenomenology is decisively shaped by Jewish and Christian ethical thought. 
In Totalité et Infini (1961), the body is neither primarily a burden nor a site 
of resistance but the medium of enjoyment, habitation, and nourishment. To 
possess a body is to live from the other, to be sustained materially, to taste, 
touch, and dwell. This „living from” (vivre de) establishes subjectivity as 
receptive and dependent: the self does not exist autonomously but through 
the gifts of sustenance received from outside itself.55 In Autrement qu’être 
ou au-delà de l’essence (1974), Levinas radicalizes this insight: the body 
becomes the site of exposure, vulnerability, and ethical responsibility. The 

55 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 110–117.



250 ARHE XXII, 44/2025

skin and the face figure a sensibility irreducibly implicated in obligation. 
Bodily existence is no longer merely a medium of habitation or sensibility; 
it is the very ground of substitution, the locus where one is already ethically 
enmeshed and exposed to the suffering of the other.56 The body is exposed 
like „a nerve,” Levinas writes, emphasizing the impossibility of retreat into 
sovereign consciousness.57 Unlike Peirce, for whom embodiment participa-
tes in a semiotic field mediating the inaccessible real, Levinas grounds the 
immediacy of experience in ethical claim: the body is the locus of obligation, 
not merely a site of epistemic opacity.58

This contrast is philosophically instructive. In Peirce, pain exemplifies 
structural resistance: it cannot be fully mastered or anticipated, thereby 
highlighting the limits of direct signification and the semiotic mediation of 
experience. In Levinas, suffering reveals ethical demand: it discloses a pa-
ssivity more fundamental than freedom, a being-for-the-other that precedes 
intentional consciousness. Peirce’s phenomenology discloses the alienation 
and incompleteness of consciousness, while Levinas’s situates embodiment 
as the condition for moral accountability and ethical exposure. In this sense, 
Peirce moves toward a quasi-Gnostic semiotics of reality, whereas Levinas 
develops a Judeo-Christian phenomenology of corporeal obligation.

Merleau-Ponty provides a mediating perspective. In Phenomenology of 
Perception (1945), the body is neither purely passive nor exclusively ethical; 
it is the locus of intentionality, the living medium of perception and action. 
The lived body (corps vécu) mediates between the subject and the world, 
integrating perception and motor intentionality into a unified field of en-
gagement. For Merleau-Ponty, ordinary enjoyment, skillful action, and per-
ception are embedded in relational and intersubjective contexts. His account 
illuminates how embodiment simultaneously structures experience without 
collapsing semiotic opacity or ethical immediacy. The body is a site where 
experience, action, and relationality intersect, allowing a conceptual bridge 
between Peirce’s quasi-Gnostic limitation and Levinas’s ethical exposure.59

Contrasting these accounts clarifies the stakes of phenomenology of em-
bodiment. Peirce emphasizes the inaccessibility of the real, ethical and epi-
stemic constraints emerging from semiotic mediation, and the paradigmatic 
role of pain as structural resistance. Levinas foregrounds ethical immediacy, 

56 Levinas, E., Otherwise Than Being or Beyond Essence (transl. A. Lingis), Duquesne Uni-
versity Press, Pittsburgh 2011, p. 74–79.
57 Levinas, E., Otherwise Than Being, p. 18.
58 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 45.
59 Marleau-Ponty, M. Phenomenology of Perception, p. 141–150.



251PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

vulnerability, and the asymmetry of responsibility, demonstrating that the 
body is the locus where obligation is encountered and enacted.60 Merleau-
Ponty highlights the integrative functions of embodiment, showing that 
perception, action, and relationality are inseparable from lived experience.61 
Together, these perspectives reveal that the phenomenology of embodiment 
is not monolithic, instead it is orientation, toward epistemic opacity, ethical 
demand, or integrated perception, shapes both the conceptualization of pain 
and the broader metaphysical assumptions about consciousness and being.

Pain, within Peirce’s framework, instructs us regarding the non-consen-
sual thrust of experience and the relational structure of consciousness; yet 
Levinas reminds us that embodiment is simultaneously ethical and vulnera-
ble.62 The Gnostic extrapolation, which we argued stands in the background 
of Peirce’s work, reduces experience to opacity and resistance, neglecting the 
irreducible moral, relational, and receptive dimensions revealed by ethical 
embodiment. The body is not merely a site of limitation; it is the locus where 
suffering, enjoyment, and ethical obligation converge. Recognizing this con-
vergence refines the analytic method: pain is a critical heuristic, but it is em-
bedded within a broader phenomenology in which embodiment, relationality, 
and ethical responsibility co-constitute consciousness and experience.

Peirce’s phenomenology of pain establishes a foundation for a cosmology 
in which experience is structured by relational constraints and semiotic me-
diation. Pain is immediate, unavoidable, and resistant to rational modulation, 
and exemplifies the non-consensual character of experience: consciousness 
cannot simply will it away, and the subject is compelled to negotiate the 
conditions imposed by material and existential reality.63 From this emerges 
a quasi-Gnostic cosmology, for the structuring of consciousness through pain 
implicitly acknowledges a world that is partially inaccessible and resistant to 
human mastery. The real, mediated through signs and habits, remains opaque, 
generating a persistent tension between the subject and the cosmos. Its Gno-
stic resonance lies in recognition of an imperfect, contingent, and, in some 
sense, hostile environment, where consciousness must interpret, adapt, and 
act within the semiotic and existential limits of experience. Pain functions as 
a paradigmatic example of these conditions, elevated to a template for under-

60 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 45-46.
61 Marleau-Ponty, M. The Structure of Behavior, Duquesne University Press, Pittsburgh 
1983, p. xiv.
62 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 47.
63 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 33



252 ARHE XXII, 44/2025

standing the cosmos itself, echoing Gnostic motifs of suffering, limitation, 
and the necessity of interpretive gnosis.

In contrast, Levinas constructs a cosmos that is fundamentally ethical 
rather than semiotically opaque. Bodily sensibility and vulnerability situate 
consciousness not merely within relational constraints but within an ethical 
horizon structured by the presence of the Other.64 Pain and suffering are not 
primarily epistemic obstacles; they are the loci of ethical demand. For Le-
vinas, the body mediates nourishment, dwelling, and engagement with the 
world, establishing receptivity rather than confrontation with an inaccessible 
or hostile cosmos.65 In his later works, the ethical stakes of embodiment are 
intensified: the body becomes the site of substitution and exposure, where 
the self is summoned to responsibility by the Other.66 Suffering, inscribed 
in corporeality, functions as a medium of responsiveness and accountability 
rather than evidence of cosmic opacity or malevolence. Unlike Peirce’s qua-
si-Gnostic trajectory, Levinas does not posit a cosmos fundamentally resi-
stant or morally ambiguous; rather, he posits a relational ontology in which 
the presence of the Other grounds the meaning and structure of experience, 
including pain and pleasure.67 Suffering is formative but does not denote 
imperfection or hostility; it constitutes the necessary condition for ethical en-
gagement and the enactment of responsibility within a Judeo-Christian moral 
horizon.

CONCLUSION

The examination of pain, pleasure, and existential resistance reveals that 
human experience cannot be fully captured through conventional ontic or 
ethical categories alone. Pain manifests not as an accidental occurrence but 
as an inherent pressure of existence, a structural condition that shapes embo-
diment, cognition, and action. Its immediacy resists reduction to either moral 
evaluation or instrumental understanding, compelling the subject to confront 
the limits of control and mastery. Pleasure, by contrast, is neither entirely 
separable from pain nor a simple counterpoint; its significance emerges re-
lationally, as a contingent product of engagement with the world and as a 
marker of the capacities through which life is sustained. Phenomenology thus 

64 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 47.
65 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 64
66 Levinas, E., Otherwise Than Being, p. 126
67 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 68, 74.



253PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

shows that the interplay of these experiences constitutes the medium through 
which consciousness both encounters and negotiates reality.

Pragmatic reflection further complicates the picture. Experience is irredu-
cibly relational: pain and pleasure acquire their meaning not merely through 
intrinsic qualities but through their role in structuring adaptive behavior, so-
cial interaction, and the continuous calibration of expectation and response. 
They are simultaneously constraints and affordances, prompting deliberation, 
inference, and practical negotiation within the contingencies of existence. 
In this sense, the experiential field itself is partially interpretive, shaped by 
habits, semiotic mediation, and the relational environment of the subject. The 
significance of pain is thus inseparable from its interpretive and pragmatic 
context, just as pleasure is constituted through its contingent reliance on what 
sustains and enables life.

Theological and metaphysical perspectives overlay additional dimensi-
ons. Gnostic frameworks, by positing the divine spark within humanity and 
the illusory character of material reality, foreground a radical immanence that 
renders the empirical world suspect and emphasizes suffering as structurally 
inevitable. Christian and Neoplatonic readings, by contrast, situate imper-
fection within a morally intelligible cosmos: evil is framed as privation, 
the cosmos as ordered, and the divine as fundamentally good. Across these 
accounts, the persistent motif is resistance: the friction between desire and li-
mitation, between consciousness and the constraints of embodiment, between 
the finite subject and the contingent world. Resistance functions not merely 
as opposition but as the medium through which understanding, moral dis-
cernment, and ethical engagement are realized. It is the condition in which 
human insight emerges, shaping both the capacities and obligations of the 
self.

Ultimately, the synthesis of phenomenology, pragmatism, and metaphysi-
cal reflection underscores that human being is defined less by the attainment 
of particular states, pleasure, knowledge, or divine favor, than by the continu-
al negotiation with the pressures, contingencies, and resistances that consti-
tute existence. Pain and pleasure are not accidental features but essential loci 
where subjectivity, moral judgment, and existential comprehension converge. 
They are simultaneously disruptions and instruments: they reveal the limits 
of mastery, the necessary dependence on circumstance, and the relational 
grounding of human insight. By attending to these phenomena, philosophy 
illuminates not only what we experience but the very conditions under which 
experience, understanding, and ethical responsibility arise.



254 ARHE XXII, 44/2025

BIBLIOGRAPHY

Aristotle, Nicomachean Ethics, Harvard University Press, Cambridge 1934.
Atkins, R. K., „Inferential Modeling of Percept Formation: Peirce’s Fourth Cotary 

Proposition,” in Peirce on Perception and Reasoning: From Icons to Logic 
(ed. K. A. Hull and R. K. Atkins), New York 2017.

Böhme, J., The Signature of All Things, Evinity Publishing, Santa Cruz 2008.
Bultmann, R., Theology of the New Testament, Vol. 1, Charles Scribner’s Sons, New 

York 1951.
Champagne, M., Consciousness and the Philosophy of Signs: How Peircean Semiotics 

Combines Phenomenal Qualia and Practical Effects, Springer, Cham 2018.
Churton T., Gnostic Philosophy: From Ancient Persia to Modern Times, Inner 

Traditions, Rochester 2005.
Crouzel, H., Origen (trans. A. S. Worrall), Harper & Row, San Francisco 1989.
De Waal, C., Peirce: A Guide for the Perplexed, Bloomsbury, Sydney 2013.
Derrida, J., Writing and Difference, Routledge, London 1978.
Farhang, M., Zarathuštranizam: Uvod u drevnu mudrost Zarathuštre, Misl, Zagreb 

2005.
Flood, G., An Introduction to Hinduism, Cambridge University Press, Cambridge 

1996.
Gibson, J. J., Ecological Approach to Visual Perception, Taylor and Francis, New 

York 2014.
Gruica, T., „Existential Groundings and Self-Organisation: Unravelling 

Psychopathological Helplessness in the Context of Positive Psychology 
through Heidegger and Autopoiesis,” in Filozofija, bioetika i mentalno 
zdravlje, (eg. Kožić, Š.; Janeš, L.), Centar za bioetiku Fakulteta filozofije i 
religijskih znanosti, Zagreb 2024.

Heidegger, M. Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1967.
Jung, C. G., Answer to Job, Princeton University Press, Princeton 2011.
Justin, „The Book of Baruch,” in Essential Gnostic Scriptures (ed. W. Barnstone and 

M. Meyer), Shambhala, London 2010.
Kant, I., Critique of Pure Reason, Cambridge University Press, Cambridge 1998.
Kierkegaard S, Der Bergiff der Angst, Rowohlt, Leck 1967.
Leder, D., The Absent Body, University of Chicago Press, Chicago 1990.
Levinas, E., Otherwise Than Being or Beyond Essence (transl. A. Lingis), Duquesne 

University Press, Pittsburgh 2011.
Levinas, E., Totality and Infinity, Martinus Nijhoff, London 1979.
Marleau-Ponty, M. The Structure of Behavior, Duquesne University Press, Pittsburgh 

1983.
Merleau-Ponty, M. Phenomenology of Perception, Routledge, London 2012.
Nagel, T., „What Is It Like to Be a Bat?”, The Philosophical Review 83, no. 4 (1974), 

p. 435–450.
Nagel, T., The Possibility of Altruism, Princeton University Press, Princeton 1979.
Nietzsche, F., Götzen-Dämmerung (ed. Baeumler, A.), Alfred Kröner Verlag, Stuttgart 

1954.
Origen, De Principiis, New Advent Digital Library
Pagels, E., The Gnostic Gospels, Random House, New York 1979.



255PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION...

Peirce, C. S., „A Definition of Feeling,” in Collected Papers of Charles Sanders 
Peirce, Vol. 1 (ed. C. Hartshorne and P. Weiss), Harvard University Press, 
Cambridge 1931.

Peirce, C. S., „The Reality of Thirdness,” in Collected Papers of Charles Sanders 
Peirce, Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press, 
Cambridge 1935.

Peirce, C. S., „Three Types of Reasoning,” in Collected Papers of Charles Sanders 
Peirce, Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press, 
Cambridge, MA 1935.

Peirce, C. S., Philosophical Writings of Peirce, ed. J. Buchler, Dover Publications, 
New York 1955.

Peirce, C. S., Pragmatism as a Principle and Method of Right Thinking, State 
University of New York Press, New York 1997.

Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings (ed. J. Buchler), Harcourt, 
Brace and Company, London 1940.

Petrić F., Zoroaster i njegovih tristo i dvadeset kaldejskih proroštava (ur. Banić-Pajnić 
E.), Institut za Filozofiju, Zagreb 2011.

Plato, Phaedrus, Perseus Digital Library
Plato, Republic, Perseus Digital Library
Plato, Timaeus, Perseus Digital Library
Scarry, E., The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World, Oxford 

University Press, Oxford 1985. 
Schopenhauer, A., The World as Will and Idea, Vol. 1 (trans. R. B. Haldane), Trübner 

& Co., London 1909.
Spinks, C. W., „Peirce and Jung: Modern Gnostics in Search of Soul”, Trickster’s 

Way, 2 no. 4 (2003).
Van Den Broek, R., Gnostic Religion in Antiquity, Cambridge University Press, 

Cambridge 2013.
Wagner, J. N., „Pain and Temporality: A Merleau-Pontyian Approach,” Medicine, 

Health Care and Philosophy 27, no. 3 (2024): 321–331.
Widengren, G., Mesopotamian Elements in Manichaeism (King and Saviour II): 

Studies in Manichaean, Mandaean, and Syrian-Gnostic Religion, Almqvist 
& Wiksell, Uppsala 1946.

Yamauchi, E. M., Gnostic Ethics and Mandaean Origins, Gorgias Press, Piscataway 
2004.

Zahavi D., Self and Other: Exploring Subjectivity, Empathy, and Shame, Oxford 
University Press, Oxford 2014.



256 ARHE XXII, 44/2025

TOMA GRUICA
Karl-Franzens Universität Graz, Odsjek za Filozofi ju, Sekcija za 

klasičnu fenomenologiju, Austrija

BOL, ZADOVOLJSTVO I LJUDSKO STANJE 
KOD PEIRCEA I LEVINASA: KOMPARATIVNO 

ISTRAŽIVANJE FENOMENOLOGIJE, 
GNOSTICIZMA I ETIKE

Sažetak: Ovaj rad nudi analizu Peirceove fenomenologije u odnosu na klasične 
metafi zičke i religijske tradicije, kao i savremene fi lozofske perspektive, poput 
Kanta, Heideggera i Levinasa. Povezujući gnostička, hrišćanska i platonska 
tumačenja božanskog i zla, studija smešta Peirceove kategorije u širi metafi zički 
kontekst. Posebna pažnja posvećena je fenomenima bola i zadovoljstva, shvaćenim 
kao elementarne strukture Prvosti (Firstness) koje, kada se razvijaju u iskustvenom 
životu, otkrivaju viziju ljudskog stanja koja pokazuje zapanjujuće sličnosti sa 
gnostičkim interpretacijama. Kroz ovo čitanje, Peirce se pojavljuje kao mislilac čija 
fenomenologija, iako pragmatistički orijentisana, otvara gotovo gnostičko shvatanje 
ljudske patnje, prolaznosti i mogućnosti transcendencije.
Ključne reči: fenomenologija, pragmatizam, gnosticizam, hrišćanstvo, bol, 
zadovoljstvo, zlo, neoplatonizam, metafi zika, Charles Sanders Peirce

Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaćeno: 10.11.2025.



257

Arhe XXII, 43/2025
UDK 165.62
     27-145.2
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.257-279 
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

VUK BEGOVIĆ1

Univerzitet u Hajdelbergu, Teološki fakultet, Odeljenje za religijsku 
fi lozofi ju, Nemačka

BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI
CRTICE O JEDNOJ MOGUĆOJ FENOMENOLOŠKOJ 

TEOAISTETICI

Sažetak: Ovim prilogom autor nastoji da iz fenomenološke perspektive rasvetli 
ambivalenciju transcendirajuće izvornosti hrišćanskog fenomena u registru aísthēsisa. 
Drugo ime te ambivalencije nalazi se u Aristotelovoj upotrebi pojma diaphanes, 
sublimiranom dobro poznatim participom „ἀνώνυμον” (De An. II 6, 418a28–30). Da 
se nešto iz anonimnosti pojave mora izliti kroz perceptio, sugeriše medijalni proces 
vizibilizacije, tj. diferencirajući proces vizibilizovanja same pojavnosti. Otuda teza: 
Bog se p(r)ojavljuje kao varijacija medijuma sopstvene pojavnosti. Ukoliko je Bog 
kao medijum διαφανής, onda on nije samo delatno projavljeno dejstvo medijuma, 
već i opažajna varijacija vlastite pojavnosti. Na taj način, teologija opažanja može 
zadobiti nepovlašćeni status (pre svega hrišćanske) medijalne teorije koja ne samo 
da percipira, niti tek hermeneutički destruira, sumnja, pojašnjava ili samoopisuje, 
konceptualizuje ili (re)formuliše, no već per-formativnom logikom ocrtava konture 
uslova svoje mogućnosti. Time omogućava stalno pomeranje granica mogućeg u 
pogledu onostranosti kao nezaustavljivo dolazeće vidljivosti in potentialis – uvek 
naknadno obcrtavajući konture dolazeće Inosti. Upravo zbog toga ova fenomenološka 
theoaisthētika čini vidljivim nemogućnost da se Drugo zauzda unutar okvira klasično-
teološkog pojma (logosa).
Ključne reči: fenomenalnost, anonimnost, diaphanes, medijalnost, aísthēsis, Bog

IZ ČEGA, U ČEMU, KROZ-ŠTA?

Šta, zapravo, znači to da me je Bog opazio pre nego što sam uopšte 
postao svestan sopstvenog opažanja? Gde i kako se, unutar tog medijalnog 

1 E-mail adresa autora: vukbegovic9@gmail.com



258 ARHE XXII, 44/2025

uslova koji prethodi svakom svesnom činu gledanja i mišljenja, rađa sama 
mogućnost opažanja? Šta znači da teologija, tumačeći živo i božansko per-
ceptio čoveka, pronalazi svoju tihu i anonimnu tačku izvora – ono što je 
Žan-Lui Kretije nazvao anonimnošću greha de profundis?2 Jer pojavljivanje 
fenomena, čak i u svojoj prividnoj, čistoj anonimnosti, nikada nije uistinu 
potpuno anonimno, no uvek već nosi trag pogleda koji mu je prethodio. Sama 
činjenica da nam se pojavnost uopšte može predočiti – i to kao nešto što iz-
ranja iz vlastite bezdane anonimnosti – svedoči o dubokoj fenomenološkoj 
ambivalenciji svakog opažajnog iskustva. Istovremeno, činjenica da sâm 
medijum opažanja neprestano proizvodi nezaustavljivu atopiju ukazuje na 
to da ono što se pojavljuje uvek izranja i iskrsava drugačije nego što bismo 
očekivali – drugačije nego što bi trebalo, i drugde nego što bismo mogli da 
predvidimo.3 Takođe činjenica da perceptivna medijalnost – odnosno medi-
jalni senzorijum pojavnosti – neprekidno proizvodi nezaustavljivu atopiju 
same fenomenalnosti, svedoči o tome da se ono što se pojavljuje nikada ne 
projavljuje samo od sebe, no uvek posredstvom nečeg drugog. Živeći u svetu 
nezaustavljive, nepredvidive i refleksiji nikada do kraja dostupne pojavnosti, 
čovek je zatečen – i gotovo razapet – između protencije življenja i retenci-
je umiranja. Otuda pretpostavka da je čovek raskrivajući medijum Božijeg 
(samo)opažanja ne može ostati puka samorazumljiva očiglednost. Naprotiv, 
baš ta – danas gotovo zaboravljeno začuđujuća – očiglednost mora biti 
dovedena u pitanje upravo zato što se čini isuviše očiglednom. Samim tim 
identitetska pitanja bivaju narušena već samim postavljanjem ovog pitanja, 
izbegavajući svaki otpor prema drugosti – otpor koji samu pojavnost pitanja, 
ili kako bi rekao Hajdeger, Durchsichtigkeit der Seinsfrage,4 iznova dovodi u 
novo pitanje. Otuda i polazna orijentaciona tačka čovekovog iskustva može 
– i mora – biti određena neobičnim uvidom u to da je čovek istovremeno 
i neko ko opaža i neko ko je opažen. Ali šta ova činjenica znači teološki? 
Šta, tačnije, interpretatio Božijeg opažanja znači za hrišćanstvo i njegovu te-
ologiju – i šta znači da teologija, upravo u tumačenju tog opažanja nas samih, 
pronalazi svoj početak? 

Teologija opaža samo onoliko koliko je čovek već opažen i od Boga 
prosuđen. To je teza. Međutim, da bismo izbegli banalnost što očiglednijeg 
i minimalnog određenja uslova teologije – shvaćenih tek kao teorije, navod-
no zasnovane na nepromenljivim uslovima mogućnosti – neophodno je 

2 Up. Chrétien, J.-L., La voix nue, str. 165 – 7 i L’Arche de la parole, str. 33. 
3 Up. Merleau-Ponty, M., Das Auge und der Geist, str. 305 i Das Sichtbare und das Un-
sichtbare, str. 320.
4 Up. Heidegger, M., Sein und Zeit, str. 5 i 7.



259BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

radikalno postaviti pitanje o samim uslovima pojavnosti. Ovo pitanje ne bi 
bilo moguće postaviti ukoliko bismo zanemarili ključnu orijentacionu ulogu 
(radikalne, pa i relativne) drugosti. Navodni „izlaz iz bića”, ili bezuslovni 
prelazak iz poretka ontogeneze u poredak čistog socijeteta – koji pokreće 
motivaciju preokreta teologije u sferu deontološkog – ovde mora dobiti 
strožu i precizniju poentu. Ta poenta može slediti tragove Merlo-Pontijevog 
pokušaja da se iz jedne čiste i neumoljive datosti pojavnog – kako nas u to 
uverava Marion – reartikuliše zahtev za drugošću, zahtev da se poveruje u 
eksteriornu izvesnost pojavnog uopšte. Poteškoća u preciziranju uvida u 
tačku prekida – koja se pojavljuje kao otvaranje imanencije i trenutak pro-
diranja kroz fenomenalnu pojavnost, opisivu kao čista i radikalna drugost 
– ostaje nedovoljno tematizovana dok se drugost ne ispostavi ne samo kao 
etika radikalnog (Levinas), već i kao živa, opipljiva i teško osporiva aistetika 
dijafanog alteriteta. To što teologija oduvek računa s navodnom radikalnom 
drugošću ne znači nužno da je ona time već i dovoljno radikalno obuhvaćena 
u vlastitom tematskom horizontu – naročito ako se njeno radikalizovanje 
uzima kao jedina mogućnost i kvaziizvesnost. Već samo mesto prekida – ono 
što bismo mogli nazvati atoposom prodiruće transcendencije – koje strasno 
favorizuje Levinas, a s njim i Anri, Marion, te u jednom trenutku Derida i 
učenik mu Nansi, kao alternativu motivu „transcendencije u imanenciji”5, 
podrazumeva već prelom: osudbinjenje izvornosti čovekove izvesnosti na 
stalnu zadocnelost i ometenost tragičnog samoiskustva. Ovo slamanje, kon-
traintencionalno rezigniranje imanencije koja, izrešetana transcendencijom, 
postaje misliva kroz jedno beskonačno aproksimizovanje, ovde se želi razu-
meti na drugačiji način. 

Zato teologija, ukoliko želi – ili ukoliko želi da uopšte može – da opaža, 
mora biti znatno stroža prema samoj sebi, naročito onda kada na to nije 
spremna filozofija, a još manje njena kći, fenomenologija. Nespremnost 
fenomenologije da se ozbiljnije pozabavi teološkim zahtevima transcen-
dencije naglašavao je više puta i sam Huserl. Ipak, hrišćanska teologija – ako 
ne već od Hegela, no ono makar od (Kjerkegora i) Karla Barta, pa naročito 
kroz teološke aproprijacije Levinasove teorije (kao što su katolički Marion, 
pravoslavni Zizjulas ili luteranski Štoelger) – nije mogla da zaobiđe pojam 
metafigure drugosti niti da lako zanemari njen korektivni značaj. Time se 
već ispostavlja jedan temeljni antropološki zahtev za neprestanom teološkom 
reartikulacijom vlastite drugosti. Jer teologija je (navodno) na pravom putu 

5 Up. Gaitsch, P., „Theologische Wende”, u: Handbuch Phänomenologie (2023), str. 111 
– 19; Gabellieri, E., „Entre phénoménologie et théologie. Pour une «metaxologie»”, str. 1009 
– 59; Janicaud, D., Le tournant théologique, 1991.



260 ARHE XXII, 44/2025

samo ukoliko neumorno redefiniše sopstveni odnos prema vlastitoj izuzetnoj 
i izvanrednoj predmetnosti – prema pitanju „Boga kao tajni ovoga sveta”6. 
Na raskršću Rikerove hermeneutike i Levinasove etike, Merlo-Pontijeva 
optika, a još primerenije Valdenfelsova, otvara prostor za promišljanje ne-
taknute tačke izvornog relativiteta. No ta tačka može se uistinu misliti tek 
kada bude retematizovana u dijafanim, medijalnim konturama (božanske) 
pojavnosti.7 Čovek je, kroz svoje izvorno i jednom za svagda proživljeno 
iskustvo, nolens volens relativizovan, jer ga nepredvidivost onoga što ga u 
životu zatiče povezuje sa heteronomijom pojavnoga: jer niti je samo isto, niti 
samo drugo, no uvek nešto i neko između – između dva momenta, između 
dva ništavila, između života i smrti. 

Tako Levinas već 1935. godine objavljuje svoj programski tekst pod 
naslovom De l’évasion, a u nemačkom prevodu Ausweg aus dem Sein („Izlaz 
iz bića”).8 Temeljni pojam i motiv alteriteta – obeležen antintencionalnim i 
strogo aperceptivnim karakteristikama eksteriornosti, blizine i beskonačne ra-
dikalnosti njene pojavnosti – sublimira teološku radikalizaciju u jedan navod-
ni „teološki okret fenomenologije”. Sažetak Levinasove kritičke refleksije, 
upućene Huserlu još od vremena njegove disertacije o Anschauung-u,9 
zagovara radikalno prodiranje u imanenciju. Kvaziteološko Durchbrechung 
fenomenologije ne pokazuje samo da kartezijanski relikt umne subjektivnosti 
više nije centralna tačka oko koje se staroaristotelovska ontologija dobrano 
okretala, već i da označava (navodno) radikalniji prekid sa svakom egocen-
tričnom ontologijom, koja više unutar tradicionalnih metafizičkih okvira ne 
može biti razmatrana. Proboj transcendencije postaje, zapravo, kriptoteološki 
imperativ Levinasove aliterofanije. Beskonačna rastemeljenost opravdava se 
logikom ubeskonačenog afektiranja, služeći kao neiscrpno izvorište čove-
kovog bića (u/iz) drugosti. Izmeštanjem iz metafizičke ontologije u deon-
tološku metaetiku, fenomenološka optika se izoštrava radikalnim prekidom 
sa svakom mogućom logikom kapacitivnosti ljudskog iskustva. Radikalna 

6 Up. Jüngel, E., Gott als Geheimnis der Welt, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1977.  
7 Ovde svakako programski za ovaj rad držim bitnim Aloino čitanje (poznog) Merlo-
Pontija.
8 Levinas implicitno kritikuje Hajdegera, nastojeći da se čovekova želja za postojanjem 
nagonskog i racionalnog opravdanja postojanja prevlada, tako što na mesto puke potrebe za 
nagonskim održanjem mora stupiti zadovoljstvo kao afektivitet koji u suštini iskustva bivstvo-
vanja slama forme bića. Levinas ne želi transcendenciju izvan ili bez bića, već transcendiranje 
iz samog bića, u vidu ekstatičkog izraza momenta ogoljenosti želje jedne ek-sistencije. Levi-
nas će to označiti sa terminom d‘excedance. Up. Lévinas, E., Ausweg aus dem Sein, str. 15 
(14).
9 Up. Levinas, E., Husserls Theorie der Anschauung, str. 107 – 48.



261BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

pasivnost humanusa mora učiniti biće responzivno odgovornim prema svojoj 
izvanjskosti. Uporište sopstva u Inome – kao beskonačni proces revidiranja i 
permanentne iteracije smisla – generiše vid odustajanja od svakog horizonta i 
svakog intencionalizma prerano.

Ali ukoliko ne prodremo u sadržajni momenat prekida imanencije u ime 
transcendirajuće eksteriornosti – prisutan u gotovo svim neometafizičkim 
oblicima (neo)modernih zahteva za istinom – logika ovog odnosa biće una-
pred određena i determinisana ideološkim raskidom sa hajdegerovskom on-
tologijom i kritikom svakog mogućeg oblika metafizike. Taj prekid, sagledan 
kroz hajdegerovsku fundamentalno-ontološku optiku, ali i kroz huserlovsku, 
popredmećujuću fenomenologiju transcendentalnog ega, predstavlja os-
novno obeležje onoga što je mladi Levinas u temelju svog rada označavao 
sintagmom le besoin d’évasion. Potreba da čovek pobegne od stradanja i 
patnji izražava, istovremeno, mogućnost teorijskog opravdanja te nemo-
gućnosti – opravdanja koje, sasvim u duhu Levinasa, legitimno podržava 
beg u fiktivnost drugosti (genetivus subiectivus). Ipak, takva afenomenalnost 
inosti, ispostavljajući se kao izvorno neuhvatljiv prekid pojavno-refleksivnog 
horizonta ostaje uvek nepredvidiva.10 Jer „elementalno” nije beskonačno 
zgušnjavajuća aproksimacija čija vidljivost nikada ne dolazi do izražaja, već 
ono predstavlja „virtuelnu elementalnost” – minimalno-idealnu transpoziciju 
izvornosti medijalne vidljivosti Inoga. Ili, kako bi to Merlo-Ponti imenovao 
sa –foi perceptive.11 U tom smislu, apriornost nije ni ono u čemu, niti nešto 
iz čega se medijalnost ispostavlja kao posrednik (uslova) mogućnosti zasni-
vanja opažajne izvesnosti, već pre svega jedno kroz-šta (wo-durch) – koje, 
upravo time što postaje opažajno-pojavni apriori, istovremeno prestaje to 
biti.12 Taj čisto pojavni anonimni aposteriorni apriori rasprostirući se kroz 
totalno iskustvo pojavnosti, nije ni samo imanentan ni samo transcendentan, 
već je medijalno potentan – upravo zato što je čovek iminentno posredujuće 
biće. U pravom smislu reči – persona. Tako se ova antropološka kategorija 
medijalnog („Wo-durch”) uspostavlja kao minimalni preduslov – medijalni 
momenat ontofanog iskona svekolikoga iskustva čovekovog živjenja. 

10 Ukoliko se eksteriornost alteriteta raskriva medijalno, čija medijalnost hronično zaostaje, 
tada Levinasova „elementalna gustina” pojavnosti, koja se nikada ne preobražava u predmet, 
pruža legitiman temelj za teologiju opažanja. Ali ovoga puta – onu koja izvire iz Merlo-Ponti-
jeve fenomenologije medijalnosti opažanja, smeštene unutar otvorene ontologije vidljivog.
11 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 139; 90: „Rekli smo da je 
perceptivna vera, pre svake filozofije, uverena da ima posla sa jednom konfuznom totalnošću 
u kojoj su sve stvari, tela i duše zajedno – i koju ona naziva svetom.” 
12 Valdenfles na ovom mestu govori o fenomenologiji „između” (Phenomenologie des Zwi-
schen). Up. Waldenfels, B., Bruchlinien der Erfahrung, str. 186.



262 ARHE XXII, 44/2025

»TRANSZENDENZ DURCH ERSCHEINUNG« 
(HUSERL JOŠ JEDNOM)

„Upravo to izvorno otkrivanje bića u epohalnoj istoriji bivstvovanja 
primorava nas danas da mislimo i preispitamo Boga posle metafizike kroz 
aesthesis.”13 Međutim, šta zbilja znači – na prvi pogled trivijalna – tvrdnja 
da se hrišćanski Bog otkrio u svetu pojavnosti prvenstveno čulno-opažajno, 
kroz aísthēsis? Ako je cilj (i zadatak naročito hrišćanske) teologije da opaža 
jedan iz-uzetni, izvanredni fenomen, kako formirati fenomenalne pret-
postavke jedne opšte shvaćene teološke refleksije?Ako se hrišćanski Bog, 
pojavljujući se, otkriva prvenstveno kao fenomen – najpre kroz inkarnaciju 
i krst, a „zatim” i kroz vaskrsenje i anaforični čin vaznesenja – u čemu leži 
specifičnost ove otkrivenosti ukoliko ne postoji izuzetak koji bi se izdvojio 
iz opšte pojavnosti, a potom, na drugačiji i posve nov, dakle jevanđeljski 
način, razotkrio kroz samu pojavnost? Ako se Bog tek u liku i imenu Isusa 
Hrista otkriva kao personalni događaj – dakle, kao najkonsekventniji događaj 
njegove (telesne) konkretnosti – nije li onda takav događaj misliv upravo kao 
opažajna konkrecija Božijeg otkrivenja? Bog, koji se iz vlastite anonimnosti 
svetu objavljuje kroz čin samodarivanja posredstvom čoveka, ostaje Neko 
ko, samoočitovanjem, ulazi u hristofanijski skopus novog opažajnog hori-
zonta. Utoliko, Bog nije neko ko je jednostavno opažen kao puka, jednom 
nekada od nekoga percipirana činjenica. Njegova opažljivost ne ispostavlja 
se nužno kao puki prekid ili aperceptivni zjap, no k´o Neko ko – dijafano 
uključujući sveukupnost lateralnosti ovoga pojavljivanja – raskriva (uslove) 
naše mogućnosti uvida u nedokučivost Neopažljivog. Jer, Bog se permanen-
tno raskriva kao nedostatni uslov svoje pojavnosti. Međutim, ako se Bog 
otkriva putem telesnog medijuma per-sonalno, tada se ne otkriva tek kao 
novi vid opažanja, već prvenstveno medijalno tj. dija-fano. Kao novost kroz 
koju opažanje samoraskriva vlastitu vidljivost in potentialis. Ili još preciznije 
– posredstvom medijuma percepcije.

Ali kome, kada i gde zaista postaje jasno – a time i očigledno – da je 
pojavnost principijelno jedini posrednik i provodnik transcendencije, a da se 
pri tome ne završi u pukoj imanentnoj i samodovoljnošću zasićenoj fenome-
nalnosti? Ako je celokupan horizont pojavnosti – kao i sve ono što nam se, u 
kakvom-takvom obliku vidljivosti, pokazuje za nas i kroz nas14 – ne samo la-

13 Up. Manoussakis, P., God after Metaphysics, str. 5.
14 O dijaontološkom pogledu na čoveka kao „kroz-biće” videti: Беговић, В., „Бити кроз... 
Кроз биће медијума или – прелудијум за једну дијаонтологију”, у: Црквене студије, бр. 
24 (2027). [priloženo]



263BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

teralno (potencijalno) neizreciv, već i u svojoj pokazivosti u osnovi anoniman 
i očigledno ograničen, tada se pitanje transcendencije ispostavlja kao nužna 
pretpostavka za teološko promišljanje opažanja. I kako pri tom artikulisati 
zahtev za mogućom orijentacijom zasnovanoj na bezuslovnoj transcenden-
ciji kroz pojavljivanje? Ukoliko je, prema medijalno-fenomenološkoj optici, 
svako „Erscheinen” uvek već i „Durchscheinen” – kako nas u to na tragu 
Aristotela i Merlo-Pontija uverava friburški fenomenolog Emanuel Aloa – 
tada je Huserlova predstava transcendencije, koja prodire kroz pojavnost, 
zamisliva jedino kao medijalna iritacija opažanja. Motiv „transcendencije u 
imanenciji”, koji Levinas ocenjuje kao relikt kartezijanske filosofije subjekti-
viteta, Huserl koristi u nešto drugačijem opsegu nego što je uobičajeno – i to, 
štaviše, u sasvim drugačijem kontekstu. Jer,

„(g)ilt das nicht nur für das empirische Ich und Icherleben, sondern auch für 
das transzendentale, somit für das empirische, weil es schon radikal für das 
transzendentale gilt, dann hatten wir hier eine grundwesentlich andersartige 
Transzendenz als <die> der Welt bzw. der Transzendenz durch Erscheinung.”15

Iako je Huserl strogo metodološki ostao privezan za tok ejdetski imanen-
tizovane „ja-svesti”, zanimljiva je njegova otvorenost prema transcendenciji 
jedne „posve druge vrste”. Ova se transcendencija, s jedne strane, ne može 
u potpunosti isključiti iz reduktivno-poredbenog horizonta predmetne svesti, 
ali s druge, mora (moći) zadržati svoj ambivalentni položaj na granici pa-
radoksalnog slamanja imanencije. Dok npr. Valdenfelsova logika pojavnosti 
samopodrazumeva dijastatički uslovljenu povučenost – i samim tim uskra-
ćenost i izmaknutost – fenomena, i upravo time kao izvorna zakasnelost 
konstituiše samu fenomenalnosti inherentnu naprslinu iskustva, dotle će, 
na primer, Meršova (Mersch) ekstatička logika ove pukotine završiti u fra-
gmentarnoj prezentnosti amedijalno izražene materijalnosti kao (takođe res-
ponzivno-artističke) drugosti;16 i kao što Levinasova optika od početka mora 
biti okarakterisana kao „aficiranost kroz ne-fenomen”17, ostavlja se prostor 
za jednu korekciju u znaku Merlo-Pontijeve i na samo prvi pogled strogo 
imanentizovane fenomenologije. Ali upravo ova Huserlova (doduše) late-
ralna re-artikulacija drugosti kao „transcendencije kroz pojavljivanje” sadrži 

15 Up. Husserl, E., Hua III/2, str. 563: „Ako to važi ne samo za empirijsko ja i ja-doživljaj, 
već i za transcendentalno – pa samim tim i za empirijsko, budući da ono u radikalnom smislu 
već važi za transcendentalno – tada ovde imamo jednu po svojoj suštini bitno drugačiju tran-
scendenciju od transcendencije sveta, odnosno transcendencije kroz pojavljivanje (podvukao 
V. B.).”
16 O tome više Mersch, D., Ereignis und Aura, str. 345 i dalje. 
17 Up. Levinas, E., Jenseits des Seins, str. 116.



264 ARHE XXII, 44/2025

izvesni implikat anonimnosti jednog neobično neklasifikujućeg oblika nega-
tivnosti, koji, za razliku od Levinasa, Merlo-Ponti prepoznaje tamo gde se 
između golog bića i njegove naknadne reprezentacije samoraskriva pukotina 
(Spalt) za jednu anonimnu prezentaciju.18 Anonimna prezentacija predstavlja 
zapravo svaku moguću sklonost – ili pak njeno naličje – ka propozicional-
noj fikcionalizaciji fenomenalnog horizonta pojavnosti. Dok će Derida ovu 
logiku transponovati u polje signifikantne procesualnosti anonimnog adresa-
ta-prapisca, a Levinas u anonimnom tragu lica drugosti, Merlo-Ponti će ovu 
dinamiku anonimnosti situirati u primatu opažajne vere (foi perceptive).Tako, 
hajdegerovskom anonimnom Man gotovo niko (makar samo teorijski) neće 
ostati ni stran ni dužan. 

Uostalom, ako se čitava dramaturgija oko plauzibilizovanja vanrednosti 
teologije i njenog tematskog horizonta mora sastojati ponajpre u tome da li, 
gde i kako prihvatiti načelo paradoksalnog, a istovremeno logički neproti-
vrečnog primata odsutnosti u odnosu na prisutnost – koji nemoguće mesto 
ukrštanja transcendencije i imanencije određuje kao jedini prihvatljivi uslov 
mogućnosti konsekventnije teologije – onda na ovom mestu ovaj uslov mora 
biti dovoljno uzdrman ne bi li se njegova očiglednost mogla bar delimično 
ublažiti. Ovo ublažavanje ne bi smelo biti sprovedeno naglim, ekskluzivnim 
ili pak odričnim oblicima, no izoštravanjem, odnosno opažajnim refoku-
siranjem ove odsutnosti. I kao što Valdenfels opisuje neutemeljivo izvornu 
dijastatičku autorelaciju koja služi slepoj mrlji (blinder Fleck) teorije,19 uka-
zujući na one prilučevine (Widerfahrnisse) kao događaje, koji se „bezuslov-
no” povlače, tako, s druge strane, i medijalni događaji ostavljaju za sobom 
upravo nešto što se može tek opaziti; iako je uvek i do kraja nejasno šta tačno 
to jeste, činjenica je da se to može (u)videti. Upravo ova, inicijalna, slepa mr-
lja samoodnošajnosti predstavlja izraz međuzbivanja koje se povlači, ali koje 
istovremeno ostavlja uvid u to da se nešto ne samo (prazno) dogodilo, no da 
se time istovremeno učinilo mogućim da postane vidljivo. Da se nešto može 
opaziti, predstavlja se upravo kao otkrivenjska konkrecija, kao neopoziva 
i nesporna činjenična događajnost, a time i kao aktualnost otkrivenja, a ne 
apstraktno vrednovanje otkrivenjske autopercepcije. Ukoliko se npr. Bog ot-
kriva dejstvovanjem energije (energeia/actus) – u čemu se Grigorije Palama, 
pozni Šeling i Dalfert mogu složiti – tada se on ne zbiva kao čista i neposred-
na aktualnost (actus primus), već kao povučena događajnost (Entzug), ostav-

18 Na ovom mestu se pozivam na Aloin uvid u Huserlovu diferencijaciju između Sichprä-
sentieren i (Sich)Präsentieren-Lassen. Up. Alloa, E., Das durchscheinende Bild, str. 204.
19 „Upravo u tome samoodnos (Selbstbezug) ima svoju slepu mrlju, koju nijedna refleksija 
nikada ne može osvetliti” (up. Waldenfels, B., Bruchlinien, str. 181). 



265BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

ljajući mogućnost da ovaj događaj može postati vidljiv. Jer „intuitivno perci-
pirano ne želi samo da bude sačuvano i potvrđeno, već takođe želi da bude 
istinito, što zahteva promenu subjektivnosti i time i ‚pritisak‘ (Zugszwang) 
samog doživljaja, što podrazumeva misaoni skok (Gedankensprung).”20

Ali kako teološki obrazložiti tezu da je čovek oduvek već bio opažen, od-
nosno, i odakle uopšte pridolazi logika pretpostavke da je opažen? Ukoliko 
je fenomenološka definicija opažanja sublimirana u vidljivost in potentialis 
– dakle kao uvek moguće, ali ne nužno ostvareno otvaranje pojavnog – kako 
je onda teološki moguće misliti opažanje kao moć ili sposobnost, ako je sama 
teo-optika verovanja utemeljena upravo na prekidu i dekonstrukciji svakog 
samorazumljivog pojma homo capax veritatis? Drugim rečima, nije li vera 
moguća tek tamo gde opažajna moć prestaje biti samorazumljiva, a postaje 
darovana? Da bi Bog – sa stanovišta otkrivenja gledano – mogao da opaža 
čoveka pre nego što čovek kroz veru opazi svoju opaženost od strane Boga, 
mora se pretpostaviti neumitna datost fenomenalnosti, koja se u svom izvor-
nom samodogađanju razotkriva, bilo u formi prezasićenosti (Marion), bilo 
u formi ispražnjenosti od svake fenomenalnosti (Derida). Čovek u sveuku-
pnosti jednakoizvirućeg samo-strano-odnosa (p)ostaje opažen, ili kako je to 
Blumenberg govorio,

„pogođen/zatečen svojom vidljivošću usled upadljivosti uspravnog hoda i ne-
moći svoje nespecifične organske opremljenosti.”21

I svejedno da li se Bog krije ili ne u pećini naše anonimnosti, upravo 
zbog toga je čovek sve dok živi, 

„podložan zavodljivosti povratka u pećinu.”22

Shodno tome, ako je za Merlo-Pontija kao i za Blumenberga telesnofeno-
menološka optika prvenstveno usmerena zanimanjem za (vidljivi) svet, onda 
je sam „svet uopšte, istinu po sebi i tajno prizvan da bi se poremetila naša 
percepcija i nasumično bacila natrag u naš »unutrašnji zivot«”23, jer „istina 
je da je svet ono što vidimo.”24 Tako se jedinstvena prasinteza sveta, stva-
ri i moga tela, ali i tela (i sveta) drugih, objedinjuje kroz „opažajnu veru”, 
pokazujući se kao prirodni, samoprocesualni preduslov ne samo za samu 

20 Up. Timm, H., Das Weltquadrat, str. 11.
21 Up. Blumenberg, H., Höhlenausgänge, str. 55: „(B)etroffen von seiner Sichtbarkeit durch 
die Auffälligkeit des aufrechten Ganges und durch die Wehrlosigkeit seiner unspezifischen 
organischen Ausstattung.” 
22 Isto. 
23 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 15
24 Isto, str. 14 



266 ARHE XXII, 44/2025

fenomenologiju, već i kao opšti fenomenološki stav prema svetu i drugima. 
Ova imanentno proistekla hijazma podrazumeva – u kontinuitetu s Huserlo-
vim promišljanjima – pojam tzv. „Stiftung”-a, odnosno konstitucije izvorno 
kontrastnog fenomena.25 U tom smislu, preduslov (posebne) otkrivenjske di-
menzije Bogopojavnosti jeste pre svega pojavnosti intrinsična konstitutivnost. 
Otkrivenje se tada odvija autofenomenalno – dakle, kao samoraskrivajuće 
samoopažanje – nalik slikarskom postupku, koje varirajući proširuje prirodne 
granice percepcije. Međutim, produžiti opažanje i čulne modalitete ne znači 
nužno ih izdužiti ili proširiti u njihovim mogućnostima, kao da bi se moglo 
opažati izvan granica opažljivog, već znači biti u isto vreme u izvoru uvida 
i pomerenosti ovog uvida. U pogledu vere, to bi značilo da se iskušavanjem 
ona poima kao permanentno produžavanje neizvesne izvesnosti. Ako nas 
Bog vidi, opaža i prati pogledom, tada nas ne uočava tek spolja ili odozgo, 
već kroz našu sopstvenu možnost uočavanja da smo opaženi. Naša moć 
opažanja postaje, u tom smislu, mesto vidljivosti u kojem se Bog sam u tom 
čudnom, reverzibilnom činu božanskog vero-opažanja prepoznaje. Shodno 
tome, teologija sugeriše refleksivno produžavanje opažanja, ali samo ukoliko 
se vera pokaže kao (ne samo modusni) samoopažajni produžetak (ex-tensio) 
njenog medijuma. Nešto se može opaziti jedino posredstvom nečega, ali je 
već samo opažanje uvek već medijalno – kroz ono kroz šta opažanje uopšte 
postaje moguće. Jer, kako uverava Merlo-Ponti, „zagonetka je u tome što je 
moje telo (Leib) istovremeno ono koje vidi i ono koje je vidljivo.”26

FENOMENALNOST I ANONIMNOST

Šta, dakle, za opažajnu teologiju znači to da se Onostrano raskriva di-
jafano – medijalno, kao διαφανής – posmatrano iz antropološke, a time i 
amartiološke perspektive? Ako je, prema dosadašnjoj pretpostavci, αἴσθησις 
sama potencija pojavnosti (Erscheinungspotenz), da li će – i zašto – Bog os-

25 Ipak u pogledu pitanja same pasivne sintetičnosti Merlo-Ponti modifikovano u njegovom 
stilu protiv Huserla: „Pasivna sinteza bila bi sama po sebi kontradikcija, jer bi sinteza značila 
komponovanje, dok bi sva pasivnost bila u puko prihvatanju – a ne u sastavljanju – mnoštva. 
Međutim, govor o pasivnoj sintezi zapravo želi reći da je u njoj mnoštvo prožeto kroz nas, ali 
ipak nismo mi ti koji ostvaruju njegovu sintezu […] Ono što se ovde naziva pasivnošću nije 
naše prihvatanje tuđe stvarnosti ili kauzalni uticaj spoljnog na nas; naprotiv, to je obaveza, bi-
vanje u situaciji u kojoj prethodno nismo postojali, situacija koju stalno iznova započinjemo i 
koja nas tek konstituiše” (up. Merleau-Ponty, M., Phänomenlogie der Wahrnehmung, str. 485; 
226; 301).
26 Up. Merleau-Ponty, M., Das Auge und der Geist, str. 279. 



267BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

tati anoniman čak i onome ko „ima uši da čuje i oči da vidi” (Mk 8,17–18; 
Mt 13)? Zašto, uprkos svemu, Bog ostaje, ako ne svima, onda barem većini, 
zagonetno anoniman? Šta, zapravo, znači amartiološka osudbinjenost čoveka 
– tog bića koje pred Bogom stoji razapeto između opažanja i opaženosti? I 
kakvu težinu nosi sama amartiološka činjenica u onome što Žan-Lui Kret-
jen naziva anonimnošću greha de profundis? Činjenica u koju nas svojim 
onto-fenomenološkim uvidima uverava kasni Merlo-Ponti – dakle, da je 
čovek opažen okom samoga sveta – inicira paradoksalnu pretpostavku 
da je čovek, samim tim što je opažen, hteo ne hteo, viđen kao anoniman.27 
Opažen anonimnošću vidljivosti samoga sveta. Na kraju krajeva, čovek je 
viđen i prepoznat iz same anonimnosti pojavnosti, kroz još uvek neizrečenu 
razliku između Boga i sveta, između drugosti i istosti, između nečega i neko-
ga – bilo metaforički, pojmovno, formalno ili konceptualno.28 Univerzalnost 
ove anonimnosti podrazumeva, prema tome, uvid koji se ostvaruje kroz 
opažanje, formirajući međupolje amartiološki zasićene simultanosti: između 
otkrivenosti i skrivenosti, grešnosti i opravdanosti, vidljivosti i nevidljivosti, 
pasivnosti i aktivnosti, fenomenalnosti i anonimnosti. Put od fenomenologi-
je ka teologiji, već opterećen paradoksalnostima, ne polazi prvenstveno od 
teološki ekspliciranih intencija, no upravo iz amartiologije. Ako je, prema 
Hajdegeru, fenomenologija prošla put od učenja o izbegavanju privida do 
njegovog favorizovanja, onda bi se istorija fenomenologije mogla pročitati 
kao skraćena verzija duge istorije (hrišćanske) amartiologije. Jer, nije li od 
samoga početka cilj bio 

„navesti Adama i Evu da poveruju da je svet njihove percepcije sve što postoji i 
da im je uvek i zauvek dostupan.”29

Međutim, šta zapravo preostaje čoveku u njegovoj lapsičnoj, dakle, 
prirodno zatečenoj datosti, ako ne upravo to da u jednom trenutku može 
uvideti svoju anonimnost – i uvek moguću vidljivost te iste anonimnosti? 
Anonimnost, manifestujući se u svojoj najizvornije zamislivoj pojavnosti, 
razotkriva se u onome što je Valdenfels, oslanjajući se na Merlo-Pontijev 
paradoks „nesvesnog nesvesnog”, nazvao Selbst-Fremd-Bezug, a što je Luter 
znatno ranije sažeo formulom simul iustus et peccator. Anonimnost će se, 

27 Bez da je oko sveta u ulozi kiklopa kome Odisej saopštava svoje ne-ime (ουτισ). Up. 
Homer, Die Odyssee, 9, 364 – 7. 
28 Valdenfels tako suštinski formatira jedan događaj razlike: „Razlika između nečega i neko-
ga, koja dopušta dalju nijansiranost, bila bi rezultat procesa diferencijacije u kojem učestvuju 
i drugi – živa bića i stvari – isto tako kao i ja sam” (up. Waldenfels, B., Bruchlinien der Erfah-
rung, str. 114). 
29 Up. Blumenberg, H., Lebenszeit und Weltzeit, str. 36. 



268 ARHE XXII, 44/2025

zapravo, razotkriti kao nesumnjivo negativan i neukidiv momenat pojavnosti, 
jer čovek je – hteo on to ili ne – od početka anonimni prolaznik u ovom sve-
tu, koga će zaborav kroz smrt i minulost neminovno progutati. Ova tragična, 
gotovo mitska dimenzija čovekove egzistencije kao anonimnog izgnanika u 
svetu prolazne pojavnosti, mora na ovom mestu specifično artikulisati amar-
tiološku dimenziju negativnog – upravo onu koja onemogućava svaki inici-
jalni i temeljni uvid. Međutim, ostaje nejasno kako se amartiološki ukodirana 
ambivalencija može razumeti u iskustvu čovekovog odveć paradoksirajućeg 
odnosa prema Onostranom? Ako se anonimnost u okviru sveukupnog sklopa 
pojavnosti projavljuje kao iritacija fenomenalnosti u samopovlačećem gestu, 
prepoznatljivom prvenstveno kroz afektivno zbivanje patosa, kako misliti 
njenu opažajnu dimenziju, s obzirom na to da ova primordijalna anomalija 
čovekovog iskustva ostaje amartiološki neoporeciva, te stoga teško – a bez 
(vere u) Boga gotovo i nemoguće – uočljiva? Samim tim, amartiološka poen-
ta dobija dodatni značaj ukoliko pokušamo da shvatimo dijafanu međusferu 
anonimnosti kao medijalnost, koja se uvek nasukava na svoj amedijalitet i 
otkriva intrinsični, neoposredovani ostatak posredovanja.Tako „pojavljivanje 
nečega što jeste predstavlja stvarni preokret unutar anonimnoga bića.”30

U suštini – još od starih fizičara i Platona, preko (hrišćanskih varijan-
ti) neoplatonizma i mistike – pitanje je oduvek bilo kako precizirati odnos 
između fenomenalnosti i negativnosti, fenomenalnosti i sapripadne joj 
afenomenalnosti; ne, međutim, ovoga puta u znaku puke privacije, no kao 
negativno-produktivne fenomenalnosti. Odnos pojavnosti i njoj pripadajuće 
anonimnosti mora se razumeti u okviru (dija)medijalno shvaćene vidljivosti. 
Anonimno, prema tome, ne može biti ni samovidljivo ni nevidljivo, niti se 
može odrediti kao krajnje afenomenalno – kao neki tobože samorazumljivi 
ne-fenomen. Ono se, samim tim, ne može svesti ni na čisto ili radikalno 
Drugo, niti na ontološku datost pojavnog (Gegebenheit), iako ne isključuje 
njihove subjektivne, formalne korelate – poput Levinasovog akuzativnog 
„mene” ili Marionovog dativnog „meni”. Otuda anonimnost može biti prin-
cipijelno gledano kao nešto univerzalno vidljivo. Jer „vidljivo je definisano 
kao dimenzionalnost bića, tj. kao univerzalno, i zato što je, dakle, sve što nije 
deo njega, nužno obuhvaćeno u njemu i samo je modalitet iste transcendenci-
je.”31 To bi zbilja značilo da se u Levinasovom čistom, i od svake imanentne 
primese oslobođenom transcendentalizmu prepoznaje Merlo-Pontijev nepre-
dvidivi momenat vidljivosti – ona transcendencija koja prodire kroz svet, ne 

30 Up. Levinas, E., Die Zeit und der Andere, str. 26:„Pojavljivanje nečega što jeste (>etwas, 
das ist<) predstavlja stvarni preokret unutar anonimnog bića.”
31 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 324.



269BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

otvarajući se ni jednim „preglednim pogledom”, već nastajući „ćuteći pred 
pogledom”32 (schweigend vor dem Blick). Između zatvorenosti imanencije 
i navodno joj sapripadne nedostižnosti apsolutne transcendencije ne zbiva 
se tek puki slom ili prekid, no pre svega uvek neizvesni, fluktuirajući rub 
iminencije. U tom smislu, anonimno se pokazuje kao nešto iminentno samoj 
fenomenalnosti. Ovde se, takođe, ne radi ni o Hajdegerovom anonimno si-
tuativno-faktičkom Man, niti o Marionovoj saturiranoj datosti jednog Sich, 
no pre o onome što se – uz Merlo-Pontija – može misliti u horizontu Blu-
menbergovog „više od” (mehr als) same pojavnosti. Jer tek tada bi važilo da 
„videti znači uvek videti više nego što se uistinu vidi” (Sehen bedeute immer, 
mehr sehen, als man sieht).33 Samim tim se ova iminentna anonimnost feno-
menalnosti ispostavlja ne kao puki privativum, kao nedostatak na (kvalitetu) 
vidjivosti. Takođe, nije moguće govoriti o anonimnosti kao palijaciji feno-
menalnosti. Važno je naglasiti da privatio ne vrši ulogu nedostatka, manjka, 
jer je svakoj predstavi povlačenja inherentno neizvesno razgraničenje i vizi-
bilizovanje predstave. Zato amartiološka kvalifikacija fenomenalnosti ostaje 
na ovome mestu misliva – možda odveć na prvi pogled hegelovski – kao 
performacija negativnog.34

Tu dolazimo do preciziranja momenta nastajanja, a potom prepoznavanja 
razlike između anonimnog nekoga i anonimnog nečega tj.razlike između 
koga i šta. Dok se Valdenfelsova responzivna struktura od „šta”-događanja 
i „ko”-odgovora na ovaj događaj razlaže u direkcijama wovon–worauf,35 za 
Emanuel Alou ova razlika biva pomerena prema vizibilizujući pregniranoj 
responzivnosti kroz razliku woraus–wodurch.36 Da se nešto iz anonimnosti 
mora pre svega izliti kroz perceptio sugeriše medijalni proces vizibilizacije tj. 
diferencirajući proces vizibilizovanja same pojavnosti. Pri tom momenat po-
javnosti transcendirajuće stvarnosti (drugosti) se ne pretpostavlja niti predu-
preže u shematizam dualnosti bića i drugosti, ravni ontologiciteta i socijeteta, 
no se univerzalnost alteriteta raskriva u svakom partikularnom pojedincu kao 
potencijalna vidljivost jedne drugosti. Drugost se projavljuje upravo kao mo-
gućnost same drugosti, tačnije kroz jedno Drugo. Jer,

32 Isto, str. 311.
33 Isto, str. 311 – 2. 
34 Negativno se ne pretpostavlja i ništa ne uslovljava; jedino što negativno može da učini 
jeste da se otkrije kao nemoguća mogućnost i da se performativno – kao geometrijski proces – 
izvrši.
35 Up. Waldenfels, B., Bruchlinien, str. 118.
36 Aloa zapravo ne pravi ovu razliku. Ova je razlika na ovom mestu pokušaj da se Levina-
sov „izlazak iz bića” (De l´évasion) intuitivizuje jednim medijalnim momentom „kroz” ovog 
izlaska.



270 ARHE XXII, 44/2025

„ono što se pokazuje, nikada se ne pokazuje samo iz sebe samoga (ἐν ἑαυτῷ), 
već uvek u prolazu kroz drugo, >kroz< (διά) jedno drugo.”37

Drugo se ne raskriva prilučujući eksteriorno u vidu permanentnog prekida 
imanencije interiornog, već se Onostrano projavljuje kroz nešto drugo same 
imanencije, kao nešto posve moguće. Dok je kod Aristotela to nešto kroz šta 
se raskriva drugost anonimno i u suštini shvaćeno kao nešto medijalno (dija-
fanes),38 ono će se u apofatičkoj hrišćanskoj tradiciji deklarisati kao nevidl-
jivo, u mistici kao skriveno, tajno i bestemeljno, ili u dekonstruktivističkim 
fazama protestantizma i kao asenzualno, aprezentno i strogo aperceptivno. 
Ali ukoliko se oduvek već radilo o univerzalnoj vidljivosti drugosti onda je 
njena iterabilnost sadržana ne u pukoj privaciji niti pak u primordijalnoj, 
fiktivizujućoj praznini no u varijaciji medijalnosti njene pojavnosti. Iako je 
anonimno uvek nešto nevidljivo, ono je kao jedno „nevidljivo (...) tu, bez da 
bude objekt, ono je čista transcendencija.”39

Ako se nešto pojavljuje u svojoj heteronomnoj datosti kao univerzalno 
vidljivo, tada je anonimno u pojavnosti uistinu nešto što vidljivo može posta-
ti. Anonimno predstavlja nešto drugo kroz šta se drugo nešto može pojaviti 
– i stoga uvek prisutno kao potencijalna vidljivost. Tako 

„(o)va vidljivost, ova generalnost osetljivog u sebi, ovo meni (Moi-meme) 
samom urođeno Anonimno, nazvali smo meso (chair), i poznato je da u tradi-
cionalnoj filozofiji ne postoji ime za to (podvukao V. B.). Meso nije materija u 
smislu delova bića koji se spajaju ili stalno povezuju kako bi formirali nešto što 
postoji. Vidljivo (stvari, kao i moje telo) takođe nije neko »psihičko« materijal-
no, koje bi, Bog zna kako, bilo dovedeno u postojanje kroz stvari koje stvarno 
postoje i utiču na moje stvarno telo (Leib). Na opšti način gledano, vidljivo nije 
ni činjenica ni zbir »materijalnih« ili »duhovnih« činjenica. I jednako tako, to 
nije predstava za duh: duh ne bi mogao biti zarobljen u svojim predstavama, on 
bi se opirao ovom uvođenju u vidljivo, što je svojstveno gledajućem. Meso nije 
materija, nije duh, nije supstanca.”40

Iako se Merlo-Ponti služi metaforom „mesa” koje jeza njega osnovni 
„element” bića, i uprkos tome što deluje kao da insistira na strogoj ima-

37 Up. Alloa, E., Das durchcheinende Bild, str. 91: „Was sich zeigt, zeigt sich damit nie 
allein aus sich heraus (εν εαυτώ), sondern immer im Durchgang durch Anderes, >durch<(δια) 
ein Anderes.”
38 Up. Ar. De An. II 6, 418a28–30. 
39 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 290 – 1; 290: „Načelo: 
ne tretirati nevidljivo kao neko ‘moguće’ drugo vidljivo, niti kao nešto ‘moguće’ što bi moglo 
biti vidljivo za nekog drugog.”
40 Isto, str. 183. 



271BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

nentnosti subjekta u svetu objektivne pojavnosti, psihizam (ili „duša”) za 
njega ostaje poput pećine, špilja (Höhle), a ne više praznina (Leere) tela.41

PRODIRANJE (DURCHBRECHEN)

Ako se Bog u svom pokazivanju otkriva kao Onaj koji se svetu i čo-
veku kao Drugi kroz veru ukazuje i raskriva, tada se postavlja pitanje: kako 
predstaviti hristološku kompleksnost ove višestruko konfigurisane pojavnos-
ti – pojavnosti jednog anonimnog per se? Bez preterane zadrške, može se 
poći od pretpostavke da je događaj pre svega singularni događaj opažanja. 
Deskripcija perceptivnosti morala bi utoliko biti precizirana u performa-
tivnom miljeu αἴσθησις-a.42 Zato se izvorna dimenzija događanja pokazuje, 
zapravo, kao njegovo – sa Levinasom rečeno – prodiranje, provaljivanje, ili 
čista irupcija transcendencije u svet eruptivne pojavnosti. Ovaj, pre svega, 
prodirući događaj transcendencije – kao izvanredna projava Inoga u vidu 
deiktičke konkretizacije pojavnog – već je izvorno zatečen u svojoj dijafanoj 
verziji medijalnosti fenomena. 

Ako je otkrivenjska poenta opažajnoteološki posmatrano u tome da se 
Bog samootkriva kao kroz fenomenalnost prodiruća transcendencija, kao što 
propoveda Levinas, u čemu se onda tačno može pokazati i raskriti hristološki, 
dakle singularni smisao jedne ovakve dijafano shvaćene fenomenalnosti? U 
ovom fenomenološki posmatranom, dakle prodirućem slamanju imanencije, 
kroz koje se zbiva i takoreći paradoksalno vrenjski raskriva transcendencija – 
kroz pojavnost – kao medijalni dijafanitet fenomenalnosti, može biti slobod-
no predstavljeno odnosom pokazivanja i opažanja, tj. formalno korelativnim 
pojmovima deixis-a i aísthēsis-a, i to kroz sledeću pretpostavku: Pokazivanje 
pokazuje uvek više i drugačije no što se opaža. S druge strane, opažanje opa-
ža uvek više i drugačije od onoga što se pokazuje. Shodno ovome, ukoliko 
se Bog ne samo kazuje nego i ponajpre pokazuje, nije li utoliko Bog upravo 
neko ko se kroz nešto može i opaziti; dakle kao neko ko se kroz pojavljivanje 
pokazuje i samim tim ujedno postaje hteo-ne-hteo (usled sve svoje neopažlji-
vosti) opažen? Jer Bog, u isti mah, opaža naše opažanje njegovog vaseljen-
skog ispoljavanja. No, ta Božija pokazivost ne podrazumeva nužno i njegovu 

41 Isto, str. 295: „Duša je pećina tela, telo je nabujajuće (oticanje, otvaranje) duše (...) Duša, 
to za-sebe, jeste pećina a ne praznina, nije apsolutno ne-biće u odnosu na neko biće koje bi 
bilo punoća i tvrdo jezgro.”
42 Ono što Merš u Ereignis und Aura najpreciznije pokazuje jeste da se Merlo-Pontijev mis-
aoni proces može tumačiti kao preokret metaforike percepcije u metaforiku događaja – i to ne 
samo kroz metafore pisma, traga i sličnog. 



272 ARHE XXII, 44/2025

opažljivost – niti bilo kako obrnuto. Bog se – p(r)ojavljujući se – pokazuje 
kroz ono što se može opaziti, a ipak ostaje neopažen; i, obratno, opaža se 
kroz ono što se u isti mah ne može pokazati, ali se ipak pokazuje. Bog može 
da se pokaže iako je neopaziv, te je samim tim što se može pokazati (uvek 
samo potencijalno) opaziv.

Samim tim bi ovde trebalo istaći jednu teorijsku napomenu u pogledu od-
nosa i razlike između neopažanja i opažanja, višestruko preciziranu od strane 
nemačkog teologa Ingolfa Dalferta u knjizi Deus Preasens. Naime, Dalfert 
će pokušati da odnos Božije prisutnosti dovede u nerazdvojnu vezu upravo 
sa Božijom neopažljivošću. Jer kako Dalfert tvrdi „Bog nije opažljiv. On 
nije neko ovo tu (Dies da) što se može razlikovati od drugih, već Neko, bez 
koga ovo tu ne bi moglo postojati”, jer, nastavlja Dalfert, „Bog nije nešto što 
bismo mogli opažati kao Ovo tu među drugim stvarima, ali ne bismo mogli 
opažati ništa bez Božije prisutnosti. Bez Boga ne bi postojalo ništa opažljivo, 
ali Bog nije slučaj onoga što mi možemo opažati sa naših pozicija i pomoću 
naših sredstava.”43 Prema Dalfertovoj otkrivenjskologičkoj optici, ono što 
jedino od Boga može biti opaženo biće njegova beskonačna razlika u odnosu 
na predmetni svet opažanja. Ali kako je uopšte usled sve teološke razlike 
Bog ujedno i prisutan i neopažljiv ukoliko je neopažljiv samo i upravo zato 
što je prisutan? Prema Dalfertu, to može biti moguće samo ukoliko „svako 
opažanje počiva na jednom samootkrivanju ili mu ono prethodi. Opažanje je 
uvek drugo, samootkrivanje (Sicherschließen) je prvo – i to čak i tamo gde se 
oba spajaju u jedan te isti akt (Akt).”44 Upravo tradicionalnim postupkom su-
bordiniranja opažanja u odnosu na Božije omniprezentujuće samootvaranje, 
može se ustvrditi Božije kondicioniranje opšte perceptivnosti. Ali ako se već 
nešto opaža, iako postoji mogućnost da se izvesnost transcendencije negira, 
onda je opažanje sasvim izvesno na takav način moguće da se Bog može opa-
ziti i kao neko ko se ne mora kao Bog opaziti. Ali da se ne bi kojim slučajem 
zapalo u bilo koju vrstu panteizma, teološka diferencija mora ostati negde 
s one strane njene bezuslovne pretpostavke. Ukoliko bismo tvrdili da je u 
pogledu transcendencije opažajna isključivo Božija razlika u odnosu prema 
svetu konkretne vidljivosti, tada bi ta razlika morala otpočeti upravo tamo 
gde se nikada ne dostiže i gde se uvek projavljuje s dijastatičkim zakašn-
jenjem (Grigorije Niski, Valdenfels). Samim tim je razlika, koliko god da je 
ona teološki tj. protološki neminovna, ostaje do kraja – između pokazivanja 
i opažanja – neuhvatljiva i samim tim nikada kao razlika (dovoljno) vidljiva. 

43 Up. Dalferth, I. U., Deus Praesens, str. 107.
44 Isto, str 109. 



273BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

Tako je ova prodiruća istovremeno performativna transcendencija, jer se 
Božija eruptivna (tj. vrenjska) manifestacija artikuliše kao dijafani odgovor 
na njenu nemogućnost. Ono što se raskrivajući pokazuje – ali i pokazujući 
raskriva – kroz Božije otkrivenje je činjenica da sama nemogućnost vere u 
njega može postati vidljiva.45 Ova nemogućnost verovanja može otuda posta-
ti vidljiva, iz čega proizilazi spektar mogućnosti (načina) verovanja. Lepota 
ovog paradoksa ogleda se u tome što se protivrečnost ne samo da mora lo-
gički opravdati, već može upravo kroz sam paradoks postati vidljiva. Udes 
Drugosti (Wider-fahrnis) kroz neopozivost svog pojavljivanja u ovome svetu 
kao kontrastno zbivanje patosa – što je poenta Valdenfelsovog tumačenja 
telesnosti kao događaja stranog – zasniva ne samo konkreciju zbivanja fe-
nomenalnosti, već ujedno i temeljno obeležje asimetričnog, ergo kontrasti-
rajućeg prodiranja transcendencije, koja se ne može a ne pokazati, i samim 
tim ne može a ne opaziti. Radi se o Božijem samo-raskrivanju kroz dijafano 
fokusirano opažanje, koje kroz sebe predočava paradoksiju opažanja Božije 
neopažljivosti.46 Kroz verovanje takva predočenost Božijeg pokazivanja pos-
taje responzivno dijafana,47 a sama vera dijafani response. 

PRODUKTIVNI NEDOSTATAK: SINGULARNOST I GENEZA 
NEGATIVNOSTI

Ako je prema Valdenfelsu (među)događaj izvorno okasnelo prilučujuće 
zbivanje patosa, za Ditera Merša ekstatički momenat materijalnosti u doga-
đaju prisutnosti (prisutnosti), a za Emanuel Alou na tragu G. Boema (ali i 
Merlo-Pontija i Valerija) kontrastno zbivanje – tada se, u teološkom registru, 
unutar Kaputove, Vatimove ili Nansijeve stavroorijentisane optike, događaj 
može razumeti i kao permanentno nedostajanje, kao puki nedostatak. Među-
tim, ova negativna forma stavroteloškog određenja događaja, sublimirana u 
luteranskoj šifri mere passive, preko Barta tradira hegelovsku reimaginaciju 

45 U aistetskom registru značilo bi to da je sam Bog već jedno opažanje.
46 Sveti Grigorije Palama nadovezujući se na Grigorija Bogoslova pravi jasnu razliku 
između pojmova παραδείξαι i δείξαι – projavljivanja i pojavljivanja svetlosti Božanstva. U 
prvom pojmu, svetlost objavljuje istovremeno i skrivenost i otkrivenost Božanstva, jer stvarna 
pojava Božanstva na Tavoru jeste pojava koja se projavljuje, a ne samo pojavljuje i s trenut-
kom nestaje. Up. Григорије Палама,Трећа тријада, str. 434.
47 Svakako da ono što označava nemački pridev durchscheinend ne treba mešati sa neretko 
slično prevođenim grčkim pojmom diaphanes, odnosno pridevom durchsichtig. U srpsko-
jezičkom slučaju, providnost svakako nije – ne samo strogo fenomenološki gledano – isto što i 
prozračnost ili prozirnost. 



274 ARHE XXII, 44/2025

protestantski shvaćene singularnosti (sola). Ključno pitanje glasi: šta znači 
to da je čovek – usled svoje čiste (Luter), radikalne (Levinas) ili ko-relativne 
pasivnosti (Valdenfels) – neko ko je coram Deo (Christo, cruce itd.) opa-
žen, te samim tim in potentialis vizibilan, bilo u protološkom, bilo u oprav-
danologičkom registru? Ako bismo, pak, smrt na krstu (Jingel, Moltman, 
Štoelger), teško uočljivu konkreciju inkarnacije (Hik, Tejlor, Huizing) ili 
vaskrsnu reimaginaciju telesne manifestacije (Dalfert, Falke) pokušali strogo 
konkretizovati isključivo samo u okviru opažajnog registra pojavnosti, zapali 
bismo ili u zamku ekskluzivističkog doketizma, ili, s druge strane, u opasnost 
mesalijanizma.

Ali nije li „čulni svet je stariji od univerzuma mišljenja, jer je prvi vidljiv 
i relativno stalan, a drugi, koji je nevidljiv i sadrži praznine, oslanja se na 
kanonske strukture čulnog sveta” ?48 Jer događaj (kao Er-äugnis) u svoj svo-
joj singularnosti predočava suštinski nedostatak koji nije ništa drugo do od 
strane događaja ostavljena mogućnost da se nešto može opaziti – ili, tačnije, 
da nešto može postati vidljivo. U toj nadolazećoj vidljivosti same pojavnosti 
oko tela postaje organ događaja i organon pojavnosti. Responzivnost oka 
označava uviđanje jedne zbivajućosti. Stoga kroz događaj koji se uviđa, 
opaža se ono što je na neobičan način već unapred bilo opaženo – ono što se 
„odvajkada” opaža kao neopazivo. Tako posebnost događanja znači opažanju 
kroz manjak uviđanja inherentan vid negativnosti.49 Shodno tome anonim-
nost i fenomenalnost naizgled mogu biti formalno identični, u predopažajnoj 
magmatičnosti fenomenalnosti neizdiferencirani. Jer ono što se projavljuje, 
pokazuje se kroz anonimnost vidljivosti, poput fenomenalnosti čiji okviri ne 
mogu biti svedeni niti na njenu datost (Marion), niti na njen aprezentni zjap, 
pukotinu (Derida i slični). Zato se u skladu sa tezom ovog rada pokušava pre-
dočiti anonimna izvornost kao medijalnost fenomenalnosti, ne nužno usme-
rena ka relativističkim pretpostavkama o inicijalnoj osujećenosti i samim tim 
nemogućnosti same geneze, već tragajući za relativno neutemeljenim mo-
mentom izvornosti koji ne bi vodio u apsurdnost pitanja same vremenitosti. 
Kao što će biti pokazano, ovo ima svoje posledice u pretpostavci da se tran-
scendencija ne prepoznaje ni u jednom od dva modusa njene aperceptivnosti, 
niti u njenoj ne-čulnosti, već u zasićenom polju pojavnosti kao zaslepljenoj 

48 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 21 – 2; isti, Sinn und 
Nicht-Sinn, str. 23: „Stalno zaboravljamo tečne i dvosmislene pojave i prolazimo kroz njih 
neposredno do stvari koje su preko njih prezentovane.” 
49 Ovaj nedostatak koji se od Aristotelove metafizike mišljenja proteže kroz neoplatonis-
tičke subordinacije nedostižnosti uma, zatim kroz Hegelovu metodsku istorizaciju ove um-
nosti, pa sve do Hajdegerovog ontologizovanja i Levinasovog anti-ontologizovanja praznine, 
može se u aistetskom registru shvatiti kao primordijalni preduslov svih misaonih formi.



275BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

mrlji vidljivosti, kao mesu vidljivosti pogleda same svetovnosti. Međutim, 
ako samu genezu prati prospektivna – u odnosu na njenu izvornost zakasnela 
i fenomenalnošću zasićena – opažljivost, kao potencirajući operator mogućeg 
spektra izricanja o njenoj izvornosti kao vidljivosti in potentialis, tada će ge-
nezu, umesto da bude shvaćena aperceptivno, dakle u modusu a-prezentnosti 
kao posledične zakasnelosti, osloboditi svake cenzure između opažanja i 
jezika, percepcije i govora – kroz rastuću vizibilizaciju u opažanju već za-
početih artikulacionih procesa pojavnosti.

Tako negativnost profiliše genezu čineći je vidljivom, ne više kroz priva-
tivnu konfiskaciju uslova mogućnosti, već kroz produktivnost samog privatio 
kao opšteg nedostatka odredivosti. Ono što je u samom korenu geneze njego-
va je im-potentna produktivnost jedne vidljivosti – što bi možda bio pandan 
Huserlovoj pasivnoj genezi – čija se nedostantnost ne mora meta-forizovati 
u jednu prazninu, pukotinu ili zjap, već per-formirati sam negativitet, tj. iz-
vršavati reformaciju negaitiviteta i samim tim produkovati uvek novu formu 
ovog negativiteta. Iako je bilo koja forma negativiteta u aristotelovskom poj-
mu stérēsis označena ne više kao entitet ili negativna suština (nihil), već kao 
dispozicija, privatio, i dalje ostaje nerazjašnjeno pitanje forme same negativ-
nosti. U antimanihejskom registru (Avgustin) privatio-argumentacija imala je 
za apologetski cilj opravdanje procesa nastanka sveta ex nihilo. Primenjena 
privatio-logika na platonističku arhitekturu i formaciju kosmičke stvarnosti 
stvorila je apofatički ideal teologije i formalno metodsko sredstvo same apo-
logije. Tako u ontološkom poretku stvari ne-biće mora imati nedostatak bića; 
u kosmo-etičkom registru, zlo je nedostatak dobra, a u metafizici svetla, tama 
je puki nedostatak svetlosti. Ovaj nedostatak ne može se predstavljati bilo 
kojom (pojmovnom, metaforičkom, ikoničkom itd.) predstavom, već jedino 
što može jeste performativno se artikulisati kroz prirodni sled fenomenalno-
sti. Sama svrhovitost privacije je u tome što se ona permanentno autonegira 
tako što se kroz uvek drugu formu negativnosti briše prethodno njena pozna-
ta forma, shodno čemu sam privatio gubi na značaju „logike negacije”.50

Povezanost fenomenalnosti i njene medijalne performativnosti upravo 
kroz negativitet artikuliše ne puku kompenzaciju nedostatka, niti se u al-
fa-privativnom modusu apofatizuje nedostatna izvornost u vidu teološkog ili 
pak pukog diskurzivno-pojmovnog opravdanja, već se doslovno radi o per-
formativnom, produktivnom nedostatku kome je sama nemogućnost nedosta-
tka intrinsična. Samim tim u fenomenalnost upisani negativitet manifestuje 
se kao performativni genetski sled kroz vidljivost – dakle, kao diaphanes. 

50 Jer „ovde je reč o jednoj vrsti razlikovanja (...), koja uskraćuje strogu ‘logiku’ negacije i 
stoga ne podleže negativitetu pojma” (up. Mersch, D., Sichtbarkeit/Sichbarmachung, str. 47). 



276 ARHE XXII, 44/2025

Ključni terminus te modalni momenat fenomenalnosti biće njen varijabilni 
potencijal, potencijal za otvorenost u smislu paradoksiranja polja vidljivosti 
same pojavnosti. Ono što ne može postati vidljivo sledi se performativno kao 
imaginarno prevazilaženje ugraničavajućih okvira pojavnosti. Jer ne radi se 
samo o pomeranju granica, no o vizibilizaciji njenih razgraničenja. Upravo 
bi to bila funkcija i logika medijuma: ne da zameni, supstituiše ili eliminira 
nedostatak re-prezentacije, čime bi se završilo u klasično negativnologičkom 
radu „negacije negacije”, no da prvenstveno artikuliše, pri čemu njena artiku-
lativnost prethodi logičkom negativitetu, tako što ga ne ukida, već višestruko 
i po mogućstvu što više varira. Jer ako „je” transcendencija ujedno i njena 
performacija (negativiteta), onda se transcendencija ne izvršava (isključivo) 
kroz rad „negacije negacije”, već kroz uvek novu formu negativnosti i samim 
tim nove forme razlikovanja. Bog u svojoj Drugosti ostaje uvek Drugi u od-
nosu na razliku koja se kroz njega svetu projavljuje. Ako Bog nije razlika, i 
razlika nije Bog, onda je Bog upravo Bog zato što mora biti i postajati uvek 
različit od svakog mogućeg razlikovanja.51 I za to je neophodan uvek novi 
vid negativiteta.

Rečju, Bog se javlja kao nemogućnost njegovog opažanja – i samim tim 
kao mogućnost opažanja te nemogućnosti. To bi bio jedan neprestano no-
vonastajući teoaistetski aksiom Bogojavljenja. Iz čiste anonimnosti Bog se 
opažajno (samo)posreduje kroz-pojavnost, dijafano, permanentno varirajući 
medijum njegove pojavnosti. Međutim, ovde nipošto nije reč o inkarnativ-
nom tipu autoperformacije transcendencije – ontološki shvaćene kao inkar-
naciono-hristološka eksplikacija stvaralačko-teološke zakonitosti u otkrivenj-
skom registru. Umesto toga reč je o teomedijalnoj deskripciji fenomena kao 
beskonačnom (samo)raskrivanju potencijala i time uslova same vidljivosti. 
Jer ukoliko se Bog raskrivajući projavljuje kroz pojavnost, tada se otkriva 
kroz nešto posve ireducibilno – čime se dijafani princip otkrivenjskosti ne-
prestano samoraskriva. Aistetika Božijeg otkrivenja tako postaje otkrovenje 
samoopažanja samih uslova mogućnosti otkrivenja. Bog se projavljuje uvek 
pre nego što se pojavi, raskrivajući se kroz anonimnu medijalnost i postajući 
deskriptor same pojavnosti. On deluje transcendentno – ne eksteriorno, no 
kroz same granice fenomenalnog. Time zaobilazimo autodekonstruktivni 
pristup (Nansi) i predlažemo pomeranje ka autoperformativnoj reartikulaciji 
(izvornosti) geneze hrišćanstva. Reč je o stalnom pomeranju (metafizički za-
datih) uslova mogućnosti otkrivenja. Zato je od značaja osloniti se na kasnu 
fazu Merlo-Pontijeve dijakritičke retematizacije ontologije kroz slikarski 

51 Up. Беговић, В., „Теолошка диференција: између нужности, могућности и 
немогућности”, у: Црквене студије 22-2025, стр. 191 i dalje.



277BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

postupak mišljenja, koji, umesto (Deridine) cenzure, uviđa kontrastno doga-
đanje između jezičkog i perceptivnog. Autoperformativnost hrišćanstva od-
vija se slično slikarskom postupku u kojem Merlo-Ponti uočava dijakritički 
potencijal ontologije. Dok slikajuća ruka nadolazi, telo je uvek i već isuviše u 
odnosu na ruku zadocnelo. Zato slikar pre svega re-aktivira, re-motiviše ono 
nešto što već unapred pred njim podleže – nikada u modusu gotovo datog (tj. 
prezentnog), nego uvek kao stalno predstruktu(r)irano. Rečju, umetnost opa-
žanja (Wahrnehmungskunst) stoji sasvim u znaku onoga što će Klas Huizing 
nazvati „Wahrnehmungsschule der Sinne”, jer „pristup transcendenciji doga-
đa se preko čulnosti (Sinnlichkeit), a tek kasnije (ako uopšte) posredstvom 
mišljenja.”52

LITERATURA

Alloa, E., Das durchscheinende Bild, Diaphanes, Zürich, 2011.
Беговић, В., „Теолошка диференција: између нужности, могућности и 

немогућности”, у: Црквене студије 22-2025, стр. 173 – 203. 
Беговић, В., „Бити кроз ... Кроз биће медијума или – прелудијум за једну 

дијаонтологију”, у: Црквене студије 24-2027.[priloženo]
Blumenberg, H., Lebenszeit und Weltzeit, Suhrkamp am Main, 1986.
Blumenberg, H., Höhlenausgänge, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989.
Chrétien, J.-L., La voix nue: Phénoménologie de la promesse, Editions de Minuit, 

Paris, 1990.
Chrétien , J.-L., L’Arche de la parole, PUF, Paris, 1999.
Dalferth, I. U., Deus Praesens, Mohr Siebeck, Tübingen, 2021.
Gaitsch, P., „Theologische Wende”, u: Handbuch Phänomenologie (prir. E. Alloa, T. 

Breyer i E. Caminada), Mohr Siebeck, Tübingen, 2023., str. 111 – 19.
Gabellieri, E., „Entre phénoménologie et théologie. Pour une «metaxologie»” u 

Revista Portuguesa de Filosofia 76(2-3), July 2020., str. 1009 – 59.
Heidegger M., Einführung in die phänomenologische Forschung, Klostermann, 

Frankfurt am Main, 1994.
Husserl, E., Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Erstes Buch: Ergänzende Texte (1912–1929), Springer,Berlin, 
1988.

Huizing, K., Ästhetische Theologie I. Der erlesene Mensch – eine literarische 
Anthropologie, Kreuz, Stuttgart, 2000.

Janicaud, D., Le tournant théologique de la phénoménologie française, L‘éclat,Combas, 
1991.

Jüngel, E., Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des 
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, J. C. B. Mohr 
(Paul Siebeck), Tübingen, 1977.

52 Up. Huizing, K., Ästhetische Theologie I, str. 23. 



278 ARHE XXII, 44/2025

Lévinas, E., Ausweg aus dem Sein, Meiner, Hamburg, 2005. 
Lévinas, E. Die Zeit und der Andere, Meiner, Hamburg, 1989.
Lévinas, E., Husserls Theorie der Anschauung, Verlag Turia, Wien/Berlin, 2019.
Manoussakis, God after Metaphysics: A Theological Aesthetic, Indiana University 

Press, Bloomington, 2007.
Merleau-Ponty M., Das Auge und der Geist,Philosophische Essays, Meiner, Hamburg, 

1984.
Merleau-Ponty, M., Phänomenologie der Wahrnehmung,Walter de Gruyter, Berlin, 

1966.
Merleay-Ponty, M., Prosa der Welt, Fink, München, 1984.
Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, Fink, München, 1986.
Mersch, D., Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2002. 
Mersch,D., „Sichtbarkeit/Sichtbarmachung: Was heißt »Denken im Visuellen«?”, u: 

Sichtbarkeiten 2. Präsentieren. Zeigen zwischen Körper, Bild und Sprache 
(prir. F. Goppelschröder i M. Beck), Diaphanes, Zürich-Berlin, 2014., str. 
17 – 69. 

Timm H., Das Weltquadrat. Eine religiöse Kosmologie, Gütersloher Verlagshaus 
Mohn, Gütersloh, 1985.

Waldenfels B., Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2002.
Waldenfels B., Phänomenologie der Aufmerksamkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 

2004.



279BOG IZMEĐU OPAŽANJA I ANONIMNOSTI

VUK BEGOVIĆ
University of Heidelberg, Theology Faculty, Philosophy of Religion, 

Germany 

GOD BETWEEN PERCEPTION AND ANONYMITY
NOTES TOWARD A POSSIBLE PHENOMENOLOGICAL 

THEOAISTHETICS

Abstract: In this contribution, the author seeks to illuminate, from a phenomenological 
perspective, the ambivalence of the transcendent originality of the Christian 
phenomenon within the register of aísthēsis. Another name for this ambivalence is 
found in Aristotle’s use of the term diaphanes, sublimated through the well-known 
participle anōnymon (De An. II 6, 418a28–30). That something must pour forth from the 
anonymity of appearance through perceptio suggests a medial process of visibilization 
– that is, a diff erentiating process by which appearance itself becomes visible. Hence 
the thesis: God appears as a variation of the mediality of his own appearing. If God, 
as medium, is diaphanes, then he is not merely the actively manifested eff ect of the 
medium, but also the perceptual variation of his own appearing. If, therefore, God is 
the medium through which he appears (reveals and expresses Himself) to the world, 
then his appearance is a variation of Himself—as medium. In this way, a theology 
of perception may acquire a non-privileged status (primarily Christian) as a medial 
theory – one that does not merely perceive, nor merely hermeneutically deconstruct, 
clarify, self-describe, conceptualize, or (re)formulate, but rather performatively and 
almost artistically traces the contours of the conditions of its own possibility. In doing 
so, it enables a continuous shifting of the boundaries of the possible with regard 
to the Beyond—as an unstoppable, forthcoming visibility in potentialis (Merleau-
Ponty) – always retroactively projecting the contours of Otherness. It is precisely this 
phenomenological theoaisthēsis that renders visible the impossibility of constraining 
Otherness within the framework of the classical theological concept (logos).
Keywords: phenomenality, anonymity, diaphanes, mediality, aísthēsis, God

Primljeno: 20.2.2025.
Prihvaćeno: 26.6.2025. 





281

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Gedöl K.
    1 Cantor G.
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.281-297
Originalni naučni rad
Original Scientifi c Article

ĐORĐE VUKAŠINOVIĆ1

Univerzitet u Beogradu, Filozofski fakultet

GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU 
KONTINUUMA II: KANTOROV PROBLEM 

KONTINUUMA2

Sažetak: Kantorov problem kontinuuma je pitanje: Koliko tačaka ima na pravoj u 
Euklidskom prostoru? Kantor (Georg Cantor) je verovao da je broj tačaka na pravoj, 
tj. kardinalnost kontinuuma, prvi beskonačni kardinal koji dolazi posle kardinalnosti 
skupa prirodnih brojeva. To je gruba formulacija Kantorove hipoteze kontinuuma. 
Kantor je u više navrata tokom svoje karijere pokušavao da dokaže hipotezu 
kontinuuma. Međutim, njegov napor nije urodio plodom. Početkom XX veka, 
teorija skupova biva formulisana kao aksiomatska teorija. Ta aksiomatska teorija 
se zove Cermelo-Frenkelova teorija skupova sa aksiomom izbora, tj., ZFC teorija 
skupova. Na osnovu rezultata Gedela (Kurt Gödel) i Koena (Paul Cohen), znamo da 
teorija ZFC niti dokazuje, niti opovrgava Kantorovu hipotezu, te Kantorov problem 
kontinuuma ostavlja nerešenim. Međutim, prema Gedelovom mišljenju, Kantorov 
problem kontinuuma se može rešiti proširivanjem teorije skupova ZFC novim 
aksiomama koje će nam dati celovitiji uvid u strukturu univerzuma skupova. Ovaj rad 
je drugi u nizu od dva rada u kojima nam je cilj da predstavimo neke od Gedelovih 
predloga za pristup rešavanju Kantorovog problema kontinuuma, kao i Gedelovu 
platonističku fi lozofsku poziciju koja stoji u osnovi tih predloga. U ovom radu nam je 
cilj da predstavimo Gedelove predloge za nove aksiome i njihove posledice, zajedno 
sa opravdanjem koje se u prilog tih principa može ponuditi. Prvo ćemo predstaviti 
Gedelove reakcije na stanovišta prema kojima je Kantorov problem kontinuuma rešen 
dokazom nezavisnosti CH. Potom ćemo razmotriti Gedelovo mišljenje o istinitosti 
CH. Zatim ćemo navesti neke od jakih aksioma beskonačnosti i njihove posledice 
po Kantorov problem. Na kraju ćemo razmotriti aksiomu konstruktibilnosti kao 
kandidata za novu aksiomu.
Ključne reči: Gedel, platonizam, teorija skupova, hipoteza kontinuuma

1 E-mail adresa autora: dj.vukasinovic@stud.f.bg.ac.rs
2 Ovaj rad sadrži treći deo autorovog završnog rada pod nazivom Gedel o Kantorovom 
problemu kontinuuma koji je odbranjen na Univerzitetu u Beogradu – Filozofskom fakultetu 
septembra meseca 2021. godine.



282 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

Ovaj rad je drugi u nizu od dva rada u kojima nam je cilj da predstavimo 
neke od Gedelovih (Kurt Gödel) predloga za pristup rešavanju Kantorovog 
problema kontinuuma, kao i Gedelovu platonističku filozofsku poziciju koja 
stoji u osnovi tih predloga. U prethodnom radu smo videli da je Gedel plato-
nista, odnosno smatra da matematički iskazi opisuju od uma nezavisno posto-
jeću stvarnost koju čine objekti poput brojeva i skupova, te da matematičari 
u svojima istraživanjima otkrivaju istine o toj stvarnosti. Ne samo to, nego 
je on i pojmovni realista, te smatra da matematički pojmovi, poput pojma 
skupa, ima realnu, od uma nezavisnu egzistenciju. Ovakva pozicija Gedelu 
omogućava da tvrdi da postoji odgovor na Kantorov problem kontinuuma,3 
uprkos njegovim i Koenovim rezultatima o nezavisnosti hipoteze kontinuu-
ma. Ta hipoteza je istinita ili lažna u strukturi koju ZFC pretenduje da opiše. 
To što je ZFC ne odlučuje samo znači da ZFC ne pruža dovoljno bogat opis 
univerzuma skupova. Kažemo: „dovoljno bogat” jer nijedna teorija nikada ne 
može pružiti potpun opis, budući da je matematika neupotpunjiva. Međutim, 
ZFC se može proširiti novim aksiomima koji rešavaju probleme stare teorije 
i daju bolji uvid u strukturu univerzuma skupova. Opravdanje novih aksioma 
ne može biti matematičko, jer ih ne dokazujemo matematički. Međutim, ipak 
možemo pružiti neke vidove opravdanja, od kojih Gedel razlikuje unutraš-
nje i spoljašnje opravdanje, pri čemu ni jedno ni drugo samo po sebi nije 
dovoljno za celovito opravdanje novih aksioma. Unutrašnje opravdanje se 
zasniva na analizi pojma skupa koja neposredno čini jasnim istinitost prin-
cipa koje pokušavamo da opravdamo. Gedel smatra da je pojam skupa ite-
rativan, odnosno da su skupovi rezultat transfinitne iteracije operacije „skup 
od” – neodređene operacije koja od skupova pravi nove skupove. Sa druge 
strane, spoljašnje opravdanje se temelji na pragmatičnim posledicama koje 
prihvatanje principa sa sobom povlači. Što su posledice „bolje”, to je princip 
prihvatljiviji. 

3 Podsetimo se, Kantorov problem kontinuuma je pitanje: Koliko tačaka ima na pravoj u 
euklidskom prostoru? Kantor (Georg Cantor) je verovao da je broj tačaka na pravoj, tj. kardi-
nalnost kontinuuma, prvi beskonačni kardinal koji dolazi posle kardinalnosti skupa prirodnih 
brojeva. To je gruba formulacija Kantorove hipoteze kontinuuma. Kantor je u više navrata 
tokom svoje karijere pokušavao da dokaže hipotezu kontinuuma. Međutim, njegov napor nije 
urodio plodom. Početkom XX veka, teorija skupova biva formulisana kao aksiomatska teorija. 
Ta aksiomatska teorija se zove Cermelo-Frenkelova teorija skupova sa aksiomom izbora, tj., 
ZFC teorija skupova. Na osnovu rezultata Gedela i Koena (Paul Cohen), znamo da teorija 
ZFC niti dokazuje, niti opovrgava Kantorovu hipotezu, te Kantorov problem kontinuuma os-
tavlja nerešenim.



283GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

Pošto je matematika neupotpunjiva, kako smo u prethodnom radu vide-
li, ne možemo se nadati da ćemo ikada formulisati teoriju koja će opisivati 
celokupnu matematičku stvarnost. Međutim, možemo se nadati da ćemo 
pronaći aksiome koje će nam dati nešto potpuniji opis određenih segmenata 
te stvarnosti. Recimo, možda možemo naći aksiome koje će nam, zajedno sa 
trenutno prihvaćenim aksiomama teorije skupova, dati odgovor na pitanje o 
poziciji kardinalnosti kontinuuma u hijerarhiji beskonačnih kardinala. Prema 
Gedelovom mišljenju, put ka rešenju Kantorovog problema kontinuuma jeste 
put formulisanja i opravdavanja novih aksioma teorije skupova. Specifično, 
jakih aksioma beskonačnosti.

U ovom delu rada cilj nam je da predstavimo Gedelove predloge za nove 
aksiome i njihove posledice, zajedno sa opravdanjem koje se u prilog tih 
principa može ponuditi. U prvom delu ćemo predstaviti Gedelove reakcije 
na stanovišta prema kojima je Kantorov problem kontinuuma rešen dokazom 
nezavisnosti CH. Potom ćemo razmotriti Gedelovo mišljenje o istinitosti 
CH. Pošto je Gedel, bar u drugoj polovini svoje karijere, bio uveren u to 
da je CH lažno, to nam može pomoći da razumemo koje bi aksiome, prema 
Gedelovom mišljenju, bile adekvatni kandidati za zadovoljavajuće rešenje 
Kantorovog problema. U trećem delu ovog rada ćemo navesti neke od jakih 
aksioma beskonačnosti i njihove posledice po Kantorov problem kontinuu-
ma. Na kraju ćemo razmotriti aksiomu konstruktibilnosti kao kandidata za 
novu aksiomu. 

DA LI JE KANTOROV PROBLEM KONTINUUMA PROBLEM?

Prema Gedelovom mišljenju, Kantorov problem kontinuuma nije rešen 
činjenicom da je CH nezavisno od ZFC:

Samo neko ko (kao intuicionisti) odriče da pojmovi i aksiome klasične teorije 
skupova imaju bilo kakvo značenje (ili bilo kakvo dobro određeno značenje) 
može biti zadovoljan takvim rešenjem, a ne neko ko veruje da oni opisuju neku 
dobro određenu stvarnost. Jer u ovoj stvarnosti Kantorova pretpostavka [hipo-
teza kontinuuma – prim. prev.] mora biti istinita ili lažna, a njena neodlučivost 
danas poznatim aksiomama samo znači da ove aksiome ne sadrže potpun opis 
ove stvarnosti (...).4 5 

4 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1947”, str. 181.
5 Kada je ovo pisao, nezavisnost CH još uvek nije bila ustanovljena. Međutim, Gedel je 
već 1947. godine, a možda i ranije, sumnjao da ZFC može da odluči CH. Kao što je jasno, bio 
je u pravu. Ovi redovi iz obe verzije Gedelovog rada o Kantorovom problemu kontinuuma su 



Odbrana ovog Gedelovog stava je data Gedelovom odbranom platonizma 
koju smo predstavili u prvom radu koji je pomenut u Uvodu. Dalje ćemo tu 
odbranu dopuniti još nekim Gedelovim argumentima koji su u vezi sa reak-
cijama na pozicije prema kojima je Kantorov problem kontinuuma rešen ili, 
eventualno, nikada nije ni postojao.

Na prvom mestu, Gedel objašnjava da je Brauverov intuicionizam „pot-
puno destruktivan u njegovim posledicama” po analizu pojma skupa, pa i 
samu teoriju skupova. Teorija neprebrojivih beskonačnih kardinala „odbače-
na je kao besmislena”.6 U izvesnom smislu, prema mišljenju intuicionista, 
Kantorov problem kontinuuma nikada nije ni postojao. Pre se problem sastoji 
u tome što su neki matematičari spremni da prihvate neodržive principe koji 
rezultiraju problemima poput Kantorovog problema kontinuuma. Odbaci-
vanje takvih principa, koje je prema mišljenju intuicionista nužno, rezultira 
obesmišljavanjem Kantorovog problema. 

Razlog protiv ovakvog stava intuicionista je u vezi sa posledicama posto-
janja nekih velikih skupova po elementarnu teoriju brojeva. Naime, iskazi o 
višim nivoima hijerarhije podrazumevane iterativnim pojmom skupa imaju 
posledice po istinitost iskaza nultog nivoa hijerarhije, odnosno, po istinitost 
iskaza elementarne teorije brojeva. Utoliko što konstruktivisti prihvataju 
postojanje objekata nultog nivoa hijerarhije, iskazi viših nivoa hijerarhije 
moraju biti uzeti kao smisleni bar u tom smislu što neki među ovim iskazima 
povlače rešenje određenih problema teorije brojeva. CH i CH nemaju po-
sledice po teoriju brojeva.7 8 Međutim, iskazi koji možda mogu da ih odluče, 
poput jakih aksioma beskonačnosti, svakako imaju.

Na drugom mestu,

[p]uka psihološka činjenica o postojanju intuicije koja je dovoljno jasna da pro-
izvede aksiome teorije skupova i otvoren niz proširenja tih aksioma dovoljno 

napisani pod pretpostavkom da je njegova ocena o tome da su sredstva ZFC nedovoljna da 
reše Kantorov problem ispravna.
6 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 257.
7 Moore, G. H., „Introductory note to 1947 and 1964” u Kurt Gödel. Collected works. Volu-
me II. Publications 1938 – 1974. (priredili S. Feferman, J. W. Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. 
Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort), Oxford University Press, Oxford 1990, str. 169.
8 U vreme pisanja druge verzije rada o Kantorovom problemu kontinuuma, Gedelu nije 
bilo poznato da je CH takođe „sterilna” po teoriju brojeva, budući je to tek kasnije dokazano. 
To škodi nekim od Gedelovih argumenata, ali ne supstancijalno. Pre svega argumentima u 
vezi sa kritikom analogije između geometrije i teorije skupova (Gödel, K. „What is Cantor’s 
continuum problem? 1964”, str. 267), čiji je deo izložen dole.



285GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

je da da značenje pitanju o istinitosti ili lažnosti iskaza kao što je Kantorova 
hipoteza kontinuuma.9 

Pri tome, ovde nije važno da li nam ta intuicija pruža razumevanje poj-
mova koji postoje nezavisno od naših definicija i konstrukcija ili ne, dovoljno 
je da mi te pojmove razumemo, te da na temelju tog razumevanja možemo 
da formulišemo aksiome teorije skupova. Reči kao što su „istina” ili „skup”, 
ovde čak mogu biti uzeti kao façon de parler.

Na kraju, kao posledicu formalističkog shvatanja matematike, uz neza-
visnost CH, imamo da su teorije ZFC + CH i ZFC + CH jednako prihvat-
ljive.10 Ovaj problem grananja može biti postavljen i nezavisno od forma-
lizma, povlačenjem analogije između teorije skupova i geometrije. Budući 
je Plejferova aksioma paralelnosti nezavisna od apsolutne geometrije, i ona 
i njena negacija mogu poslužiti, kao što i služe, kao aksiome u dva različita 
sistema geometrije – euklidska geometrija i geometrija Lobačevskog. Ukoli-
ko je situacija u teoriji skupova slična situaciji u geometriji, pitanje istinitosti 
ili lažnosti CH je deplasirano. Međutim, Gedel smatra da se situacije razli-
kuju.11 Teorija skupova, za razliku od sistema geometrije, nije hipotetičko-
deduktivni sistem, jer aksiome teorije skupova ne mogu biti proizvoljne. 
Međutim, u slučaju hipotetičko-deduktivnog sistema, kakav je euklidska ge-
ometrija, pitanje istinitosti nezavisnog tvrđenja može zadržati smisao ukoliko 
pridamo primitivnim pojmovima tog sistema neko dobro određeno značenje. 
Na primer, ako aksiome euklidske geometrije shvatimo kao tvrđenja o kru-
tim telima, svetlosnim talasima i drugim fizičkim objektima, onda je pitanje 
istinitosti Plejferove aksiome sasvim smisleno. Situacija u teoriji skupova je 
donekle slična poslednjem primeru. Razlika se sastoji u tome što značenja 
primitivnih termina geomtrije vezujemo za fiziku, dok predmeti transfinitne 
teorije skupova nisu predmeti iskustva ili bar objekti koji imaju posledice po 
predmete iskustva kojima se fizika bavi.

9 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 268.
10 Neki formalisti, poput Koena, nisu spremni da obe teorije uzmu kao prihvatljive, zbog 
njihovih posledica po elementarnu teoriju brojeva (Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, str. 
498). Tačnije, zbog posledica teorije ZFC + φ, gde je φ neka nova aksioma koja odlučuje CH 
i koja ima posledice po elementarnu teoriju brojeva, za razliku od CH ili CH koje nemaju. 
(Čini se da ovaj Koenov formalizam naginje ka Hilbertovom formalizmu.)
11 Isto, str. 267.



286 ARHE XXII, 44/2025

HIPOTEZA KONTINUUMA

U ovom odeljku ćemo razmotriti Gedelovu kritiku CH. Kritika CH je i 
kritika aksioma koje za posledicu imaju CH, kao što je i navođenje argumen-
ta u prilog CH argument u prilog plauzibilnosti aksioma koje povlače CH. 
Ovo će nam pomoći da vidimo koje aksiome, prema Gedelovom mišljenju, 
mogu da posluže u svrhe zadovoljavajućeg rešenja Kantorovog problema.

Može se ponuditi spoljašnje opravdanje koje favorizuje CH u odnosu na 
njenu negaciju:

Uopštena CH je veoma jednostavna i snažna pretpostavka koja trenutno rešava 
sva pitanja kardinalne aritmetike. (...) U knjizi Hypothese de Continu Sjer-
pinjski [Wacław Franciszek Sierpiński – prim. prev.] je dedukovao 82 iskaza 
iz CH. Nasuprot tome, Martin [D. A. Martin – prim. prev.] i Solovej [Robert 
M. Solovay – prim. prev.] su primetili (...) da ni za jedan od ta 82 iskaza nije 
poznato da li su odlučeni negacijom hipoteze kontinuuma.12

Međutim, Gedel smatra da su neke posledice CH „paradoksalne”, navo-
deći niz takvih posledica.13 Na primer, jedna od posledica CH koju Gedel 
smatra kontraintuitivnom, a koju razmatra i Medijeva (Penelope Maddy),14 
jeste ova. Kantorov skup, kao i ostali savršeni skupovi, nije skup jake mere 
nula. Borel (Émile Borel), koji je uveo pojam skupa jake mere nula, pret-
postavljao je da nijedan skup kardinalnosti kontinuuma nije skup jake mere 
nula. Međutim, CH povlači, suprotno Borelovim i Gedelovim intuicijama, da 
postoji takav skup. Prema Medijevoj, problem se možda sastoji u tome što je 
nejasno kako skupovi relativno velike kardinalnosti mogu imati malu meru.

Pošto je naveo nekoliko ovakvih kontraintuitivnih posledica CH Gedel 
predviđa jedan prigovor.

Može se reći da puno rezultata opšte topologije koji su dobijeni mimo kori-
šćenja hipoteze kontinuuma takođe jesu veoma neočekivani i neplauzibilni. 
Međutim, koliko god to bilo tačno, situacija se ipak razlikuje po tome što, u 
najvećem broju slučajeva (kao što su, npr., Peanove krive), privid suprotstav-
ljenosti [intuicije i rezultata opšte topologije – prim. prev.] može biti objašnjen 
nedostatkom slaganja između naših intuitivnih geometrijskih i skupovno-teorij-
skih pojmova koji se javljaju u datim teoremama.15

12 Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, str. 495.
13 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 263 – 264.
14 Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, str. 495 – 496.
15 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 264.



287GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

Primer Peanove krive, koje Gedel pominje, bila bi slika neprekidne funk-
cije iz jediničnog intervala u jedinični kvadrat koja sadrži svaku tačku tog 
kvadrata. Postojanjem takve funkcije bi bilo dokazano da jedinični kvadrat 
može biti konstruisan kao kriva. Isto tako, postoje funkcije koje elemente 
jediničnog intervala preslikavaju u proizvoljne n-dimenzionalne jedinične 
kocke.

Pošto su izneli sadržaj prethodnog Gedelovog citata, i Medijeva16 i Mur 
(G. H. Moore)17 navode sledeće Martinove (Donald A. Martin) reči: 

Iako Gedelove intuicije nikada ne treba uzimati olako, veoma je teško videti da 
ova situacija jeste različita od situacije sa Peanovim krivama, a čak je nekima 
od nas teško da vidimo zašto su primeri koje Gedel navodi uopšte neplauzibil-
ni.18

Ponudićemo jedno objašnjenje Gedelove karakterizacije nekih posledica 
CH kao neplauzibilnih koje, doduše, ipak deluje sumnjivo. Pošto kontrain-
tuitivnost razmatrane posledice CH ne dolazi od sukoba sa geometrijskom 
intuicijom, čini se da je reč o sukobu sa intuicijom (tj. razumevanjem) pojma 
skupa. Kao što ćemo videti uskoro, Gedel je verovao da je aksioma konstruk-
tibilnosti19 previše restriktivna, utoliko što tvrdi „minimalno svojstvo”, te da 
jedino „maksimalno svojstvo” može biti usklađeno sa iterativnim pojmom 
skupa. Negacije posledica CH za koje Gedel kaže da su kontraintuitivne, za 
posledicu imaju CH, pa, samim tim, i V  L. Tako su negacije posledica 
plauzibilne budući da se možda slažu sa aksiomom koja je dijametralno su-
protna V = L, a koja bi bila u skladu sa iterativnim pojmom skupa. Samim 
tim, posledice CH nisu plauzibilne.20

16 Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, str. 496.
17 Moore, G. H., „Introductory note to 1947 and 1964” str. 165.
18 Citirano prema: Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, str. 496.
19 Aksioma konstruktibilnosti tvrdi da je svaki skup konstruktibilan. To znači da je svaki 
skup element konstruktibilne hijerarhije koju gradimo na sledeći način. Polazimo od praznog 
skupa i nivoe hijerarhije indeksiramo ordinalima. Ako je nivo indeksiran ordinalom sledbeni-
kom, onda je taj nivo sačinjen od svih podskupova prethodnog nivoa hijerarhije koje možemo 
da definišemo pominjući samo objekte sa tog, prethodnog nivoa hijerarhije. Ako je nivo in-
deksiran graničnim ordinalom, onda taj nivo sadrži skupove iz svih nižih nivoa. Klasu svih 
skupova koji su dobiveni na ovakav način obeležavamo sa L – to je Gedelov konstruktibilni 
univerzum kojim se služio da dokaže konzistentnost CH. Aksiomu konstruktibilnosti obele-
žavamo i ovako: V = L, budući da ona tvrdi da je univerzum skupova V baš konstruktibilni 
univerzum L.
20 Primetimo da ovakvo objašnjenje ni u kojem slučaju ne opravdava Gedelovo tvrđenje da 
su te posledice CH „paradoksalne”, nego samo da nisu plauzibilne.



288 ARHE XXII, 44/2025

JAKE AKSIOME BESKONAČNOSTI

Aksiome velikih kardinala ili jake aksiome beskonačnosti su principi 
koji garantuju postojanje nekih veoma velikih skupova, čija je egzistencija 
nedokaziva sredstvima ZFC. Ukoliko neke od tih aksioma dodamo teoriji 
ZFC, možda ćemo dobiti jaču teoriju koja može da reši Kantorov problem 
kontinuuma. 

U ovom odeljku ćemo predstaviti neke aksiome koje tvrde postojanje ve-
likih kardinala, njihovo opravdanje i njihove posledice po Kantorov problem 
kontinuuma. Ograničićemo se na aksiome koje tvrde postojanje nedostiživih, 
Maloovih i merljivih kardinala, budući da Gedel te principe pominje u drugoj 
verziji rada o Kantorovom problemu kontinuuma. Prvo ćemo uvesti prin-
cip refleksije, a to je princip koji nam može pomoći u opravdanju aksioma 
velikih kardinala. Potom ćemo se baviti aksiomama koje tvrde postojanje 
nedostiživih i Maloovih kardinala. Na kraju, razmatramo aksiomu koja tvrdi 
postojanje merljivog kardinala.

Princip refleksije tvrdi da je univerzum teorije skupova toliko velik da 
se ne može opisati sredstvima ma koje naše teorije.21 On je prirodna pos-
ledica iterativnog pojma skupa, kako smo ga ranije okarakterisali. Ako 
smo i pomislili da smo stigavši do nekog nivoa Vα (za koji u tom trenutku 
mislimo da je upravo V), zajedno sa aksiomama koje se odnose na taj nivo i 
koje nam garantuju da je taj nivo zatvoren za određene operacije, iscrpeli ceo 
univerzum, iterativni karakter pojma skupa nas podseća da operaciju „skup 
od” možemo dalje iterirati, te da tu nije kraj. 

Sledeći Vangovi (Hao Wang) redovi mogu da pomognu u razumevanju. 
Govoreći o metodima opravdanja aksioma velikih kardinala, Vang 
objašnjava:

Drugi metod opravdanja aksioma beskonačnosti je putem principa refleksije. 
Iterativni pojam skupa implicira da je univerzum svih skupova veoma velik. 
Kada smo izrazili određena svojstva univerzuma, već možemo naći skupove 
koji imaju ova svojstva. (...) On [princip refleksije – prim. prev.] kaže da ni-
kada ne uspevamo da zahvatimo univerzum onime što pozitivno posedujemo 
(ili možemo da izrazimo), a karakterizacija je zadovoljena određenim (velikim) 
skupovima.22

21 Adžić, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 203.
22 Wang, H. „The concept of set” u Philosophy of mathematics: Selected readings 
(priredili P. Benacerraf i H. Putnam.), Cambridge University Press, Cambridge 1983, 
str. 554 – 555.



289GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

Međutim, gorenavedena formulacija principa refleksije nije dovoljno 
precizna. Navodeći principe za koje Gedel predlaže da se koriste prilikom 
opravdanja novih aksioma, Vang objašnjava:

Princip refleksije: univerzum svih skupova se strukturalno ne može odrediti 
(structurally undefinable). Jedan način da se ovo tvrđenje načini preciznim 
je sledeće: Univerzum skupova ne može na jedinstven način biti karakterisan 
(tj., razlikovan od svih svojih inicijalnih segmenata) ma kojim unutrašnjim 
strukturalnim svojstvom -relacije, koje se može izraziti bilo kojom logikom 
konačnog ili transfinitnog tipa, uključujući infinitarne logike ma kog kardinal-
nog broja.23

Tako, princip refleksije možemo izraziti na sledeći način:
Princip refleksije. Ako univerzum V zadovoljava neko svojstvo φ, onda postoji 
ordinal α takav da Vα zadovoljava svojstvo φ.24

Primene ovog principa ćemo videti ubrzo. Napomenimo da neće svako 
dobro određeno svojstvo univerzuma V garantovati postojanje skupa sa tim 
svojstvom.25 Recimo, instanca principa refleksije „Ako univerzum V sadrži 
sve ordinale, onda postoji skup koji sadrži sve ordinale” je lažna. Stoga, treba 
biti oprezan prilikom instanciranja principa refleksije.

Pogledajmo kako Gedel komentariše aksiome koje tvrde postojanje ne-
dostiživih i Maloovih kardinala.

Najjednostavnija među ovim „aksiomama beskonačnosti” tvrdi postojanje 
nedostiživih brojeva (u jačem ili slabijem smislu) [tj. tvrdi postojanje slabo ili 
jako nedostiživih kardinala – prim. prev.] (...). Potonja aksioma, grubo govore-
ći, ne podrazumeva ništa drugo do da totalitet skupova koji se mogu dobiti kori-
šćenjem procedura izraženih drugim aksiomama takođe formira skup (i, dakle, 
novu osnovu za dalju primenu ovih procedura). Druge aksiome beskonačnosti 
su isprva bile formilisane od strane P. Maloa [Friedrich Paul Mahlo – prim. 
prev.]. Ove aksiome jasno pokazuju, ne samo da je danas korišćeni aksiomatski 
sistem teorije skupova nepotpun, nego i da se bez proizvoljnosti može dopuniti 
novim aksiomama koje samo dalje razvijaju sadržaj pojma skupa (...).26

Primenom principa refleksije možemo opravdati postojanje nedostiživih, 
Maloovih, ali i nekih drugih velikih kardinala. Na primer, univerzum V zado-

23 Isto, str. 540.
24 U Vangovom citatu, princip je formulisan kao ekvivalencija. Međutim, strana zdesna na 
levo je jasna na osnovu uobičajene karakterizacije V i nečega što bi u ovakvima neformalnim 
razmatranjima odgovaralo pojmu elementarnog podmodela.
25 Adžić, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 209.
26 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 260 – 261.



290 ARHE XXII, 44/2025

voljava instance sheme zamene. Dakle, postoji ordinal α takav da Vα zado-
voljava instance sheme zamene. Pri tome, ordinal α će biti jako nedostiživ.27

Pored unutrašnjeg, može se ponuditi i spoljašnje opravdanje ovakvih 
aksioma. Pre svega, postuliranje egzistencije ovih kardinala povlači rešenje 
nekog diofantovskog problema.28 Pored toga, tu su i rezultati relativne konzi-
stentnosti Soloveja koji pretpostavljaju egzistenciju nedostiživog kardinala.29

Međutim, ovi kardinali ne mogu da posluže prilikom rešavanja Kanto-
rovog problema. Kardinali poput nedostiživih i Maloovih pripadaju grupi 
kardinala koji se nazivaju mali veliki kardinali. Mali veliki kardinali su veliki 
kardinali čija je egzistencija konzistentna sa V = L. Stoga, čak i da neka od 
aksioma koja tvrdi postojanje malih velikih rešava Kantorov problem konti-
nuuma, ona bi ga rešila na nezadovoljavajući način, jer bi dokazivala CH. 

Kako već rekosmo, Gedel pominje još jednog kandidata za novu aksio-
mu. To je aksioma koja postulira egzistenciju kardinala koji je daleko veći od 
do sada razmotrenih. Taj kardinal se zove merljiv kardinal. Grubo govoreći, 
to je prvi ordinal koji je pomeren kada univerzum V transformišemo na način 
da očuvamo istinitost tvrđenja koja u njemu važe.

Postojanje ovih kardinala ima veoma zanimljive posledice. Naime, Skot 
(Dana Scott) je pokazao da postojanje merljivog kardinala povlači da V  L. 
Drugim rečima, ako postoji merljiv kardinal, postoje i skupovi koji nisu kon-
struktibilni. Štaviše, ako postoji merljiv kardinal, postoje nekonstruktibilni 
skupovi celih brojeva.

Međutim, 
[n]ije načinjeno potpuno jasnim da su ove aksiome implicirane opštim pojmom 
skupa na isti način kao i Maloove.30

Zadovoljavajuće opravdanje, pozivanjem na princip refleksije, sastojalo 
bi se u tome da se objasni da je κ merljiv akko je Vκ zatvoreno za neke opera-
cije.31 Međutim, nije jasno da li takvo opravdanje postoji.

U vezi sa opravdanjem postojanja merljivog kardinala principom reflek-
sije, treba imati u vidu sledeće. Objašnjavajući primenu principa refleksije 
pri opravdanju nekih malih velikih kardinala, Vang dodaje:

Oni su takođe bili korišćeni pri opravdanju većih kardinala. Ali, na primer, 
principi refleksije drugačijeg oblika koji su dovoljno jaki da opravdaju merljive 

27 Reinhardt, W. N., „Remarks on reflection principles, large cardinals, and elementary em-
beddings”, Proceedings in Symposia in Pure Mathematics, br. 13 (2), str. 190 – 191.
28 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 267.
29 Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, str. 504.
30 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 260 – 262.
31 Adžić, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 264.



291GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

kardinale (...) ne izgledaju kao da su jasno implicirani iterativnim pojmom 
skupa.32

Govoreći o principima refleksije „drugačijeg oblika”, Vang misli na ono 
što Martin naziva „pseudo-princip refleksije (pseudo-reflection principle)”,33 
a što se odnosi na Rajnhardovo (W. N. Reinhardt) shvatanje principa refleksi-
je. U Rajnhardovu poziciju se nećemo udubljivati. Ipak, treba napomenuti da 
Rajnhardove varijante principa refleksije pravdaju postojanje kardinala poput 
merljivih, ali i veće velike velike kardinale. Međutim, one nemaju oblik za-
dovoljavajućeg opravdanja, kako smo ga gore okarakterisali.34

Međutim, unutrašnje opravdanje nije jedini, kao ni odlučujući, vid oprav-
danja. Postojanje merljivog kardinala je pretpostavka bogata posledicama. 
Pored do sada navedenih u vezi sa konstruktibilnim skupovima, navedimo 
još svega jednu.35 

Suslin (Андрей Александрович Суслин) je pokazao da se u okviru te-
orije ZFC može dokazati da svaki neprebrojiv ∑1

1
 skup ima savršen podskup. 

Međutim, ako teoriji ZFC pridodamo tvrđenje ඉඈඌඍඈඃං ආൾඋඅඃංඏ ඄ൺඋൽංඇൺඅ, 
onda možemo pokazati da i svaki neprebrojiv ∑1

2  skup ima savršen podskup, 
tako „proširivši” Suslinov stari rezultat.

Nažalost, iako je „Gedelovo predviđanje da će postuliranje velikih kar-
dinalnih brojeva iznedriti nove činjenica o celim i realnim brojevima” tačno, 
kako kaže Medijeva,36 ipak nas postuliranje postojanja merljivog kardinala 
neće odvesti ka rešenju Kantorovog problema. Levi (Azriel Lévy) i Solovej 
su pokazali da je CH nezavisno u odnosi na teoriju ZF + ඉඈඌඍඈඃං ආൾඋඅඃංඏ 
඄ൺඋൽංඇൺඅ. Štaviše, ovo se može generalizovati na praktično sve velike kar-
dinale. Pouka u vezi sa velikim kardinalima jeste da, ne samo da ne pružaju 

32 Wang, H. „The concept of set”, str. 555.
33 Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, str. 506.
34 Rajnhard je svoje stanovište izneo u Reinhardt, W. N., „Remarks on reflection principles, 
large cardinals, and elementary embeddings”. Za kritike Rajnhardove pozicije, videti Adžić, 
M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 261 – 264 i Maddy, P., „Believing the Axi-
oms. II”, The Journal of Symbolic Logic, br. 53 (3), str. 753 – 754. Zanimljivo je primetiti da 
je, u razgovoru sa Rajnhardom, Gedel istakao da mu se Rajnhardovo opravdanje aksioma čini 
nezadovoljavajućim (Reinhardt, W. N., „Remarks on reflection principles, large cardinals, and 
elementary embeddings”, str. 189). Prema Gedelovom mišljenju, analizom pojma struktural-
nog svojstva pojma skupa bi se postiglo bolje opravdanje. Međutim, sam Rajnhard objašnjava 
da je njegovo shvatanje strukturalnih svojstava aproksimacija Gedelovih.
35 Za listu dosta više rezultata koji su posledice postojanja merljivog kardinala, a koji bi 
onda pružili spoljašnje opravdanje postuliranja postojanja merljivog kardinala, videti Maddy, 
P., „Believing the Axioms. I”, str. 506 – 508.
36 Isto, str. 506.



292 ARHE XXII, 44/2025

zadovoljavajuće rešenje Kantorovog problema, nego da ne pružaju rešenje 
uopšte. 

Međutim, iako nas aksiome velikih kardinala ne vode direktno rešenju 
Kantorovog problema, ipak se iz njih može nešto naučiti, slično kao i u sluča-
ju „nastanka” iterativnog pojma skupa i razloga za postuliranje aksioma ZFC. 
Imamo spoljašnje opravdanje koje nas ovlašćuje da postuliramo postojanje, 
recimo, merljivog kardinala. Međutim, iterativni pojam skupa je nedorečen u 
pogledu aksioma velikih velikih kardinala. Ukoliko pristanemo na postojanje 
velikih velikih kardinala, onda moramo proučavati posledice tih aksioma, što 
će rezultirati boljim razumevanjem pojma skupa. Možda će se pokazati da je 
insistiranje na iterativnom aspektu pojma skupa potpuno neopravdano, te da 
se moramo okrenuti nekom drugom aspektu, a možda će se pokazati i da je to 
insistiranje opravdano, ukoliko taj pojam učinimo još jasnijim. 

AKSIOMA KONSTRUKTIBILNOSTI

Šaljivdžija je jednom sugerisao da da je Gedel objavio
da je dokazao hipotezu kontinuuma, umesto njene puke

konzistentnosti, više ne bi bilo problema kontinuuma. 
Začudo, Gedel je skoro učinio baš to (...).37

U pojedinim trenucima svoje karijere, Gedel jeste verovao u istinitost V 
= L, pa i, ipso facto, u istinitost CH. Međutim, negde oko 1944. godine je 
promenio mišljenje.38

Kada je Gedel objavio da je dokazao konzistentnost CH, takođe je dodao:

Čini se da iskaz (...) [V = L – prim. prev.], kada je dodat kao nova aksioma, daje 
prirodno upotpunjenje aksioma teorije skupova, utoliko što određuje nejasan 
pojam proizvoljnog beskonačnog skupa na nedvosmislen način.39

Prihvatanje V = L nije rasprostranjeno u skupovno-teorijskoj zajednici. 
Pogledajmo šta o V = L kaže Jensen (Ronald Jensen), jedan od retkih koji tu 
aksiomu prihvata:

37 Isto, str. 492.
38 Isto.
39 Gödel, K. „The consistency of the axiom of choice and of the generalized continuum 
hypothesis” u Kurt Gödel. Collected works. Volume II. Publications 1938 – 1974. (priredili S. 
Feferman, J. W. Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort), 
Oxford University Press, Oxford 1990, str. 27.



293GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

Ova aksioma na jasan način govori o prirodi matematičkog univerzuma. Ma-
tematički je plodna jer rešava mnogo problema i vodi do zanimljivih pojmova 
i teorija. Filozofski je privlačna jer podržava „Okamov brijač”, koji kaže da 
treba izbegavati suvišne egzistencijalne tvrdnje. Lično nalazim ovu aksiomu za 
veoma privlačnu.40

Opravdanja u vidu ontološke štedljivosti dolazi uz spoljašnje opravdanje 
aksiome konstruktibilnosti. Pored toga što aksioma konstruktibilnosti rešava 
Kantorov problem kontinuuma i dokazuje AC, ona je dokazuje neka zani-
mljiva kombinatorna tvrđenja. Recimo, najpoznatije među tim tvrđenjima je 
 princip i neke njegove varijante. Na tragu Gedelovog citata gore, možemo 
dodati da nam V = L omogućava razjašnjenje nekih skupovno-teorijskih poj-
mova, u prvom redu, pojma partitivnog skupa.41 

Jensen objašnjava da
[a]ksioma konstruktibilnosti sa jedne strane i veliki kardinali (...) sa druge, 
otelovljuju dva radikalno različita shvatanja univerzuma skupova. (...) Većina 
zagovornika V = L i sličnih aksioma pravdaju svoje verovanje blagom verzijom 
Okamovog brijača. L je adekvatan za svu matematiku; daje jasne odgovore 
na duboka pitanja; vodi zanimljivoj matematici. Zašto bi trebalo pretpostaviti 
više? Zagovornici jakih aksioma beskonačnosti obično sebe nazivaju platoni-
stima i to koriste da opravdaju svoje uverenje. Međutim, ne razumem zašto nas 
verovanje u objektivno postojanje skupova obavezuje da tražimo sve jače eg-
zistencijalne postulate. Zašto platonizam nije kompatibilan sa blagim oblikom 
Okamovog brijača (...)? Nešto drugo mora da je u pitanju.42

Zaista, čini se da Jensen u pravu. Gedel je, na primer, bio platonista i u 
vreme kada je pisao redove citata sa početka odseka. Jensenova „dijagnoza” 
problema je veoma zanimljiva, ali se nećemo upuštati u nju.43

U Gedelovom slučaju, nije njegovo odbacivanje V = L neposredna posle-
dica puke činjenice da je on platonista. Po svemu sudeći, radi se o tome da, 
prema Gedelovom mišljenju, V = L protivreči pojmu skupa. 

Kao što smo ranije pomenuli, Gedel je verovao da iz
aksiome koja je u nekom smislu ovoj [V = L – prim. prev.] suprotna, negacija 
Kantorove pretpostavke možda može biti izvedena. Mislim na aksiomu koja bi 
(slično Hilbertovoj aksiomi potpunosti u geometriji) tvrdila neko maksimalno 

40 Jensen, R., „Inner Models and Large Cardinals”, The Bulletin of Symbolic Logic, br. 1 (4), 
str. 397 – 398.
41 Doduše, protivnici aksiome konstruktibilnosti veruju da je to učinjeno na jedan veštački, 
neprirodan način. Tako i rešenje Kantorovog problema kontinuuma nosi iste atribute.
42 Isto, 400.
43 Čitalac može naći Jensenovo objašnjenje u Jensen, R., „Inner Models and Large Cardi-
nals”, str. 400 – 401.



294 ARHE XXII, 44/2025

svojstvo sistema svih skupova, gde aksioma A [V = L – prim. prev.] tvrdi mi-
nimalno svojstvo. Primetimo da se čini da samo maksimalno svojstvo može biti 
usklađeno sa pojmom skupa (...).44 [kurziv Đ. V.]

Hilbertova (David Hilbert) aksioma potpunosti u geometriji garantuje da 
je euklidska geometrija maksimalna struktura koja zadovoljava druge aksi-
ome euklidske geometrije.45 Aksioma koja ovoj nalikuje je fon Nojmanova 
(John von Neumann) aksioma ograničenja veličine. Ta aksioma garantuje da 
je klasa A skup akko ne postoji bijekcija iz A u univerzum skupova V. Gedel 
objašnjava da je ova aksioma veoma zanimljiva budući je ona

princip maksimalnosti (maximum principle), unekoliko sličan Hilbertovoj ak-
siomi potpunosti u geometriji. Jer, grubo govoreći, ona kaže da bilo koji skup 
koji, u nekom dobro određenom smislu, ne povlači protivrečnosti postoji. To 
što je princip maksimalnosti takođe objašnjava činjenicu da ova aksioma po-
vlači aksiomu izbora. Verujem da osnovni problemi apstraktne teorije skupova, 
kao što je Kantorov problem kontinuuma, mogu biti rešeni na zadovoljavajuć 
način samo uz pomoć jačih aksioma ove vrste, koji su u izvesnom smislu su-
protni ili komplementarni konstruktivističkoj interpretaciji matematike.46

Ako shemu zamene i aksiome unije i izbora, zamenimo fon Nojmanovom 
aksiomom, one postaju teoreme.

Pogledajmo i kako Vang objašnjava vezu između iterativnog pojma sku-
pa i principa maksimalnosti:

[H]ipoteze koje za cilj imaju obogaćivanje sadržaja partitivnog skupa (...) ili da 
uvedi više ordinala u skladu su sa intuitivnim modelom. Verujemo da je kolek-
cija svih ordinala veoma „dugačka” i da je svaki partitivni skup (beskonačnog 
skupa) veoma „debeo”. Stoga, bilo koja aksioma koja ima takve posledice je u 
skladu sa našim intuitivnim pojmom.47

Aksioma konstruktibilnosti u velikoj meri ograničava „debljinu” partitiv-
nog skupa, budući ga ograničava samo na skup svih definabilnih podskupova 
datog skupa. Da li aksioma konstruktibilnosti ograničava i „visinu”, shodno 
iterativnom pojmu skupa, nije u potpunosti jasno. Naime, rekli smo da posto-
janje merljivog kardinala povlači da V  L. Ukoliko bi analizom pojma skupa 
sledilo postojanje merljivog kardinala, onda bismo sa sigurnošću mogli da 
kažemo da aksioma konstruktibilnosti ograničava i „visinu” hijerarhije sku-
pova. Međutim, to nije potpuno jasno.

44 Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 262 – 263.
45 Moore, G. H., „Introductory note to 1947 and 1964” str. 168.
46 Citirano prema: Moore, G. H., „Introductory note to 1947 and 1964”, str. 168.
47 Wang, H. „The concept of set”, str. 553.



295GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

Za kraj, napomenimo da ova varijanta principa maksimalnosti nije ista 
kao ona koju Medijeva razmatra u svojim do sada citiranim radovima. Ta 
varijanta principa maksimalnosti je daleko jača, bar naizgled, utoliko što 
pruža neposredno opravdanje postuliranja velikih velikih kardinala samo na 
temelju činjenice što ti skupovi uvećavaju univerzum skupova, a bez obzira 
na to da li je jasno kako ti skupovi mogu biti dobijeni iteracijom operacije 
„skup od”. 

ZAKLJUČAK

S jedne strane, aksiome velikih kardinala ne pružaju rešenje Kantorovog 
problema kontinuuma. S druge strane, aksioma konstruktibilnosti ne pruža 
adekvatno rešenje. Međutim, neke varijante Gedelovog programa nalaženja 
novih aksioma žive i danas. Bilo da su platonisti ili da nastupaju samo iz 
pozicije nekakvog metodološkog platonizma, matematičari nastavljaju da 
tragaju za novim aksiomama koje treba da reše elementarno i prirodno pita-
nje kojim smo se u ovom radu, iz ugla Gedelove filozofije matematike, ba-
vili. Ovo pitanje se čini od fundamentalnog značaja, ne samo za matematiku, 
nego i za filozofiju matematike. Utoliko je prirodno što mu je Gedel tokom 
svoje karijere posvećivao punu pažnju, a možda je i to razlog što matematiča-
ri ne odustaju od njegovog rešavanja.

LITERATURA

Adžić, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, Doktorska disertacija, Beograd 
2004.

Gödel, K., „What is Cantor’s continuum problem? 1947” u Kurt Gödel. Collected 
works. Volume II. Publications 1938 – 1974. (priredili S. Feferman, J. W. 
Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort), 
Oxford University Press, Oxford 1990.

Gödel, K. „What is Cantor’s continuum problem? 1964” u Kurt Gödel. Collected 
works. Volume II. Publications 1938 – 1974. (priredili S. Feferman, J. W. 
Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort), 
Oxford University Press, Oxford 1990.

Gödel, K. „The consistency of the axiom of choice and of the generalized continuum 
hypothesis” u Kurt Gödel. Collected works. Volume II. Publications 1938 – 
1974. (priredili S. Feferman, J. W. Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, 
R. M. Solovay i J. van Heijenoort), Oxford University Press, Oxford 1990.

Jensen, R., „Inner Models and Large Cardinals”, The Bulletin of Symbolic Logic, br. 
1 (4).

Maddy, P., „Believing the Axioms. I”, The Journal of Symbolic Logic, br. 53 (2).



296 ARHE XXII, 44/2025

Maddy, P., „Believing the Axioms. II”, The Journal of Symbolic Logic, br. 53 (3).
Moore, G. H., „Introductory note to 1947 and 1964” u Kurt Gödel. Collected works. 

Volume II. Publications 1938 – 1974. (priredili S. Feferman, J. W. Dawson 
Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort), Oxford 
University Press, Oxford 1990.

Reinhardt, W. N., „Remarks on reflection principles, large cardinals, and elementary 
embeddings”, Proceedings in Symposia in Pure Mathematics, br. 13 (2).

Wang, H. „The concept of set” u Philosophy of mathematics: Selected readings 
(priredili P. Benacerraf i H. Putnam.), Cambridge University Press, 
Cambridge 1983.



297GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II

ĐORĐE VUKAŠINOVIĆ
University of Belgrade, Faculty of Philosophy

GÖDEL ON CANTOR’S CONTINUUM PROBLEM II: 
CANTOR’S CONTINUUM PROBLEM

Abstract: Cantor’s continuum problem is the question: How many points are there on 
a line in Euclidean space? Cantor (Georg Cantor) believed that the number of points on 
a line, i.e. the cardinality of the continuum, is the fi rst infi nite cardinal that comes after 
the cardinality of the set of natural numbers. This is a rough formulation of Cantor’s 
continuum hypothesis. Cantor repeatedly tried to prove the continuum hypothesis 
during his career. However, his eff orts did not bear fruit. At the beginning of the 20th 
century, set theory was formulated as an axiomatic theory. That axiomatic theory is 
called Zermelo-Frenkel set theory with axiom of choice, i.e., ZFC set theory. Based on 
the results of Kurt Gödel and Paul Cohen, we know that the ZFC theory neither proves 
nor disproves Cantor’s hypothesis, leaving Cantor’s continuum problem unsolved. 
However, according to Gödel, Cantor’s continuum problem can be solved by extending 
ZFC set theory with new axioms that will give us a more complete insight into the 
structure of the universe of sets. This paper is the second in a series of two papers in 
which we aim to present some of Gödel’s proposals for an approach to solving Cantor’s 
continuum problem, as well as Gödel’s Platonist philosophical position underlying 
those proposals. In this paper, we aim to present Gödel’s proposals for new axioms 
and their consequences, together with the justifi cation that can be off ered in support 
of those principles. We will fi rst present Gödel’s reactions to the views according to 
which Cantor’s continuum problem is solved by proving the independence of CH. We 
will then consider Gödel’s opinion on the truth of CH. We will then state some of the 
strong axioms of infi nity and their consequences for Cantor’s problem. Finally, we 
will consider the axiom of constructibility as a candidate for a new axiom.
Keywords: Gödel, Platonism, set theory, the continuum hypothesis

Primljeno: 2.3.2025.
Prihvaćeno: 8.5.2025. 





299

PRILOZI

LETOPISNE BELEŠKE
Nastavnika i saradnika Odseka za fi lozofi ju

Filozofskog fakulteta u Novom Sadu

Po pozivu Društva za Novu fenomenologiju, prof. dr Damir Smiljanić od 
13. do 15. februara posetio je arhiv Hermana Šmica (Hermann-Schmitz-Arc-
hiv) na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Rostoku (Nemačka). 

Od 4. do 6. aprila u Rostoku, prof. dr Damir Smiljanić učestvovao je na 
godišnjoj skupštini Društva za Novu fenomenologiju (GNP) i na naučnom 
skupu Musikalische Berührungen. Zur Phänomenologie der Musik u organi-
zaciji GNP i Instituta za filozofiju Univerziteta u Rostoku.

U okviru mobilnosti nastavnog osoblja (CEEPUS program), prof. dr Želj-
ko Kaluđerović držao je predavanja na Sveučilištu Josipa Jurja Strossmayera 
u Osijeku (Hrvatska), Fakultetu za odgojne i obrazovne znanosti u Osijeku, u 
periodu od 21. do 25. aprila. 

Na Congreso del Centro de los Estudios Filosóficos Culturales de Méxi-
co, održanom 3. maja, doc. dr Tanja Todorović učestvovala je sa temom „La 
pura fenomenología y los límites de lo inconsciente”.

Na 45. godišnjoj konferenciji Estetičkog društva Srbije, čija je tema ovog 
puta bila Estetika, kultura i mediji, prof. dr Una Popović izlagala je na temu 
„Istina, načelo dela i kod: ontologija generativne umetnosti”. Konferencija je 
održana 19. juna u Beogradu, u Zavodu za proučavanje kulturnog razvitka. 

Od 23. do 27. juna u Kruševu (Severna Makedonija) održana je Third 
World Conference for Religious Dialogue and Cooperation. Na ovoj mani-
festaciji, odnosno na Međunarodnoj konferenciji „Religion and the Contem-
porary Phase of Globalization: Possibilities and Challenges”, učestvovao je 
prof. dr Željko Kaluđerović. 

Novi Sad ove godine bio je domaćin 58. Međunarodnog kongresa 
amerikanista (58º Congreso Internacional de Americanistas (ICA)). Na 
simpozijumu Legacy of Socialism. Bridging Latin America and Yugoslavia, 
održanom u sklopu ove manifestacije, Odsek za filozofiju predstavljalo je 
petoro izlagača. Tema referata doc. dr Nevene Jevtić bila je „Ambiguities of 
Romantic Marxism: The Case of Mariátegui” Doc. dr Tanja Todorović izla-
gala je na temu „Socialistic Themes in the Works of Elena Poniatowska and 
Danko Grlić: Advocacy for the Marginalized”. Naslov izlaganja doc. dr Mine 



300 ARHE XXII, 44/2025

Đikanović glasio je „Paulo Freire and Milan Kangrga on Freedom”. Doc. 
dr Marica Rajković učestvovala je sa izlaganjem „Technique and Poietics 
in Dussel’s Philosophy of Liberation”. Referat doc. dr Lazara Atanaskovića 
bio je posvećen temi „Question of Praxis: Yugoslav Praxis School and Latin 
American Liberation Theology”. Kongres je održan od 30. juna do 4. jula. 

Od 7. do 12. jula 2025. godine na Fakultetu za filozofiju i religijske 
studije u Zagrebu (Hrvatska) održana je treća letnja škola CEEPUS mreže 
Philosophy and Interdisciplinarity na temu „Interdisciplinary Perspectives 
on Philosophy, Art and Religion”. U okviru ove letnje škole prof. dr Dragan 
Prole održao je predavanje pod naslovom „Cave’s Turn”, a doc. dr Nevena 
Jevtić radionicu „Tragic Practice of 19th Century Speculative Medicine”. U 
sklopu ove mreže, prof. dr Goran Rujević je period od 9. do 13. decembra 
2024. godine proveo na nastavničkoj mobilnosti na Filozofskom fakultetu u 
Splitu (Hrvatska).

U Novom Sadu, 3. septembra, prof. dr Damir Smiljanić održao je izla-
ganje „Postmoderna sinteza sadizma i narcizma” na naučnom simpozijumu 
Književnost i nasilje u organizaciji Društva književnika Vojvodine u okviru 
XX Međunarodnog književnog festivala. 

Dana 6. septembra u Madridu (Španija), prof. dr Damir Smiljanić izlagao 
je na temu „Putreszenz statt Dekadenz. Eine Lebensphilosophie nach Ma-
inländers Gusto” na naučnom skupu „Dekadenz” bei Mainländer u organi-
zaciji Internacionalnog Filip Majnlender društva (IPGM) i njegove španske 
sekcije u kulturnom centru Ateneo de Madrid.

Izlaganjem pod naslovom „Pax artificialis”, prof. dr Una Popović uzela je 
učešće na Interdisciplinarnoj naučnoj konferenciji Filozofija medija: mediji i 
mir, održanoj 12. septembra u Beogradu u Zavodu za proučavanje kulturnog 
razvitka.

Godišnja konferencija Srpskog filozofskog društva, 32. po redu, održana 
je u Sremskim Karlovcima 13. septembra na temu Tradicija i savremenost. 
Prof. dr Una Popović izlagala je na temu „Grigorije Niski o odnosu suštine i 
energije”. 

Prof. dr Damir Smiljanić 24. septembra održao je onlajn izlaganje „Au-
sdrucksbewegungen und Eindruckserlebnisse. Klages’ Beitrag zu einer pat-
hischen Erkenntnistheorie” na naučnom skupu Das Pathische u organizaciji 
Ludwig Klages društva na Univerzitetu Tor Vergata u Rimu (Italija).

Referatom na temu „Fragmenti vremena i fenomenološka analiza mašte 
kod Ive Andrića: krhkost objekta i razbijeno iskustveno polje”, doc. dr Tanja 
Todorović učestvovala je na 17. skupu u okviru projekta posvećenog delu Ive 
Andrića pod nazivom Andrić virtuelni. Skup je održan u Madridu (Španija) 
od 2. do 4. oktobra.



301LETOPISNE BELEŠKE

Na okruglom stolu posvećenom Mirku Zurovcu, održanom na Filozof-
skom fakultetu u Beogradu 20. novembra, učestvovala je prof. dr Una Popo-
vić. 

U okviru konferencije Book Talk 2025, održane 3. oktobra u Galeriji Ma-
tice srpske u Novom Sadu, prof. dr Damir Smiljanić učestvovao je na panelu 
Može li književnost da menja svet?

Referatom na temu „Heidegger on Painting: The ‘oscilating’ Intentio-
nality”, prof. dr Una Popović učestovala je na konferenciji Balkan Analytic 
Forum, BAF 3: Intentionality & Intentionality of Emotions. Konferencija je 
održana na Filozofskom fakultetu u Beogradu 4. oktobra. 

Na Filozofskom fakultetu u Novom Sadu 4. oktobra održana je Međuna-
rodna konferencija Language and Social Sciences in Context: Remembrance 
Culture. Doc. dr Marica Rajković izlagala je na temu „The Philosophy of 
Memory: Narrative as the Point of Intersection Between Past and Potential”. 
Doc. dr Tanja Todorović predstavila je rad „Memory, Imagination, and the 
Absent: A Phenomenological Insight into the Moods of Reproductive Cons-
ciousness in Kristeva”. 

U Kulturnom centru Vojvodine „Miloš Crnjanski” u Novom Sadu, 18. 
novembra održano je javno snimanje emisije za treći program Radio Beo-
grada, posvećene temi „Dekonstrukcija rasističkih govora”. Doc. dr Lazar 
Atanasković predstavio je rad „Rasizam i imperijalizam”. Doc. dr Nemanja 
Mićić održao je referat „Nomadologija – s one strane tlačiteljskih režima”.

Prof. dr Una Popović održala je izlaganje „Delo kao modalni sistem: 
rasuđivanje u stvaranju” na konferenciji Moralna odgovornost i problemi 
savremenog društva – ‘Odgovornost i rasuđivanje: epistemički, moralni i 
društveni aspekti’. Konferencija je održana 28. novembra na Filozofskom 
fakultetu u Beogradu. 

Na Takmičenju u besedništvu srednjih škola Srbije, održanom 29. 
novembra u Gimnaziji „Svetozar Marković” u Novom Sadu, prof. dr Una 
Popović bila je član žirija. 

U Beogradu, 10. i 11. decembra, u organizaciji Srpske akademije nauka i 
umetnosti i Odeljenja za filozofiju Filozofskog fakulteta u Beogradu, održa-
na je međunarodna konferencija Tri veka Kanta: saznanje, nauka i vrednosti. 
Predavanje po pozivu održao je prof. dr Stanko Vlaški, čija je tema bila 
„Kantov pojam simbola: perspektiva praktičke vere”. Prof. dr Una Popović 
održala je izlaganje „Kant i tokenizovana reputacija: digitalni apriori”.

Na konferenciji Umetničko delo i estetska recepcija u organizaciji Este-
tičkog društva Srbije, prof. dr Una Popović učestvovaće sa izlaganjem pod 
naslovom „Non finito – metafizičko tumačenje”. Konferencija će se održati u 
Beogradu 26. decembra. 





303

AUTHORS

LAZAR ATANASKOVIĆ (1988) is an Assistant Professor of Philoso-
phy of History and Contemporary Philosophy at the Faculty of Philosophy, 
University of Novi Sad. He wrote and published numerous scientific articles.

VUK BEGOVIĆ (1991) holds a Master’s degree in (Orthodox) Theolo-
gy and is currently pursuing his PhD at the University of Heidelberg, where 
he specializes in Dogmatics and the Philosophy of Religion. His work ex-
plores the intersections of religious philosophy and philosophical theology, 
with a particular emphasis on (theological) phenomenology and (phenome-
nological) ontology.

TOMA GRUICA (1998), Dr. phil., mag. hist., is a Doctor of Philosophy 
from the University of Graz. His research situates phenomenology in inter-
disciplinary contexts, with a particular focus on the thought of Martin Heide-
gger and Emmanuel Levinas. His areas of scholarly interest include cogni-
tion, psychopathology, the phenomenology of the Other and the strange, as 
well as bioethics, applied ethics, and the philosophy of Christianity. He is one 
of the organizers of the International Transdisciplinary Symposium Bioethics 
and Aporia of Psyche at the University of Zagreb, Faculty of Philosophy and 
Religious Sciences. He is a member of the Central and East European So-
ciety for Phenomenology, and the European Society for Aesthetics, and the 
author of several scientific articles. 

ORHAN JAŠIĆ (1984) is an Associate Professor of Theology at the 
Faculty of Islamic Studies, University of Sarajevo, where he teaches dogma-
tics, tasawwuf and comparative religions. He is also an associate professor of 
philosophy at the Department of Philosophy and Sociology, Faculty of Hu-
manities and Social Sciences, University of Tuzla, where he teaches ethics, 
bioethics, history of medieval philosophy and German classical philosophy. 
He is the (co)author of three books and many research articles in the fields of 
Muslim dogmatics, comparative religions, theology of moral and ethics.

ŽELJKO KALUĐEROVIĆ (1964) is a Full Professor of Ancient Greek 
Philosophy, Ethics, and Bioethics at the Faculty of Philosophy, University 
of Novi Sad. He is the author of several books, including Aristotle and the 
Presocratics (2004), The Hellenic Concept of Justice (2010), The Presocratic 
Understanding of Justice (2013), Philosophical Triptych (2014), Dike and 
Dikaiosyne (2015), Early Greek Philosophy (2017), The Stagirites (2018), 
Bioethical Kaleidoscope (2021), History of Hellenic Philosophy I-II (2024) 
and Contemporary Bioethics (2025). He has written and published nearly 
170 articles in various science and philosophy journals across Albania, Bo-
snia and Herzegovina, Croatia, Germany, the Hellenic Republic, Hungary, 



304 ARHE XXII, 44/2025

Italy, Montenegro, North Macedonia, Romania, the Russian Federation, Ser-
bia, Turkey, Ukraine, the United Kingdom, and the United States of America. 
In June 2022, Željko Kaluđerović was awarded the title of Doctor Honoris 
Causa by the National and Kapodistrian University of Athens (the Hellenic 
Republic).

MIRELA KARAHASANOVIĆ (1987) is an Assistant Professor at the 
Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tuzla.

TONĆI KOKIĆ (1967) is a full professor of philosophy at the Faculty 
of Humanities and Social Sciences, University of Split. He received his BA, 
MA and PhD from the Faculty of Humanities and Social Sciences University 
of Zagreb. His research interests include ancient philosophy and philosophy 
of science. He is the author of four books: Theory of Evolution: Development 
of Idea, Fundamental Principles and Reception; An Overview of Ancient 
Philosophy; Theories on the Origin of Life; Outlines of the Philosophy of 
Sciences. He is founder and chairman of the scientific and organizational ad-
visory board of the International Conference on Ancient Philosophy & Other 
in Split (ICAP&O) and a member of the National Academic Board for the 
field of Philosophy.

SPAHIJA KOZLIĆ (1965) is an Associate Professor at the University of 
Zenica, specialized in Philosophy. He teaches courses in Philosophy of Law, 
Rhetoric, Axiology and Contemporary Philosophy of Law, Methodology of 
Social and Legal Sciences, and Philosophy of Education. He has published 
five books on philosophy: On Understanding and Misunderstanding (2005), 
Simmel’s Critique of Modernity (2008), Philosophy of Law (2015), Freedom 
and/or Technique (2017), and Rhetoric (2024). He is the president of the 
Association for Philosophy and Socio-Humanistic Research „Eidos” and the 
editor-in-chief of the same-named journal.

MARK LOSONCZ (1987) is a Senior Research Fellow at the Institute 
for Philosophy and Social Theory at the University of Belgrade. He com-
pleted his PhD at the University of Novi Sad with a thesis on The Concept 
of Time in Bergson’s and Husserl’s Philosophy, and conducted part of his 
research at École des hautes études en sciences sociales (EHESS) in Paris. 
He has held a postdoctoral position at the Institute of Ethics, Ludwig-Maxi-
milians-Universität in Munich. His research interests include consciousness 
studies, theories of reality, philosophy of love, and philosophy and psycho-
therapy. He has published several works on the Hungarian minority com-
munity in Serbia and is the author/editor of thirteen books, with his works 
published in multiple languages.

UNA POPOVIĆ (1984) is a Full Professor of Logic, Medieval and Mo-
dern Philosophy at the Faculty of Philosophy, University of Novi Sad. She 



305AUTHORS

is the author of the books Language and Being. Fundamental Ontology of 
Language, Truth of Sensibilty. Baumgarten and the Problem of the Founda-
tions of Aesthetics, and Heidegger on Painting. She has published numerous 
scientific articles.

MARICA RAJKOVIĆ PEROVIĆ (1984) is an Assistant Professor 
of Aesthetics, Philosophy of Art, Philosophy of Culture and Philosophy of 
Technics (Faculty of Philosophy, University of Novi Sad). She is the author 
of the book The Problem of Aesthetics in the Philosophy of German Idealism 
(2021), and numerous scientific articles.

KERIM SUŠIĆ (1983) obtained his PhD degree in Philosophy at the Fa-
culty of Philosophy at the University of Zagreb in 2017. He currently works 
at First Bosniak High School/ Cambridge International School in Sarajevo 
where he teaches Philosophy, Sociology AS/A level and Global perspectives 
AS level. He is also an assistant professor of philosophy at the Department 
of Philosophy and Sociology, Faculty of Humanities and Social Sciences, 
University of Tuzla. He published many scientific articles in the field of Phi-
losophy in the Muslim world, and History of Philosophy.

TANJA TODOROVIĆ (1992) is an Assistant Professor of Philosophical 
Anthropology and Philosophy of Right at the Faculty of Philosophy, Univer-
sity of Novi Sad. She wrote numerous scientific articles.

STANKO VLAŠKI (1987) is an Associate Professor of Classical Ger-
man Idealism and Philosophy of Religion at the Faculty of Philosophy, Uni-
versity of Novi Sad. He is the author of the book Horizon of Praxis: Essays 
on Kant’s Philosophy (2023) and numerous scientific articles.

ĐORĐE VUKAŠINOVIĆ (1997) is a PhD candidate at the University 
of Belgrade – Faculty of Philosophy, specializing in the philosophy of math-
ematics and logic. He has published several scholarly papers, and his current 
research focuses on the reflection principle in set theory. He is employed as 
a Research Assistant at the faculty where he is pursuing his degree, where he 
also takes part in the teaching process.

ALEKSANDRA ZORIĆ (1978) is an Assistant Professor of Philosophy 
of language and Quine`s philosophy at the Faculty of Philosophy, University 
of Belgrade. Her main research interests are philosophy of language, episte-
mology, philosophy of science. She wrote the book Riddles of reference and 
numerous scientific articles.





307

UPUTSTVO AUTORIMA

OPŠTE NAPOMENE

U časopisu za filozofiju Arhe objavljuju se isključivo neobjavljeni tek-
stovi. Tom osnovnom uslovu podležu radovi koji se recenziraju, kao i radovi 
koji se ne recenziraju. Recenzirani članci prihvataju se za objavljivanje na 
osnovu dve pozitivne recenzije. Recenzenti ostaju anonimni za javnost i au-
tore.

Recenzirani tekstovi razvrstavaju se u sledeće kategorije:
- originalni naučni rad (rad u kome se iznose prethodno neobjavljeni 

rezultati sopstvenih istraživanja naučnim metodom);
- pregledni rad (rad koji sadrži originalan, detaljan i kritički prikaz istra-

živačkog problema ili područja u kome je autor ostvario određeni doprinos, 
vidljiv na osnovu autocitata);

- kratko ili prethodno saopštenje (originalni naučni rad punog formata, 
ali manjeg obima ili preliminarnog karaktera);

- naučna kritika, odnosno polemika (rasprava na određenu naučnu temu 
zasnovana isključivo na naučnoj argumentaciji).

Časopis objavljuje i nekategorizovane radove, odnosno prikaze i recenzi-
je filozofski relevantnih izdanja objavljenih u poslednje dve godine u zemlji i 
inostranstvu, kao i prevode i izveštaje o filozofskom životu.

Radove objavljene u Arheu autori mogu objaviti u drugim publikacijama 
uz odgovarajuću napomenu da je tekst prvi put objavljen u Arheu. Dostavlja-
njem teksta uredništvu autori daju časopisu pravo prvog objavljivanja rada u 
štampanom i elektronskom obliku.

OPREMA I SLANJE RUKOPISA

Poželjni obim tekstova:
- originalni naučni rad – od 30 do 50 hiljada karaktera (sa praznim slov-

nim mestima, uključujući fusnote);
- pregledni rad – od 20 do 40 hiljada karaktera (sa praznim slovnim me-

stima, uključujući fusnote);
- kratko ili prethodno saopštenje – od 10 do 20 hiljada karaktera (sa pra-

znim slovnim mestima, uključujući fusnote);
- naučna kritika, odnosno polemika – od 10 do 15 hiljada karaktera (sa 

praznim slovnim mestima, uključujući fusnote);



308 ARHE XXII, 44/2025

- prikazi, recenzije i ostali nekategorizovani radovi – od 6 do 8 hiljada 
karaktera (sa praznim slovnim mestima, uključujući fusnote).

Oprema rukopisa podrazumeva sledeće elemente:
- ime i prezime autora,
- naziv i adresu matične institucije autora,
- e-mail adresu autora,
- pun naslov (i podnaslov) članka,
- sažetak članka na srpskom (od 100 do 250 reči) i engleskom jeziku 

(sažetak na engleskom jeziku može se dati u proširenom obliku, ali ne može 
iznositi više od 1/10 dužine članka),

- ključne reči (ne više od 10),
- listu referenci (literaturu).
Tekstovi se pišu fontom Times new roman, veličina slova 12, prored 

1,5, justify poravnanje. 

Članci se dostavljaju poštom (jedan odštampan primerak uz priložen CD) 
na adresu:

Časopis za filozofiju Arhe
Filozofski fakultet Novi Sad, Zorana Đinđića 2
ili kao attachment na e-mail adresu:
casopis.arhe@gmail.com
Uredništvo ne vraća primljene rukopise.

NAČIN CITIRANJA I FORMAT ISPISA REFERENCI

Preporučeni način pozivanja na izvore u okviru članka je putem fusnota, 
i to na sledeći način:

- za knjige: Prezime autora, Prvo slovo imena autora, Naslov dela, Iz-
davač, Mesto i godina, broj stranice (npr. Kant, I., Zasnivanje metafizike 
morala, Dereta, Beograd 2004., str. 35.);

- za tekst iz knjige: Prezime autora, Prvo slovo imena autora, „Naslov 
teksta” u Naslov knjige, Izdavač, Mesto i godina, broj stranice (npr. Hajdeger, 
M., „Ničeove reči `Bog je mrtav`” u Šumski putevi, Plato, Beograd 2000., str. 
166.);

- za članak iz zbornika: Prezime autora, Prvo slovo imena autora, „Naslov 
teksta” u Naslov zbornika (priredio Ime i prezime), Izdavač, Mesto i godina, 
broj stranice (npr. Riker, P., „Hajdeger i pitanje o subjektu” u Rani Hajdeger 
(priredili D. Basta i D. Stojanović), Kultura, Beograd, 1979., str. 150.);



309UPUTSTVO AUTORIMA

- za literaturu u elektronskom obliku: Prezime autora, Prvo slovo imena 
autora, „Naslov teksta”, pun URL i datum (npr. Kangrga, M., „Zbilja i uto-
pija”, http://praxis.anarhija.org/index.php/Praxis:Praxis_1972_1-2:Zbilja_i_
utopija_-_Milan_Kangrga, 15.6.2010.)

U drugom i narednim navođenjima istog dela izostavljaju se izdavač, 
mesto i godina (npr. Kant, I., Zasnivanje metafizike morala, str. 40.), dok pri 
uzastopnom citiranju istog dela u fusnoti treba da stoji oznaka isto ili Ibid. i 
broj strane.

Literatura se navodi nakon članka, a pre rezimea na stranom jeziku. 
Format ispisa referenci isti je kao i kod citiranja, samo bez broja stranice. 
Reference se navode abecednim redosledom, prema prezimenima autora, i to 
prvo štampane, a potom elektronske. Reference se ne prevode na jezik rada, 
već se navode u izvornom obliku.





311

GUIDELINES FOR AUTHORS

ARHE Journal for philosophy publishes strictly (previously) unpublished 
papers. This ground rule stands for both peer reviewed articles and book 
reviews, translations and other. Peer reviewed articles are accepted for pu-
blishing based on two positive anonymous reviews.

Desirable length of articles:
- Original scientific work – 30.000 to 50.000 characters with spaces, 

including footnotes;
- Overview article – 20.000 to 40.000 characters with spaces, including 

footnotes;
- Preliminary communication – 10.000 to 20.000 characters with spaces, 

including footnotes;
- Scientific polemic – 10.000 to 15.000 characters with spaces, including 

footnotes;
- Book reviews, translations and other – 6.000 to 8.000 characters with 

spaces, including footnotes.
Elements of the Manuscript:
- Name and surname of the author (and co-authors),
- Name and address of institution in which the author (co-author) works,
- E-mail address of the author (and co-authors),
- Full title (and subtitle) of the article,
- Summary in the language in which the article is written (100-250 wor-

ds) and English language (which can be more extensive, but must not surpass 
1/10 of the article’s length),

- Keywords (not more than 10)
- Reference list (literature).
Texts should be written using the Times New Roman font, font size 12, 

line spacing 1,5 and text alignment – justify.

Articles should be submitted by post (one printed copy with CD) to:
Časopis za filozofiju Arhe
Filozofski fakultet Novi Sad, Zorana Đinđića 2
21000 Novi Sad, Serbia
or as an e-mail attachment in Microsoft Word (or similar) to:
casopis.arhe@gmail.com
We do not send back submitted articles.

References:



312 ARHE XXII, 44/2025

Recommended citation style within the article is „with footnotes”, as 
following:

- for books: Surname of the author, Name initial of the author, Title of 
the book, Publisher, Place and Year, page number (e.g. Kant, I., Zasnivanje 
metafizike morala, Dereta, Beograd 2004., p. 35.);

- for book chapters: Surname of the author, Name initial of the author, 
„Chapter title” in Title of the book, Publisher, Place and Year, page number 
(e.g. Hajdeger, M., „Ničeove reči `Bog je mrtav`” in Šumski putevi, Plato, 
Beograd 2000., p. 166.);

- for proceedings: Surname of the author, Name initial of the author, 
„Title of the article” in Title of the Collection (ed. Name and Surname), 
Publisher, Place and Year, page number (e.g. Riker, P., „Hajdeger i pitanje 
o subjektu” in Rani Hajdeger (priredili D. Basta i D. Stojanović), Kultura, 
Beograd 1979., p. 150.);

- for electronic sources: Surname of the author, Name initial of the author, 
„Title of the article”, full URL and date (e.g. Kangrga, M., „Zbilja i utopija”, 
http://praxis.anarhija.org/index.php/Praxis:Praxis_1972_1-2:Zbilja_i_utopi-
ja_-_Milan_Kangrga, 15.6.2010.).

In the second and all following quotations of the same work, the publis-
her, place and year are excluded (e.g. Kant, I., Zasnivanje metafizike morala, 
p. 40), while in consecutive quotations of the same reference, a footnote sho-
uld only consist of ’Ibid.’ and the number of cited page.

List of references (i.e. Literature, Bibliography) should come after the 
text and before the English summary. Arranging style of the references is 
the same as in footnotes, only without number of cited page. References are 
listed in alphabetical order, by surnames of authors, paperback sources first, 
followed by electronic editions. References should not be translated into the 
language of the article.



313

TEMATI ČASOPISA ARHE / ISSUES OF ARCHE JOURNAL

ARHE 01/2004:  KANTOVA FILOZOFIJA /
   KANT’S PHILOSOPHY
ARHE 02/2004:  ARISTOTELOVA FILOZOFIJA /
   ARISTOTEL’S PHILOSOPHY
ARHE 03/2005:  KJERKEGOROVA FILOZOFIJA / 
   KIERKEGAARD’S PHILOSOPHY
ARHE 04/2005:  FENOMENOLOGIJA / 
   PHENOMENOLOGY
ARHE 05-06/2006: HEGEL / 
   HEGEL
ARHE 07/2007:  MARKS I MARKSIZAM / 
   MARX AND MARXISM
ARHE 08/2007:  HAJDEGEROVA FILOZOFIJA / 
   HEIDEGGER’S PHILOSOPHY
ARHE 09/2008:  HERMENEUTIKA / 
   HERMENEUTICS
ARHE 10/2008:  POLITIČKA FILOZOFIJA / 
   POLITICAL PHILOSOPHY
ARHE 11/2009:  VITGENŠTAJNOVA FILOZOFIJA / 
   WITTGENSTEIN’S PHILOSOPHY
ARHE 12/2009:  BIOETIKA / 
   BIOETHICS
ARHE 13/2010:  PLATONOVA FILOZOFIJA / 
   PLATO’S PHILOSOPHY
ARHE 14/2010:  FILOZOFIJA ISTORIJE / 
   PHILOSOPHY OF HISTORY
ARHE 15/2011:  NIČEOVA FILOZOFIJA / 
   NIETZSCHE’S PHILOSOPHY
ARHE16/2011:  FILOZOFSKA ANTROPOLOGIJA/
   PHILOSOPHICAL ANTHROPOLOGY
ARHE 17/2012:  DEKARTOVA FILOZOFIJA / 
   DESCARTES’ PHILOSOPHY
ARHE 18/2012:  FILOZOFIJA RELIGIJE / 
   PHILOSOPHY OF RELIGION
ARHE 19/2013:  SPINOZINA FILOZOFIJA / 
   SPINOZA’S PHILOSOPHY
ARHE 20/2013:  FILOZOFIJA TEHNIKE / 
   PHILOSOPHY OF TECHNOLOGY
ARHE 21/2014:  SOKRATOVA FILOZOFIJA / 
   SOCRATES’ PHILOSOPHY



314 ARHE XXII, 44/2025

ARHE 22/2014:  FILOZOFIJA KULTURE / 
   PHILOSOPHY OF CULTURE
ARHE 23/2015:  LAJBNICOVA FILOZOFIJA / 
   LEIBNIZ’S PHILOSOPHY 
ARHE 24/2015:  FILOZOFIJA JEZIKA / 
   PHILOSOPHY OF LANGUAGE
ARHE 25/2016:  FIHTEOVA FILOZOFIJA / 
   FICHTE’S PHILOSOPHY
ARHE 26/2016:  FILOZOFIJA UMETNOSTI / 
   PHILOSOPHY OF ART
ARHE 27/2017:  ŠELINGOVA FILOZOFIJA / 
   SCHELLING’S PHILOSOPHY
ARHE 28/2017:  FILOZOFIJA PRAVA / 
   PHILOSOPHY OF RIGHT
ARHE 29/2018:  AVGUSTINOVA FILOZOFIJA / 
   AUGUSTINE’S PHILOSOPHY
ARHE 30/2018:  ESTETIKA / 
   AESTHETICS
ARHE 31/2019:  FILOZOFIJA TOME AKVINSKOG / 
   PHILOSOPHY OF THOMAS AQUINAS
ARHE 32/2019:  ETIKA / 
   ETHICS
ARHE 33/2020:  MARKSISTI XX VEKA / 
   20th-CENTURY MARXISTS
ARHE 34/2020:  LOGIKA / 
   LOGIC
ARHE 35/2021:  KANTOVA FILOZOFIJA / 
   KANT’S PHILOSOPHY
ARHE 36/2021:  PROBLEMI ONTOLOGIJE / 
   PROBLEMS OF ONTOLOGY
ARHE 37/2022:  HEGELOVA FILOZOFIJA / 
   HEGEL’S PHILOSOPHY
ARHE 38/2022:  FILOZOFIJA ISTORIJE / 
   PHILOSOPHY OF HISTORY
ARHE 39/2023:  FILOZOFIJA PROSVETITELJSTVA / 
   PHILOSOPHY OF THE ENLIGHTENMENT
ARHE 40/2023:  FILOZOFIJA ISTORIJE FILOZOFIJE / 
   PHILOSOPHY OF THE HISTORY OF PHILOSOPHY
ARHE 41/2024:  FILOZOFIJA EMPIRIZMA / 
   EMPIRICISM
ARHE 42/2024:  BIOETIKA / 
   BIOETHICS
ARHE 43/2025:   FILOZOFIJA ROMANTIZMA / 
   PHILOSOPHY OF ROMANTICISM





CIP - Каталогизација у публикацији
Библиотека Матице српске

10/14(05)

ARHE – časopis za filozofiju / glavni i odgovorni
urednik Stanko Vlaški. – God. 1, No. 1 (2004) –

Novi Sad : Filozofski fakultet, Odsek za filozofiju,
2004 – . – 23 cm

Dva puta godišnje
ISSN 1820-0958 (štampano izdanje)

ISSN 2560-5593 (e-izdanje)

COBISS.SR-ID 194388487


