ARHE
Casopis za filozofiju
FILOZOFSKI FAKULTET
Odsek za filozofiju
NOVI SAD
Godina XXII, Ne 44/2025

ARCHE
Journal of Philosophy
FACULTY OF PHILOSOPHY
Department of Philosophy
Novi Sad
Year XXII, Ne 44/2025

ISSN 1820-0958 (Novi Sad) UDK 10/14 (05) (Stampano izdanje)
ISSN 2560-5593 (elektronsko izdanje)



ARHE
Casopis za filozofiju/Journal of Philosophy
ISSN 1820-0958 (Novi Sad) UDK 10/14 (05)

IZDAVAC/PUBLISHER:
Filozofski fakultet/Faculty of Philosophy
Odsek za filozofiju/Department of Philosophy
Novi Sad

Predsednik Saveta casopisa/Advisory Board Chairman

| Milenko A. Perovi¢ |

Glavni i odgovorni urednik/Editor in Chief
Stanko Vlaski

Zamenik glavnog i odgovornog urednika/Assistant to Editor in Chief
Dragan Prole

Izvrsne urednice/Executive Editors
Mina DPikanovi¢, Nevena Jevti¢

Internacionalni savet casopisa/International Advisory Board:

Bernhard Waldenfels (Bochum), Safet Bektovi¢ (Kopenhagen), Rudolf Bernet (Leuven),
Ante Covié (Zagreb), Lino Veljak (Zagreb), Vojin Simeunovi¢|(Sarajevo),
Christian Thiel (Erlangen-Niirnberg), Nelli MotroSilova] (Moskva),

Ferid Muhi¢ (Skopje), Orhan Jagi¢ (Tuzla/Sarajevo), Galina Kirilenko](Moskva),
Dejan Donev (Skopje), Borut Oslaj (Ljubljana), Evangelos Protopapadakis (Atina),
Georgios Arabatzis (Atina), Tomislav Krznar (Zagreb)

Redakcija ¢asopisa/Editorial Board:
Zeljko Kaluderovi¢ (Novi Sad), Damir Smiljani¢ (Novi Sad), Una Popovié¢ (Novi Sad),
Marica Rajkovi¢ (Novi Sad), Nikola Tatalovi¢ (Novi Sad), Goran Rujevi¢ (Novi Sad),
Lazar Atanaskovi¢ (Novi Sad), Ana Miljevi¢ (Novi Sad)

Casopis izlazi dva puta godisnje/The Journal is published biannually.

Adresa: Urednistvo ¢asopisa ARHE, Filozofski fakultet,
Odsek za filozofiju, Novi Sad/
Address: Editorial Board of ARHE, Faculty of Philosophy, Department of Philosophy, Novi
Sad, Serbia, Tel/Fax +381(0)21 485-3860

e-mail: casopis.arhe@gmail.com

Prelom/Layout: SAJNOS, Novi Sad
Korice/Cover Design: Petar Perovi¢
Stampa/Print by: SAINOS, Novi Sad

Casopis se objavljuje uz finansijsku podrsku Ministarstva nauke, tehnoloskog razvoja i
inovacija Republike Srbije



SADRZAJ

5 / Uvodnik
TEMA BROJA
FILOZOFIJA DELANJA: MILENKO A. PEROVIC (1950—2023)

9 / Marica Rajkovi¢ Perovi¢, Milenko A. Perovic i koherentnost Hegelovog
sistema: refleksije o Pet studija o Hegelu
29 / Orhan Jasi¢ i Kerim SuSi¢, Poimanje mita u filozofskom diskursu
Milenka A. Perovica: religiolosSka sagledavanja
49 / Zeliko Kaluderovié, Pred-eticka refleksija perifroneti¢kog Abderic¢anina
73 / Ton¢i Koki¢, Podjela moci u Sparti: nedovoljno za opstanak
85 / Mirela Karahasanovi¢, Sofisti i filozofija politike
103 / Tanja Todorovi¢, Licnost, otpor i moralna odgovornost:
Jusnaturalisticki uvid u Hegela — posveta profesoru Milenku A. Perovicu
127 / Spahija Kozli¢, Aktuelnost Teorije pravde Johna Rawlsa
139 / Stanko Vlaski, Pojam savesti u filozofiji Milenka A. Peroviéa

STUDIJE I OGLEDI

157 / Una Popovi¢, Teologija, teoptija i teorija: sveti Grigorije Palama o
videnju Boga i govoru o Bogu
173 / Lazar Atanaskovi¢, Hegel i problem rane istoriografije
197 / Mark Logonc, Ko je subjekt? Sta je subjektivnost?
219 / Aleksandra Zori¢, Naturalizam u savremenoj filozofiji
233 / Toma Gruica, Bol, zadovoljstvo i ljudsko stanje kod Peircea i Levinasa:
komparativno istrazivanje fenomenologije, gnosticizma i etike
257 / Vuk Begovi¢, Bog izmedu opazanja i anonimnosti: crtice o jednoj
mogucoj fenomenoloskoj teoaistetici
281 / borde Vukasinovi¢, Gedel o Kantorovom problemu kontinuuma I1:
Kantorov problem kontinuuma

PRILOZI

299 / Letopisne beleske nastavnika i saradnika Odseka za filozofiju



CONTENTS

5 / Editorial
TOPIC OF THE ISSUE
PHILOSOPHY OF PRAXIS: MILENKO A. PEROVIC (1950—2023)

9 / Marica Rajkovi¢ Perovi¢, Milenko A. Perovi¢ and the Coherence of
Hegel's System: Reflections on Five Studies on Hegel
29 / Orhan Jasi¢ and Kerim Susi¢, The Notion of Myth in the Philosophical
Discourse of Milenko A. Perovic¢: Religiological Observations
49 / Zeliko Kaluderovié¢, Pre-ethical Reflection of the Periphronetic Abderite
73 / Ton¢i Koki¢, Separation of Power in Sparta: Insufficient for Survival
85 / Mirela Karahasanovi¢, Sophists and Philosophy of Politics
103 / Tanja Todorovi¢, Personality, Resistance, and Moral Responsibility: A
Jusnaturalist Insight into Hegel — dedicated to Professor Milenko A. Perovi¢
127 / Spahija Kozli¢, The Actuality of John Rawls s Theory of Justice
139 / Stanko Vlaski, The Concept of Conscience in Milenko A. Perovié¢'s
Philosophy

STUDIES AND INQUIRIES

157 / Una Popovi¢, Theology, Theoptia, and Theory. Saint Gregory Palamas
on the Vision of God and the Discourse about God
173 / Lazar Atanaskovi¢, Hegel and the Problem of Early Historiography
197 / Mark Losoncz, Who is the Subject? What is Subjectivity?
219 / Aleksandra Zori¢, Naturalism in Contemporary Philosophy

233 / Toma Gruica, Pain, Pleasure, and the Human Condition in Peirce

and Levinas: A Comparative Inquiry Into Phenomenology, Gnosticism, and
Ethics
257 / Vuk Begovi¢, God Between Perception and Anonymity.: Notes Toward
a Possible Phenomenological Theoaisthetics
281 / Borde Vukasinovi¢, Godel on Cantor ‘s Continuum Problem II:
Cantor s Continuum Problem

REVIEWS

299 / Chronicle of the Department of Philosophy



UVODNIK

Zahvaljuju¢i profesoru Milenku A. Perovi¢u (1950—2023), tematski
interes za polje praktickog oblikovao se kao jedno od programskih usmerenja
Arhea od samog nastanka Casopisa. Profesor Perovi¢, jedan od najcenjeni-
jih autora u oblasti filozofije delanja u ovom delu Evrope i najznacajnijih
filozofa s ovog podneblja uopste, na stranicama Arhea filozofskoj javnosti
predstavljao je neke od svojih kljuénih radova posvecenih pitanjima sveta
praktickog. Kao osniva¢ Odseka za filozofiju i njegov profesor, Milenko A.
Perovic¢ sve je ¢inio da u filozofiji stasaju narastaji istrazivaca koji ¢e, s ascu
Sto su ga imali za ucitelja, nastaviti da nasoj filozofskoj kulturi daju doprino-
se na ovom polju. U godini kada se navrSava 75 godina od njegovog rodenja,
s nemerljivom zahvalno$¢u za sve §to je ucinio za nasu filozofiju, tematska
celina Casopisa Arhe posvecena je upravo filozofiji delanja i uspomeni na
profesora Perovica. Filozofija delanja bila je sredi$nje polje neponovljivog
profesorovog nau¢nog angazovanja, ali i njegov zivotni put. Radovi koji sa-
¢injavaju tematski blok bave se filozofsko-praktickim pitanjima u vezi s ko-
jima je profesor Perovi¢ pruzio unikatne stvaralacke doprinose. Temat otvara
rad Marice Rajkovi¢ Perovi¢, koji polazi istrazivackim tragom kapitalne
Perovic¢eve knjige Pet studija o Hegelu. U dobu fragmentiranosti filozofije,
upoznavanje evropske i svetske naucne zajednice sa spekulativnom mislju
Milenka A. Perovica i na¢inom na koji se u njoj stvaralacki razvija Hegelov
pojam slobode postaje, pokazuje autorka, filozofska duznost. Pitanje o mito-
loskoj svesti kao obliku samorefleksije tradicionalnog, obicajnosnog sveta,
jos jedno je od pitanja kojima je profesor Perovi¢ bio posvecen. Orhan Jasi¢ i
Kerim Susi¢ daju sveobuhvatnu analizu nacina na koji se u profesorovoj mi-
sli rada interesovanje za ono mitsko, ali i kako to interesovanje tokom godina
evoluira. Predpovest onoga etickog u centru je istrazivacke paznje Clanka
Zeljka Kaluderovi¢a. U radu se ispituju prakti¢ki termini koje je Demokrit
pokusao da odredi, ali se isto tako i pokazuje da kod mislioca iz Abdere oni
ne vode ka ucenju koje bi bilo nesto drugo nego izraz poslovi¢ne mudrosti.
Slede dva priloga koja takode za teme imaju svet praxisa stare Helade, ali
onoga politickog. Ton¢i Koki¢ razmatra karakteristike meSovitog ustava
Sparte, odnosno spartanski sistem podele politicke mo¢i, kao anticipaciju sa-
vremenog modela podele vlasti. Uprkos svojoj vrednosti, taj sistem ostao je
sustinski vezan za povesni trenutak u kojem je nastao. Mirela Karahasanovié¢
tematizuje doprinos, ali i granice filozofsko-politicke misli sofista. Razma-
tranje se razvija u duhu istrazivackih uvida profesora Perovi¢a o sofistickoj
kulturi razloznog misljenja kao izvoristu filozofije politike kao takve. Uvid



profesora Perovica prema kojem se idealnost prirodno-pravne teorije treba
misliti eticki, predstavljao je podsticaj za rad Tanje Todorovi¢. Pokazujuci da
napetost izmedu teorija prirodnog prava i pozitivnog prava jeste Cinilac dija-
lektickog kretanja delatne stvarnosti, autorka utvrduje da se prirodno-pravna
i Hegelova koncepcija uzajamno ne iskljucuju, nego da su komplementarne.
Tematski se nadovezuje rad Spahije Kozli¢a. U njemu se razmatra aktuelnost
Rolsove Teorije pravde, pri ¢emu se sam pojam pravde kod Rolsa pokazuje
u svom moralnom znacenju, te kao osnov novog jusnaturalizma. Tematsku
celinu zatvara ¢lanak Stanka Vlaskog posvecen jednoj od srediSnjih tema
u istrazivanjima profesora Milenka A. Perovi¢a, pojmu savesti. U radu se
ispituju povesni, antropoloski i ontologicki aspekat ovog pojma, ali i nacin
na koji se taj pojam — uspostavljen u stvaralackom dijalogu s Hegelovom
filozofijom — suceljava s nekim od vodec¢ih koncepcija savesti u savremenoj
filozofiji.

Tematski blok posvecen uspomeni na profesora Perovic¢a, uvereni smo,
tek je jedna etapa u istrazivanjima njegove misli koja ¢e slediti. Delatni svet
naseg vremena ta istrazivanja iziskuje kao vlastitu samorefleksiju.

Rubrika Studije i ogledi i u ovom je broju polje susreta radova koji za
teme imaju pitanja filozofske tradicije i onih koji su posveceni savremenim
filozofskim problemima. Otvara je rad Une Popovi¢, u kojem se razmatra
teoptija kao iskustvo apsolutnog u misli Grigorija Palame. Slede¢i prilog, rad
Lazara Atanaskovica, bavi se Hegelovom tematizacijom rane istoriografije i
njenog odnosa prema formama zajednickog paméenja poput mitske i epske.
Kako se u radu pokazuje, tzv. izvorna istoriografija postaje moguca tek s
uspostavljanjem politickih zajednica. U clanku Marka LoSonca ispituje se
povest pojma subjektivnosti, u svetlu na¢ina na koje je misljen u razli¢itim
filozofskim tradicijama. Autor pokazuje da taj pojam nije bezvremena niti
univerzalna kategorija. Kvajnov naturalizam u centru je istrazivacke paznje
Aleksandre Zori¢. Autorka istice vrednost Kvajnovih uvida povodom pitanja
o odnosu izmedu nauke i filozofije, ali i teSko¢e da se s njegovih pozicija
pristupi fundamentalnim pitanjima filozofije, poput onih o jeziku, duhu i zna-
nju. Rad Tome Gruice razmatra stavove Persa i Levinasa o bolu i telesnosti i
dovodi ih u dijalog s razli¢itim filozofskim i religijskim tradicijama. U radu
Vuka Begovic¢a iz fenomenoloske perspektive ispituju se stanovista teologije
opazanja. Rubriku zatvara drugi deo rada Porda VukaSinovica posvecenog



Gedelovom odnosu prema Kantorovom problemu kontinuuma, u kojem se
razmatraju Gedelovi predlozi za resenje tog problema.

Svesku zakljucuju Lefopisne beleske, koje Citaoce upoznaju s aktivnosti-
ma nastavnika i saradnika Odseka za filozofiju u 2025. godini.

UREDNISTVO






TEMA BROJA

FILOZOFIJA DELANJA: MILENKO A. PEROVIC
(1950—2023)

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perovi¢ M. A.
1 Hegel G. W. F.
162.6
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.9-28
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

MARICA RAJKOVIC PEROVIC!
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF
HEGEL’S SYSTEM:
REFLECTIONS ON FIVE STUDIES ON HEGEL

Abstract: Although the title of this paper refers to Milenko A. Perovi¢’s Five Studies
on Hegel, the aim here is not to provide a review of the book, but rather to offer a
philosophical reflection on the significance and far-reaching implications of this and
Perovi¢’s other works on Hegel. This article mainly examines Perovi¢’s Five Studies
on Hegel as both a contribution to Hegelian scholarship and a statement about the role
of continental philosophy in contemporary thought. This Perovi¢’s work addresses
five central themes: the systematic status of the Phenomenology of Spirit; the shift
from ,,practical philosophy” to a ,,philosophy of praxis” as the rational life of objective
spirit; the speculative psychogenesis and philogenesis of the will; the essence and
contradictions of conscience; and the concept of personality in Kant and Hegel. Each
study isolates a key problem in Hegel’s system, but together they articulate a broader
thesis: that freedom is not an abstract presupposition, but a dialectical process realized
in language, institutions, recognition, and history. Beyond their exegetical value, these
studies illustrate Perovi¢’s wider philosophical project. His writings demonstrate how
speculative thought can remain vital outside the dominant analytic paradigm, and how
regional traditions — in this case, former Yugoslav intellectual space — can speak with
universal philosophical resonance. By clarifying the systematic coherence of Hegel’s
philosophy and situating it within the challenges of modernity, Perovi¢ reaffirms
the necessity of continental philosophy as a mode of self-understanding that resists

I Author’s e-mail address: marica.rajkovic@ff.uns.ac.rs

9



10 ARHE XXII, 44/2025

fragmentation and reduction. The article argues that translating and disseminating
Perovi¢’s works into English is not only a scholarly task but a philosophical
responsibility, ensuring that his interpretation of Hegel contributes to global debates
on freedom, subjectivity, and the future of philosophy.

Keywords: continental philosophy, dialectic, freedom, Hegel, Milenko A. Perovi¢,
praxis

INTRODUCTION

Milenko A. Perovi¢ (1950-2023) occupies a singular place in the contem-
porary intellectual landscape of the former Yugoslav region. His philosophi-
cal opus, spanning more than twenty books and hundreds of articles, demon-
strates a rare consistency in its commitment to the fundamental questions of
philosophy, and above all to Hegel’s thought, which remained his lifelong
preoccupation. As professor and founder of the Study Group and later the
Department of Philosophy at the Faculty of Philosophy in Novi Sad, as co-
founder of the journal Arhe and initiator of master’s and doctoral studies in
philosophy in Serbia, Perovi¢ shaped entire generations of scholars. His in-
fluence, however, goes far beyond academic institutions. Through his role in
ethical and bioethical debates, his involvement in the standardization of the
Montenegrin language, and his constant presence in the broader cultural and
political sphere, he became one of the most important regional intellectuals
whose voice defined the tone of philosophical discourse in Serbia, Montene-
gro, Croatia and beyond.

Five Studies on Hegel? occupies a special place within his work. While
Perovi¢’s earlier books ranged across ethics, political philosophy, and the
philosophy of language, this volume represents a concentrated return to what
he himself considered the inexhaustible source of philosophical reflection:
Hegel’s speculative system. In these five interconnected studies, Perovi¢
does not treat Hegel as a closed chapter in the history of philosophy, but as a
living thinker whose questions and categories remain decisive for understan-
ding the present. The book confronts central issues of Hegelian scholarship:
the status of the Phenomenology of Spiri3, the dialectic of consciousness,
the distinction between phenomenology of consciousness and phenomeno-
logy of spirit, the notion of the total world of spirit, and the relation between
phenomenology and philosophy of spirit, always with the conviction that

2 Perovié, M. A., Pet studija o Hegelu, Stylos, Novi Sad, 2012.
3 Hegel, G. W. E., Phdnomenologie des Geistes, Suhrkamp Taschenbuch Verlag, Frankfurt
am Main, 1973.



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL'S ... 11

Hegel’s thought is not merely of historical value, but continues to illumina-
te the structure of philosophical reason itself. In this sense, Five Studies on
Hegel testifies to Perovi¢’s broader significance in the intellectual region to
which he belonged. He exemplified a model of philosophy that resists pro-
vincialization: deeply rooted in the local academic and cultural context, yet
uncompromisingly engaged with the highest demands of speculative thought.
His work demonstrates how regional philosophy can stand in dialogue with
the great traditions of European thought, not by imitation, but by rigorous
and consequential questioning and often through confrontation. This is why
his interpretations of Hegel are not only contributions to scholarship, but also
interventions in the philosophical self-understanding of a region that has of-
ten been caught between cultural peripherality and universal aspiration.

Taken together, the five studies show the breadth of Perovi¢’s engage-
ment with Hegel. Each study isolates a crucial theme — consciousness, praxis,
will, conscience, personality — yet always in relation to the systematic who-
le. The recurring thread is the insistence that freedom is not a given, but a
dialectical process, realized through negation, mediation, and recognition.
Perovi¢’s readings affirm the coherence of Hegel’s system against fragmen-
tary interpretations and underline its continuing relevance for contemporary
debates on subjectivity, ethics, politics, and culture. In presenting these studi-
es, Perovi¢ not only interprets Hegel, but also affirms the enduring vitality of
continental philosophy in an age dominated by analytic paradigms. His work
demonstrates that speculative thought remains indispensable for grasping the
complexities of human freedom, both in the individual and in history.

Seen in this light, the importance of Five Studies on Hegel is twofold. On
the one hand, it offers original insights into the speculative architecture of
Hegel’s system, clarifying interpretive dilemmas and reaffirming the syste-
matic unity of his philosophy. On the other, it marks a philosophical act of
cultural positioning: by engaging with Hegel at the highest conceptual level,
Perovi¢ demonstrates that critical and creative philosophy from the former
Yugoslav region can address universal questions without relinquishing its re-
gional specificity. His legacy is therefore not only that of a Hegelian scholar
but also of a philosopher who affirmed the dignity of thought in a region
often marked by political and cultural turbulence.



12 ARHE XXII, 44/2025

THE PROBLEM OF ESTABLISHING THE PHENOMENOLOGY
OF SPIRIT

Milenko A. Perovi¢ opens Five Studies on Hegel with an inquiry that has
occupied generations of Hegel scholars: the systematic status of the Pheno-
menology of Spirit. From the moment of its publication, the book has resisted
easy categorization. Is it a youthful work, a prelude to the Science of Logic?,
or the very foundation of the Hegelian system — Perovi¢ insists that to grasp
its role one must move beyond narrow textual comparison and situate the
Phenomenology of Spirit within the broader architecture of Hegel’s philo-
sophical project, including his lectures and unpublished notes. The first study
therefore undertakes not only a reconstruction of Hegel’s intentions but also
a polemic with interpretations that threaten to split the Hegelian system into
irreconcilable halves.

Perovi¢ begins by revisiting the classical disputes on the relation between
the Phenomenology of Spirit, the Science of Logic, and the Encyclopaedia of
the Philosophical Sciences®. He stresses that the issue cannot be confined to
these canonical works alone. To fully understand the position of the Pheno-
menology of Spirit, one must also consider Hegel’s Jena writings and, cruci-
ally, his Lectures on the Philosophy of Religion®. These lectures, he argues,
provide a vantage point from which the logic of the system becomes clearer:
they reveal how Hegel conceived the transition from immediate forms of
consciousness to the speculative standpoint of philosophy. Perovi¢ argues
that the themes of religion — representation, mediation, and reconciliation —
are condensed expressions of the broader dialectic of spirit.

The central interlocutor in this debate is Otto Poggeler, whose influential
reading suggested that Hegel’s work contains two paths of the Absolute’: a
phenomenological path, exemplified by the Phenomenology of Spirit, and a
systematic path, represented by the Science of Logic and the Encyclopaedia.
According to this thesis, the Hegelian project never truly resolves the tension
between these two routes, but is marked by an enduring structural bifurcati-
on. For Poggeler, the Phenomenology of Spirit does not fit seamlessly into

4 Hegel, G. W. F.,, Znanost logike 1, Demetra, Zagreb 2003.

5 Hegel, G. W. F.,, Enciklopedija filozofijskih znanosti, preveo Viktor D. Sonnenfeld, Vese-
lin Maslesa, Sarajevo, 1987.

6 Especially the relation between religion and the state, both grounded in the same foun-
dation: Hegel, G. W. F., Predavanja o filozofiji religije I, transl. by Kiril Miladinov, Naklada
Breza, Zagreb 2009., p. 190.

7 Poggeler, O., Zur Deutung der Phanomenologie des Geistes, Bd. 1., Hegel-Studien, 1961.



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ... 13

the circularity of the system, but remains a parallel trajectory that compli-
cates the architectonic unity Hegel proclaimed. Perovi¢ takes this challenge
seriously, but ultimately resists it. To grant that Hegel’s thought is perma-
nently fractured would mean abandoning the very principle of systematicity
that defines it. Instead, Perovi¢ contends that the phenomenology is not an
alternative road but a necessary stage in spirit’s becoming. What may appear
as duality is, upon closer inspection, the dialectical unfolding of one and the
same movement: spirit attaining knowledge of itself! These trajectories only
appear parallel, raising the suspicion that Hegel’s system never fully recon-
ciles them. What looks like divergence, he argues, is in fact the dialectical
movement of one and the same process. The Phenomenology and the Logic
are not competing projects but complementary moments: one narrates the
lived experience of consciousness, the other presents its conceptual truth.

Central to the essay is Hegel’s conception of consciousness as inherently
divided. Consciousness is always both immediate relation to an object and
reflection upon that relation. This inner split gives rise to contradiction, and
contradiction propels consciousness forward. The Phenomenology docu-
ments this progression: sense-certainty, perception, and understanding co-
llapse under their own tensions, compelling movement toward self-consciou-
sness and eventually toward spirit. Perovi¢ emphasizes that this trajectory is
not external to Hegel’s system but is the very life of spirit becoming aware of
itself. To exclude the Phenomenology from the system would be to amputate
the process by which spirit discovers its own truth.

A further theme in Perovi¢’s analysis is Hegel’s speculative redefinition
of truth. In ordinary terms, truth means correspondence between a judgment
and reality. For Hegel, truth is a threefold reconciliation: the agreement of
consciousness with itself, the agreement of the object with its concept, and
the concordance of these two agreements in a higher unity®. The Phenomeno-
logy embodies this process. Each shape of consciousness fails to achieve full
reconciliation, but through failure opens the path to a higher stage. Absolute
knowing is the point at which the threefold concordance is realized, and spirit
recognizes itself in the world it has created. Perovi¢ highlights this concep-
tion as the key to understanding why the Phenomenology is indispensable to

8 For example, in Science of Logic Hegel claims: ,,If we want to speak about things, then
their nature or essence we call their concept, and that concept exists only for thought; but of
the concepts of things we can even less say that we rule over them or that the determinations
of thought, of which they are a complex, serve us; on the contrary, our thinking must be lim-
ited in relation to them, and our arbitrariness or freedom should not wish to organize them
according to itself”. — Hegel, G. W. F., Znanost logike 1, p. 14.



14 ARHE XXII, 44/2025

the system: it shows truth not as a static possession but as a lived process of
reconciliation.

One of the most striking aspects of the study is Perovi¢’s focus on lan-
guage’®. In the famous analysis of sense-certainty, Hegel shows that when
consciousness tries to express the singular — ,,this,” ,,now,” ,,I” — it is forced
by language to utter the universal. The act of speech betrays the illusion of
immediacy and reveals the presence of universality even in the simplest
experience. Perovi¢ interprets this as a crucial moment: language is the
medium in which spirit first appears. Human beings are not merely animals
capable of sound but beings whose very self-awareness is bound to univer-
sality expressed in language. The Phenomenology therefore demonstrates
that consciousness is always already spirit, because speech transforms the
singular into the universal.

Perovi¢ also underscores the function of negativity. Each stage of con-
sciousness disintegrates under the pressure of its contradictions. Far from
being destructive, this negativity is creative: it is the labor through which
consciousness transcends its limitations. The Phenomenology is thus not a
series of accidents but a necessary unfolding. Spirit realizes itself by negating
inadequate forms and sublating them into higher ones. This dynamic of ne-
gativity explains why the Phenomenology cannot be reduced to a preface or
introduction. It is the very enactment of spirit’s dialectical life.

In order to sharpen this point, Perovi¢ turns to Hegel’s Lectures on the
Philosophy of Religion. Here Hegel thematizes the necessity of the religio-
us standpoint as a bridge between finite consciousness and absolute spirit.
Religion is not a secondary domain, but a privileged sphere in which the
fundamental tensions of Hegel’s philosophy — finitude and infinity, represen-
tation and concept, immediacy and mediation — are dramatized. For Perovic,
the lectures confirm that the Phenomenology cannot be seen as a detachable
prelude. Its themes — consciousness, truth, language, negativity — are recapi-
tulated in religion and philosophy, proving its integral role within the system.

What, then, is the significance of establishing the Phenomenology of
Spirit? Perovi¢’s answer is twofold. On the one hand, it dispels the view that
Hegel’s system is fractured into incompatible paths. On the other, it demon-
strates that philosophy must begin not with abstract logic, but with the lived
experience of consciousness. The Phenomenology shows how finite knowing
educates itself into speculative philosophy.

9 More in: Perovi¢, M. A., Studije iz filozofije jezika, FCIJK, Cetinje, 2018.



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL'S ... 15

PHILOSOPHY OF PRAXIS VERSUS PRACTICAL PHILOSOPHY

The second study in Perovi¢’s Five Studies on Hegel addresses a pro-
blem at once historical and systematic: why does Hegel reject the traditional
label of ,,practical philosophy,” inherited from Aristotle and dominant in the
history of ethics and political thought, and instead introduce the notion of
a ,,philosophy of praxis”? The difference may appear terminological, but
Perovi¢ shows it is deeply substantive. Behind the shift lies a transformation
of modernity itself: the forms of law, morality, politics, and ethical life no
longer align with the old Aristotelian divisions, and their conceptual unity
requires a new foundation.

Traditionally, philosophy was divided into theoretical, practical, and
poietic disciplines. Practical philosophy covered ethics, politics, and related
fields, concerned with human action oriented toward the good. This division
remained influential from Aristotle through Kant. Hegel, however, disrupts
the schema. He does not deny the importance of the practical, but he insists
that the forms of modern social life cannot be captured by a simple subdivi-
sion of philosophy. The term ,,practical philosophy” suggests a compartment,
one branch among others. Hegel, by contrast, sees praxis as the very element
in which freedom objectifies itself, and thus as a domain requiring its own
speculative grounding.

Perovi¢ emphasizes that for Hegel, philosophy is not a loose collection of
disciplines but a ,circle of circles,” a system in which each part is both au-
tonomous and integrated. Where, then, does praxis enter this circle? Hegel’s
answer is that praxis belongs to the domain of spirit, specifically objective
spirit. Law, morality, and ethical life are not external applications of theory;
they are constitutive moments of spirit’s reality. Philosophy of praxis, there-
fore, is not a marginal subdivision but a central exposition of how freedom
becomes actual. Perovi¢ interprets this as Hegel’s decisive step beyond both
Aristotelian ethics and Kantian moral philosophy: freedom is not only su-
bjective capacity but institutional reality.

A central difficulty arises: if philosophy of praxis is a circle within the
system, how should it begin? Every science must have a point of entry!?, but
in a system conceived as circular, the beginning cannot be arbitrary. Perovié¢
shows how Hegel wrestled with this issue, examining logical, historical,
and phenomenological possibilities for the starting point. Logically, the be-
ginning must connect to the concept of freedom developed in the Science of

100 More in: Perovi¢, M., Pocetak u filozofiji. Uvodenje u Hegelovu filozofiju, Novi Sad,
1994.



16 ARHE XXII, 44/2025

Logic!!. Historically, it must situate itself in the modern world of institutions.
Phenomenologically, it must emerge from the lived experience of self-con-
sciousness. Philosophy of praxis thus requires a beginning that mediates
between logic, history, and experience.

Perovi¢ then examines how Hegel identifies praxis with the life of objec-
tive spirit. Spirit does not exist merely in subjective consciousness, but takes
form in laws, customs, and institutions. These forms are not external constra-
ints, but embodiments of freedom itself. To obey the law, when rightly under-
stood, is not to surrender freedom, but to participate in its universal expre-
ssion. The ,,practical” is thus redefined: it is not individual action guided by
prudence or morality alone, but the objective structures through which spirit
realizes itself. This conception dissolves the opposition between individual
and society by showing that each finds its truth in the other.

Hegel describes praxis not as arbitrary activity, but as governed by a lo-
gic of its own. Perovi¢ highlights this point: praxis is rational, structured by
the idea of the good. Its movement is dialectical, guided by the reconciliation
of subjective intention and objective order. The philosophy of praxis is the-
refore speculative: it uncovers the necessity by which freedom takes shape
in ethical life. Perovi¢ contrasts this with Kant’s moral philosophy, which
grounds action in the categorical imperative, but leaves a gap between moral
law and social institutions. Hegel closes this gap by showing that ethical life
(Sittlichkeit) is the truth of morality, and that praxis reaches fulfillment not in
abstract duty, but in concrete community.

An important element in Perovi¢’s account is the relation between phe-
nomenology and praxis. The Phenomenology of Spirit narrates the journey of
consciousness toward self-recognition; the philosophy of praxis shows how
this recognition is embodied in institutions. The phenomenological drama of
recognition — famously exemplified in the struggle for recognition — finds its
objective resolution in law and ethical life!2. Thus phenomenology prepares

11 Tt is important to point out that Hegel thought that these insights are unfinished: ,,At the
beginning of the last fragment of his final work, Hegel recalled that Plato reworked his Re-
public seven times, and he lamented that he himself did not manage to rework his Science of
Logic seventy-seven times; yet he knew that, due to external necessity, this could not come to
pass. Somewhat resigned, he asked whether the loud daily clamor and the deafening chatter
of conceit, which arrogantly confines itself to such matters, still leaves any open space for
participation in the passion-free silence of purely thoughtful cognition”. — Hegel, G. W. F.,
Znanost logike I, Demetra, Zagreb 2003, p. 21.

12 More on this concept: ‘The master struggles as a man (for recognition), yet consumes as
an animal (without working). This is the essence of his inhumanity. He cannot go beyond this
stage because he is idle. He can die as a man, but he can only live as an animal.” — Kojéve, A.,
Introduction a la lecture de Hegel. Legons sur la Phénoménologie de I’Esprit professées de



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ... 17

the ground for the philosophy of praxis, while praxis confirms the truth of
phenomenology. The two are distinct moments, but dialectically united.

Perovi¢ also raises the methodological question: how can there be a phi-
losophy of praxis if praxis is itself action, not reflection? Hegel’s answer, as
reconstructed by Perovi¢, is that philosophy does not prescribe action, but
comprehends its rationality. Philosophy of praxis is descriptive and speculati-
ve, not prescriptive in the narrow sense. It shows that behind the multiplicity
of actions and institutions lies a logic of freedom. To grasp this logic is to
understand how spirit realizes itself in history. Philosophy of praxis is thus
neither moralizing nor technical — it is the reflection of freedom in its objec-
tive forms.

Perovi¢ concludes the study by stressing the contemporary significance
of Hegel’s philosophy of praxis. In a world where ethics and politics are
often treated as pragmatic, relative, or fragmented, Hegel’s insistence on
the rationality of praxis offers a counterpoint. Law, morality, and ethical life
are not arbitrary conventions but moments of freedom’s unfolding. To think
them speculatively is to resist both relativism and authoritarianism, showing
that true freedom is achieved only in institutions that embody rational uni-
versality. Perovi¢ suggests that this Hegelian perspective remains vital today,
reminding us that praxis is not a private matter, but the shared realization of
human freedom.

SPECULATIVE PSYCHOGENESIS AND
PHILOGENESIS OF THE WILL

The third study turns to the question of the will, a theme at the center
of practical philosophy, yet one often obscured by narrow interpretations.
The title — Speculative Psychogenesis and Philogenesis of the Will — already
signals a double approach!3. Perovi¢ seeks to reconstruct the genesis of will
both in the interior life of the subject (psychogenesis) and in the historical
and social development of humanity (philogenesis). The essay argues that the
concept of will can be understood properly only through this speculative dual
perspective, which overcomes the reduction of will to either psychological
capacity or empirical historical phenomenon.

1933 a 1939 a I’Ecole des Hautes Etudes, Raymond Queneau, Gallimard, 1947. (Re-ed TEL,
1979), p. 55.

13 Also in: Perovi¢, M. A.. ,,Hegelova fenomenologija volje i stav pluralizma”, in: Filo-
zofska istrazivanja, 26 (1), 23-26., 2006., Preuzeto s https://hrcak.srce.hr/4591



18 ARHE XXII, 44/2025

Perovi¢ begins by situating the problem within the history of philosophy.
A standard claim in the secondary literature is that Aristotle ,,had no con-
cept of will”. This assertion rests on the fact that the Greek tradition lacked
a single term equivalent to the modern voluntas. Perovi¢ contests this view.
He shows that Aristotle does in fact treat the will, albeit implicitly, within
his account of the principle of praxis. For Aristotle, action is not reducible
to desire but is guided by bouilesis (deliberation) and oriented by the good!4.
The speculative structure of the will is thus present, though not thematized
as a separate faculty. Later philosophy often misread Aristotle in non-specu-
lative terms, thereby generating the illusion that the concept of will emerged
only in late antiquity or in medieval theology. This historical correction is
important, for it demonstrates that the will has always been bound to the spe-
culative problem of praxis. By retrieving Aristotle’s implicit notion, Perovi¢
shows that the development of the concept of will cannot be told as a linear
story of discovery, but as a dialectical process in which speculative insights
are lost and regained.

Against both empiricist and voluntarist reductions, Perovi¢ insists that
the will is not a mere psychological faculty of choice, nor is it simply an
indeterminate capacity for arbitrariness. In Hegel’s speculative framework,
the will is the unity of universality and individuality, concept and existence.
To will is to actualize the universal in the particular, to embody rational free-
dom in concrete acts. This means that the will cannot be understood apart
from its dialectical movement: it is neither abstract freedom nor mechanical
determination, but the living reconciliation of both.

Perovi¢ stresses that speculative philosophy is required precisely becau-
se the will resists one-sided definitions. Any attempt to reduce it to desire,
instinct, or rational calculation fails to capture its dialectical structure. Only
by following its genesis — both psychogenetic and philogenetic — can we
comprehend its essence.

The first register of Perovi¢’s analysis is the psychogenetic. Here the
will appears as it develops within the life of the individual. The will does not
emerge fully formed but evolves through stages, paralleling the dialectic of
consciousness. At first, the will is immediate, tied to natural impulses. Gra-
dually it internalizes reflection, learns to mediate between desire and univer-
sality, and comes to recognize itself as free. The highest stage is the rational

14 The concept of boulesis (boulema) means willing, that which has been willed, intention,
ground, and finally, from the Stoics onward — will. The concept of houlé means counsel, plan,
agreement, deliberation, reflection, decision, etc. — Perovi¢, M. A., Pet studija o Hegelu, p.
152.



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ... 19

will, which no longer identifies freedom with arbitrariness but understands it
as acting in accordance with the universal.

This psychogenesis is not merely descriptive psychology but speculative
reconstruction. Each stage is necessary, arising from the contradictions of
the previous one. Impulse collapses into conflict; reflection arises to me-
diate; arbitrariness reveals its emptiness, giving way to rational willing. The
individual’s inner development thus mirrors the dialectical logic of spirit.

Parallel to the psychogenesis is the philogenesis, the historical deve-
lopment of will in human communities. Just as individuals begin with impul-
se and advance toward rational freedom, so societies pass through stages in
which freedom is progressively actualized. Ancient despotisms embody the
immediate will of the ruler; classical Greece reveals the ethical community
but limits freedom to citizens; Christianity introduces the infinite worth of
the individual; modernity institutionalizes subjective rights and constitutional
law.

Perovi¢ interprets this history as the objective unfolding of the will’s
concept. The freedom that appears in subjective consciousness must also
take form in social institutions. Law, morality, and ethical life are thus not
external to will but are its realization. The philogenesis of the will is the story
of how humanity has come to recognize itself as free and to build institutions
that embody that recognition.

In both psychogenesis and philogenesis, the key is the dialectic of
freedom!3. Freedom is not given once and for all, but emerges through con-
tradiction and negation. Immediate impulse must be negated to give rise to
reflective willing; arbitrary choice must be overcome in order for rational uni-
versality to appear. Similarly, historical forms of unfreedom must be negated
in order for modern institutions of rights and ethical life to arise. Negativity
is therefore not destructive but constitutive of the will. It is through conflict
and overcoming that freedom is realized. Perovi¢ contrasts this speculative
account with non-speculative theories of will. In empiricist psychology, will
is reduced to a sequence of desires and aversions. In theological voluntarism,
will is exalted as absolute caprice, detached from reason. Both miss the unity
of universality and individuality. The speculative approach refuses to sepa-
rate will from reason or to reduce it to instinct. Instead, it shows that willing
is the process of reason becoming real in the world. This is why Hegel can
describe the will as ,,thinking translating itself into existence”.

Finally, Perovi¢ situates the analysis within Hegel’s system. The will
belongs to the philosophy of spirit, bridging subjective and objective dimen-

15 More on the dialectic on freedom: ibidem, p. 257.



20 ARHE XXII, 44/2025

sions. Psychogenesis belongs to the domain of subjective spirit, while phi-
logenesis belongs to objective spirit. Together they show that the will is the
hinge between individual subjectivity and communal life. The will is where
freedom ceases to be mere thought and becomes actuality. In this sense, the
study of the will is central not only to ethics and politics, but to the entire
system of philosophy.

A DISCUSSION ON THE ESSENCE AND APORIAS OF
CONSCIENCE

The fourth study in Perovi¢’s Five Studies on Hegel undertakes one of
the most delicate and controversial themes in Hegel’s philosophy of spirit:
the problem of conscience (Gewissen)!¢. Hegel’s treatment of conscience has
often been read as ambivalent, oscillating between affirmation and critique.
On the one hand, conscience seems to embody the highest form of moral
subjectivity; on the other, it risks collapsing into arbitrariness and hypocrisy.
Perovi¢’s analysis carefully reconstructs this duality, showing how Hegel
identifies both the essence and the aporias of conscience, and why this tensi-
on is unavoidable within modern ethical life.

Perovi¢ situates Hegel’s reflections within the broader context of post-
Kantian debates. In the wake of Kant, conscience was celebrated as the
immediate voice of moral law within the subject. At the same time, figures
like Jacobil7 defended the philosophy of feeling and faith, opposing specu-
lative mediation with appeals to immediacy. Hegel confronted both strands:
Jacobi’s critique of reason on the one side, Kant’s exaltation of the moral
subject on the other. Perovi¢ shows how Hegel’s discussion of conscience
integrates these contexts. Conscience cannot be reduced to mere feeling, but
neither can it be secured by abstract universality alone.

One chapter Perovi¢ examines closely is Hegel’s polemic against what
he calls the ,,naive metaphysics” of immediate knowledge. Philosophers like
Jacobi claimed that truth is grasped in an unmediated act of faith or feeling.
Hegel criticizes this stance as self-contradictory: to articulate immediate

16 The manner of constructing the concept in numerous languages derives from the Hel-
lenic compound syneidesis (cuveidnoig). In spirit and in form of construction, it is repeated in
the Latin conscientia, and from there further as: Italian coscienza, English conscience, French
conscience, German Gewissen (‘Mit-Wissen’), etc. In all these languages, the root of the word
signifies knowledge, while the prefix ‘with’ points to the shared nature of that knowledge.
Literally, conscience is common moral knowledge. — ibidem, pp. 302-303.

17 Friedrich Heinrich Jacobi, 1743-1819.



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ... 21

knowledge already involves mediation. In relation to conscience, this means
that the inner certainty of the subject cannot by itself guarantee truth. Wit-
hout mediation through universality, conscience risks becoming subjective
caprice. Perovi¢ stresses this point: Hegel affirms conscience as necessary
but rejects its absolutization in the form of immediate, unexamined convicti-
on. Hegel also considers what he calls ,,pure moral conscience,” the form in
which the subject takes itself to be the ultimate source of moral authority. At
first glance, this seems to be the pinnacle of autonomy. Yet Perovi¢ highlights
Hegel’s warning: pure moral conscience can easily turn into formalism!8, If
the subject insists that whatever it wills in its innermost heart is good simply
because it is willed sincerely, conscience becomes indistinguishable from
arbitrariness. The very immediacy that gives conscience its dignity also thre-
atens to undermine its claim to universality.

From here, Perovi¢ unfolds Hegel’s analysis of the aporias of conscience.
Conscience promises certainty, but its certainty is inward and subjective.
How can such certainty be validated and distinguished from delusion or self-
interest? If conscience appeals only to itself, it cannot provide the universality
required for moral validity. If it appeals to external authorities, it ceases to be
conscience. This double bind is what Hegel means by the aporetic character
of conscience: it is indispensable as the form of modern moral subjectivity,
yet it is riddled with contradictions.

The problem of conscience deepens when one considers the issue of
content. Conscience claims to speak with authority, but what does it actually
say? Without rational content, conscience is empty. Its voice may command
one thing today, another tomorrow. Hegel therefore insists that conscience
must be recognized, both by the subject and by others, within the framework
of ethical life. Recognition is crucial: if conscience remains merely inner cer-
tainty, it cannot sustain validity. Only when conscience is mediated through
institutions and shared practices does it avoid collapsing into subjectivism.
Perovi¢ interprets this as Hegel’s way of reconciling the dignity of conscien-
ce with the universality of ethical life.

Perhaps the most striking part of Hegel’s discussion is his analysis of
evil. Conscience, in its aporetic form, can be twisted into justification for
wrongdoing. If the individual insists that whatever conscience dictates
is good, then even destructive or immoral acts can be rationalized. This is
the danger of what Hegel calls the ,,evil conscience,” a perversion in which
inward conviction is used to sanctify selfishness. Perovi¢ underscores the
contemporary relevance of this insight: appeals to conscience are often used

18- More on formal/hollow duty: ibidem, p. 331.



22 ARHE XXII, 44/2025

to shield actions from critique, whether in personal life, politics, or religion.
Hegel’s warning is that conscience without mediation is prone to corruption.

Yet Hegel does not reject conscience altogether. Perovi¢ is careful to
emphasize that Hegel affirms conscience as an essential moment of modern
spirit. It embodies the principle that moral responsibility cannot be outsour-
ced: the subject must answer to itself. Conscience is the site where individu-
ality and universality meet, even if the meeting is fraught with tension. Its
essence lies in this dialectical position: it is both necessary and unstable, both
empowering and dangerous.

Perovi¢ situates the discussion of conscience within the larger system.
In the Phenomenology of Spirit, conscience appears as the culmination of
morality and the transition to ethical life. In the Philosophy of Right!?, cons-
cience is both affirmed and limited: affirmed as the individual’s right to self-
determination, limited by the necessity of recognition in institutions. Thus
conscience is a hinge concept: it marks the height of subjectivity but also the
threshold of community. Without conscience, there is no moral autonomy;
without mediation, there is no ethical universality.

The aporias of conscience remain timely. In a pluralistic world, appeals
to conscience are widespread, from debates on bioethics to civil disobedi-
ence. Perovi¢ suggests that Hegel’s analysis provides a framework for asse-
ssing such appeals. We must respect conscience as the voice of individual
responsibility, but we must also question it, demanding rational content and
recognition. Conscience alone cannot secure moral truth; it requires mediati-
on through dialogue, law, and ethical institutions.

THE CONCEPT OF PERSONALITY IN KANT AND HEGEL

The final study takes up a theme that is at once central and elusive in mo-
dern philosophy: the concept of personality. Kant and Hegel both made per-
sonality foundational for their respective systems of ethics and law, yet they
did so in strikingly different ways. Perovi¢’s study compares and contrasts
their approaches, demonstrating how the divergence illuminates the broader
transition from critical to speculative philosophy. By exploring the multipli-
city of meanings carried by the concept of personality, the study concludes
the book by showing how philosophy negotiates the relation between indivi-
duality, universality, and freedom.

19 Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, transl. by Danko Grli¢, Viktor D. Sonnen-
feld, Sulejman Bosto, Veselin Maslesa, Sarajevo 1989.



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL’S ... 23

Perovi¢ begins with Kant, who distinguishes between Person and
Persénlichkeit. For Kant, a person is a rational being capable of acting accor-
ding to the moral law. Personality, in the strict sense, is the dignity of such a
being as subject to moral legislation. This distinction grounds Kant’s ethics:
to be a person is to possess rational autonomy, to legislate the moral law for
oneself. Personality thus designates not empirical traits but the noumenal
status of the subject as bearer of duty.

Kant’s emphasis on the universality of moral law, however, produces a
certain abstraction. The person is defined negatively, by independence from
inclination, rather than positively, by concrete participation in ethical life.
Personality, in this framework, risks being reduced to the formal capacity
for duty, detached from the historical and social context in which individuals
live. Perovi¢ highlights this limitation: Kant secures the dignity of the moral
subject, but at the price of isolating personality from the fullness of spirit.

Hegel takes a different route. For him, personality is not an abstract no-
umenal status but the living reality of spirit embodied in the individual. To
call someone a person is to recognize them as bearer of rights, as participant
in ethical life, and as member of absolute spirit. Personality thus has multiple
dimensions: legal, moral, ethical, and speculative. Perovi¢ emphasizes that
Hegel insists on this multiplicity precisely because personality cannot be re-
duced to a single definition. It is a dialectical concept, unfolding across levels
of spirit.

In the sphere of abstract right, personality appears as the minimal reco-
gnition of the individual as owner of property and subject of law. This is the
thin, formal aspect of personality: each human being is acknowledged as a
legal person. In the sphere of morality, personality deepens, as the individual
takes responsibility for intention and conscience. In ethical life, personality
is realized concretely through family, civil society, and state. Finally, in
absolute spirit, personality achieves its fullest expression in art, religion, and
philosophy?20. Thus, Hegel’s conception multiplies the layers of personality,
integrating the individual into the totality of spirit.

Perovi¢ contrasts Kant’s formal universalism with Hegel’s concrete uni-
versality. As mentioned before, Kant protects the autonomy of the individual
by insulating it from empirical conditions, but thereby leaves personality ab-
stract. Hegel, by contrast, situates personality within institutions and cultural
practices, showing how freedom becomes actual only in community. This

20 According to Hegel, philosophical insight is philosophical insofar as it is prepared to rec-
ognize that religion and the state ,,do not stand in opposition in respect to the content of truth
and rationality”. — ibidem, p. 392.



24 ARHE XXII, 44/2025

move transforms the concept: personality is not merely capacity for duty but
participation in the rational life of spirit.

At the same time, Hegel does not dissolve individuality into universa-
lity. Personality retains its irreducible dignity, but this dignity is mediated
and recognized in ethical relations. Perovi¢ stresses that for Hegel, recogni-
tion is the key: one becomes a person not simply by willing but by being
acknowledged as such by others and by institutions. Personality is therefore
relational, not merely internal.

A recurring theme in Perovi¢’s essay is the multiplicity of the Hegelian
concept. Rather than seeking a single, univocal definition, Hegel embraces
the layered nature of personality. This multiplicity is not a weakness but a
strength, reflecting the dialectical structure of spirit. Personality is at once le-
gal status, moral responsibility, ethical membership, and speculative dignity.
To grasp it in its fullness is to recognize that freedom manifests in diverse yet
interconnected forms.

Why does the difference between Kant and Hegel matter? Perovi¢ argues
that it touches the very essence of modernity. Kant inaugurates the modern
emphasis on autonomy, but risks detaching the subject from history and
society. Hegel retrieves this autonomy but embeds it in the total world of
spirit, showing that freedom is real only when actualized in community. The
concept of personality thus becomes a lens through which to understand the
transition from critical to speculative philosophy: from formal law to living
freedom, from abstract subjectivity to concrete universality.

Perovi¢ closes by reflecting on the relevance of this debate for contempo-
rary thought. In a world where questions of rights, identity, and recognition
dominate public discourse, the concept of personality remains decisive. Kant
reminds us of the dignity of the individual as rational subject; Hegel reminds
us that such dignity must be realized in social and cultural institutions. To-
gether, their legacies challenge us to think personality not as isolated essence
but as dynamic participation in shared life. Perovi¢ suggests that without
such a speculative understanding, discussions of rights and recognition risk
remaining formal or fragmented.

CONCLUSION

In an era of global interrelation, the translation and presentation of Mi-
lenko A. Perovi¢’s works into English is not only desirable, but necessary.
The intellectual map of contemporary philosophy is too often drawn along
Anglo-American lines, where the dominance of analytical philosophy has



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL'S ... 25

narrowed the perception of what counts as rigorous thought. Yet the survival
and renewal of continental philosophy is essential, not merely as a matter of
academic balance, but as the preservation of a tradition that insists on the in-
separability of thought, history, culture, and life. Without it, philosophy risks
reducing itself to technical problem-solving, losing sight of its vocation as
the critical self-understanding of humanity.

Perovi¢’s writings, of which Five Studies on Hegel is a paradigmatic
example, demonstrate why continental philosophy cannot be marginalized.
His engagement with Hegel is not scholastic repetition, but a living con-
frontation with questions of consciousness, spirit, and history that remain
urgent today. In clarifying Hegel’s speculative system, Perovi¢ shows how
contradiction, reconciliation, and totality are not abstract categories, but di-
mensions of human existence. His work embodies precisely the kind of spe-
culative thinking that analytic philosophy, for all its virtues, often struggles
to accommodate.

To present Perovi¢’s work in English is therefore to insert a distinctive
regional voice into global philosophical conversations. It is to show that cri-
tical, systematic, and imaginative thought flourishes not only in traditional
centers of intellectual power but also in contexts marked by political uphea-
val, cultural hybridity, and the challenge of peripheral positioning. Perovi¢’s
place in this is significant: he demonstrates that philosophy from Southea-
stern Europe can not only interpret, but also contribute to the ongoing fate of
continental thought.

In this sense, translating and disseminating Perovi¢ is more than an
academic task; it is an act of philosophical responsibility. It affirms that the
future of philosophy depends on plurality, on the dialogue between traditi-
ons, and on the refusal to let any single paradigm dictate the boundaries of
thought. Perovi¢’s legacy, especially as a Hegelian thinker, belongs within
this global conversation — not as a local curiosity, but as a vital voice in the
struggle to preserve and renew the speculative dimension of philosophy in
our time.

BIBLIOGRAPHY

Hegel, G. W. E., Enciklopedija filozofijskih znanosti, transl. by Viktor D. Sonnenfeld,
Veselin Maslesa, Sarajevo, 1987.

Hegel, G. W. F., Lectures on the Philosophy of Religion 1, transl. By R. F. Brown,
University of California Press, Berkeley, Los Angeles, London 1984.

Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, transl. by Danko Grli¢, Viktor D.
Sonnenfeld, Sulejman Bosto, Veselin Maslesa, Sarajevo 1989.



26 ARHE XXII, 44/2025

Hegel, G. W. F., Phdnomenologie des Geistes, Suhrkamp Taschenbuch Verlag,
Frankfurt am Main, 1973.

Hegel, G. W. F., Predavanja o filozofiji religije I, transl. by Kiril Miladinov, Naklada
Breza, Zagreb 2009.

Hegel, G. W. F., Znanost logike 1, Demetra, Zagreb 2003.

Kojeve, A., Introduction a la lecture de Hegel. Lecons sur la Phénoménologie de
I’Esprit professées de 1933 a 1939 a I’Ecole des Hautes Etudes, Raymond
Queneau, Gallimard, 1947.

Perovi¢, M. A., Pet studija o Hegelu, Stylos, Novi Sad, 2012.

Perovi¢, M., Pocetak u filozofiji. Uvodenje u Hegelovu filozofiju, Novi Sad, 1994.

Perovi¢, M. A., Studije iz filozofije jezika, FCIK, Cetinje, 2018.

Poggeler, O., Zur Deutung der Phanomenologie des Geistes, Bd. 1., Hegel-Studien,
1961.



MILENKO A. PEROVIC AND THE COHERENCE OF HEGEL'S ... 27

MARICA RAJKOVIC
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

MILENKO A. PEROVIC I KOHERENTNOST
HEGELOVOG SISTEMA: REFLEKSUE O PET STUDIJA
O HEGELU

Sazetak: lako naslov ovog rada upucuje na Pet studija o Hegelu Milenka A. Perovica,
namera ovde nije da se ta knjiga prikaze, nego da se ponudi filozofska refleksija
znacaja 1 dalekoseznih implikacija ovog i drugih Perovi¢evih radova o Hegelu.
Ovaj c¢lanak prvenstveno ispituje Perovi¢evih Pet studija o Hegelu kao doprinos
proucavanjima Hegelove filozofije i kao svedocanstvo o ulozi kontinentalne filozofije
u savremenoj misli. Ovo Perovié¢evo delo obraduje pet sredisnjih tema: sistemski status
Fenomenologije duha; prelaz od ,,prakti¢ke filozofije” ka ,,filozofiji praksisa” kao
umski Zivot objektivnog duha; spekulativnu psihogenezu i filogenezu volje; sustinu i
protivrec¢nosti savesti; kao i pojam li¢nosti kod Kanta i Hegela. Svaka od ovih studija
izdvaja jedan od klju¢nih problema u Hegelovom sistemu, ali zajedno one artikulisu
obuhvatniju tezu: da sloboda nije apstraktna pretpostavka, nego dijalekti¢ki proces
ozbiljen u jeziku, institucijama, priznanju i povesti. Povrh svoje egzegetske vrednosti,
te studije predstavljaju Perovicev Siri filozofski projekat. Njegovi spisi pokazuju kako
spekulativna misao moze ostati Zivom izvan dominantne analiticke paradigme, i kako
govor regionalnih tradicija —u ovom slucaju, intelektualnog prostora bivse Jugoslavije
— moze imati univerzalni odjek. Razjasnjavajuéi sistemsku koherentnost Hegelove
filozofije i smestajuci je u kontekst izazova modernosti, Perovi¢ ponovo potvrduje
nuznost kontinentalne filozofije kao jednog oblika samorazumevanja koji se opire
fragmentaciji i redukciji. U ¢lanku se tvrdi da prevodenje i Sirenje Perovic¢evih dela
na engleski jezik nije samo naucni zadatak, nego i filozofska odgovornost, kako bi
njegova interpretacija Hegela doprinela globalnim debatama o slobodi, subjektivnosti
i buduénosti filozofije.

Kljuéne reci: kontinentalna filozofija, dijalektika, sloboda, Hegel, Milenko A.
Perovié, praksis

MILENKO A. PEROVIC UND DIE KOHARENZ DES
HEGEL’SCHEN SYSTEMS: REFLEXIONEN UBER
FUNF STUDIEN ZU HEGEL

Abstract: Obwohl der Titel dieses Aufsatzes auf Milenko A. Peroviés Fiinf Studien
zu Hegel verweist, besteht das Ziel hier nicht darin, eine Rezension des Buches
zu liefern, sondern vielmehr eine philosophische Reflexion iiber die Bedeutung
und weitreichenden Implikationen dieses und anderer Perovié¢s Arbeiten zu Hegel
zu bieten. Der Beitrag untersucht hauptsichlich Perovi¢s Fiinf Studien zu Hegel
sowohl als Beitrag zur Hegelforschung als auch als Stellungnahme zur Rolle der
kontinentalen Philosophie im zeitgendssischen Denken. Dieses Werk von Perovié



28 ARHE XXII, 44/2025

behandelt fiinf zentrale Themen: den systematischen Status der Phdnomenologie
des Geistes; den Ubergang von der ,,praktischen Philosophie” zu einer ,,Philosophie
der Praxis” als das verniinftige Leben des objektiven Geistes; die spekulative
Psychogenese und Philogenese des Willens; das Wesen und die Widerspriiche des
Gewissens; sowie den Begriff der Personlichkeit bei Kant und Hegel. Jede Studie
isoliert ein Schliisselproblem im Hegel’schen System, doch zusammen artikulieren
sie eine breitere These: dass Freiheit keine abstrakte Voraussetzung ist, sondern ein
dialektischer Prozess, der sich in Sprache, Institutionen, Anerkennung und Geschichte
verwirklicht. Uber ihren exegetischen Wert hinaus illustrieren diese Studien Peroviés
umfassenderes philosophisches Projekt. Seine Schriften zeigen, wie spekulatives
Denken auch aufBlerhalb des dominanten analytischen Paradigmas lebendig bleiben
kann und wie regionale Traditionen - in diesem Fall der ehemals jugoslawische
intellektuelle Raum — mit universeller philosophischer Resonanz sprechen kénnen.
Indem er die systematische Koharenz von Hegels Philosophie verdeutlicht und sie in
den Herausforderungen der Moderne verortet, bekraftigt Perovi¢ die Notwendigkeit
der kontinentalen Philosophie als einer Form des Selbstverstindnisses, die sich
Fragmentierung und Reduktion widersetzt. Der Artikel argumentiert, dass die
Ubersetzung und Verbreitung von Perovi¢s Arbeiten ins Englische nicht nur eine
wissenschaftliche Aufgabe, sondern auch eine philosophische Verantwortung ist,
um sicherzustellen, dass seine Interpretation Hegels zu den globalen Debatten iiber
Freiheit, Subjektivitdt und die Zukunft der Philosophie beitragt.

Schliisselworter: Dialektik, Freiheit, Hegel, Kontinentale Philosophie, Milenko A.
Perovié, Praxis

Primljeno: 30.8.2025.
Prihvaceno: 29.10.2025.



Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perovi¢ M. A.
2-264: 1
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.29-47
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

ORHAN JASIC!

Fakultet islamskih nauka, Univerzitet u Sarajevu, BiH
Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH
KERIM SUSIC?

Filozofski fakultet, Univerzitet u Tuzli, BiH

POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU
MILENKA A. PEROVICA: RELIGIOLOSKA
SAGLEDAVANJA

Sazetak: U prvom dijelu teksta prezentirano je razumijevanje pojma religiologija (nj.
Religionswissenschaften) kao i njen suodnos s drugim znanstvenim poljima a napose
s filozofijom religije. Ukratko smo izdvojili znacaj i posebnost mita u religioloskom,
ali i u filozofskom diskursu. Potom je u nastavku rada predstavljena geneza i razvoj
spisateljskog interesiranja Milenka A. Perovi¢a za pojam mita i mitologije. Tom
prigodom detektirano je da je rije¢ o razdoblju koje je pocelo devedesetih godina
dvadesetog stoljeca te je trajalo sve do konca njegovog zivota. U navedenom periodu
Peroviceva pisana djela uglavnom su nastajala za nastavne potrebe u obrazovnome
procesu na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Novom Sadu, ali su pored toga
projicirane znanstvene studije i monografije koje su nadilazile udzbenicko Stivo. U
mnogim njegovim djelima iz tog razdoblja pojam mita pronalazi svoje mjesto kako
sporadi¢no tako i u intenzivnijoj filozofskoj refleksiji. Kada je rije¢ o mitu, primijetili
smo da se u Perovicevom znanstvenom diskursu javlja, kod nas manje poznata,
religioloska perspektiva. U tom kontekstu, Milenko A. Perovi¢ razvida i interpretira
Eliadeovo shvacanje mita i vremena te mu pri tome ucitavaijednu filozofsku dimenziju
u znanstvenom polju kojeg oslovljavamo kao historijska religiologija. Stoga smo na
koncu pokusali ukazati na povezanost izmedu Perovi¢evog razumijevanja mita s
historijskom religiologijom.

Kljuéne rijeci: Milenko A. Perovi¢, filozofija, religiologija, mit, Mircea Eliade

I E-mail adresa autora: orhan.jasic@fin.unsa.ba; orhanjasic@yahoo.com
2 E-mail adresa autora: kerimsusic@gmail.com

29



30 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

lako u filozofskoj tradiciji nije uobicajeno da se na samome pocetku tek-
sta iznose zakljucci, ipak bismo izdvojili da je pokojni profesor Milenko A.
Perovi¢ zasigurno bio jedan od najznacajnijih jugoslovenskih filozofa i pro-
fesora filozofije. U svome znanstvenome opusu dominantno je bio posvecen
polju prakticke filozofije, a napose filozofije morala i filozofije politike, kao
i njemacke klasi¢ne filozofije. Pored navedenog, a $to njegova djela jednim
dijelom razotkrivaju, u svome znanstvenome opusu posvetio je i odredenu
pozornost filozofijskoj, a mozemo slobodno kazati i religioloskoj refleksiji
pojma mita i mitologije, ali i mitske svijesti. Spomenuti pojmovi, pored polja
filozofije mogu se isto tako razvidati iz rakursa historije, knjizevnosti, lingvi-
stike, teologije, a svakako i religiologije. U kontekstu naseg teksta fokus je
usmjeren osim k filozofskom reflektiranju pojma mita u svijetlu Perovic¢eve
filozofije, takoder i na religiolosko razmatranje navedenog pojma. Posto je
religiologija kao znanstvena disciplina popriliéno nepoznata pa cak i zane-
marena na nasem jeziku, prije negoli nastavimo razmatrati Peroviceve vidike
0 pojmu mita, u nastavku rada ¢emo odredenu pozornost posvetiti i pojmu
religiologije kao i njenome suodnosu sa filozofijom.

1. RELIGIOLOGIJA

Religiologija ili religioznanost (njem. Religionswissenschaften) jest
sustavni pristup izucavanju jedne ili viSe religija. Prigodom proucavanja,
analiziranja, promatranja ili opisivanja odredene religije i njenih sastavnica,
religiolosko polaziSte za razliku od teoloskog jeste izvanjske istrazivacke
naravi. Religiolog svoje vlastito religiozno uvjerenje tijekom izucavanja
odredenog religijskog fenomena, opcéenito religije ili pak religija ‘ostavlja
po strani’.3 Vrijedno je, takoder, izdvojiti da se religiologija na nas jezik u
jednome Siremu smislu prevodi sa Znanost o izucavanju religija ili kao
Studij religije. Ipak, najsrodnija rije¢ na nasem jeziku za religiologiju jeste
religioznanost, §to je u sustini jezi¢na kovanica preuzeta iz poljskoga jezika.
Kada je posrijedi izucavanje religiologije u americkom govornom podneblju
koristi se jezicna konstrukcija Religious Studies. Za navedeno znanstveno
polje, istina u jednom suzenom smislu, na engleskom jeziku upotrebljavaju
se izrazi Comparative Religion ili Comparative Studies of Religion, ali ovom

3 Usp. Hock, K., Einfiihrung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche Buchgese-
lIschaft, Darmstadt, 2008., str. 7.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 3]

prigodom bismo akcentirali da su, zapravo, uporedne religije tek jedan se-
gment religiologije. No, americki pristup, koji je ujedno i snazno prisutan
i u drugim dijelovima anglofonog podneblja primjetno je drukciji u svome
epistemoloskome obrascu u odnosu na uvrijezeni kontinentalni tj. europsko-
kulturalni znanstveni pristup u religioznanosti.

Kada se govori o historijskome pocetku religioznanosti za njezinog ute-
meljitelja uzima se prvenstveno ime Friedricha Maxa Miillera (1823-1900).
Rije¢ je o znanstveniku njemackog porijekla koji je predavao i istrazivao na
Sveucilistu u Oksfordu. On je jo$ u devetnaestom stoljecu na oksfordskom
sveucilistu pokrenuo grandiozni projekat prevodenja stotinu svetih spisa
razlicitih religijskih tradicija na engleski jezik. Posebno polje njegovog znan-
stvenog interesiranja bila je komparativna mitologija. Za Friedricha Maxa
Miillera moguce je i kazati da je primus inter pares medu ocima religiologije.
Pored njega, iz tzv. formativnog razdoblja religiologije, u najznacajnija ime-
na medu ‘oceve religiologije’ ubrajaju se Joachim Wach (1898-1955) i Ru-
dolf Otto (1869-1937).4 Vrijedno je ovom prigodom istaknuti i da je znanost,
koja se Cesto spominje uz religiologiju zapravo i teologija, koja polazi od
nacela vjerujem prilikom eksplikacije religije ili odredenog njenog segmenta.
Medutim, rije¢ je o posve zasebnim oblastima sa samostalnim disciplinama.
I jedna i druga znanost mogu govoriti o posve identicnom fenomenu iz svoga
vlastitog rakursa. Kako smo ve¢ istaknuli, teologija za razliku od religiologi-
je u svom spoznajnom procesu polazi od nacela vjerujem.>

Sama religiologija dijeli se na dvije osnovne grane: sustavna religiologija
i historijska religiologija. Historijska religiologija dalje se razgranava na
poddiscipline: a. historija religije, unutar koje se izucava historija pojedinac-
ne religije kao $to su na primjer hinduizam, budizam, dzainizam, sikizam,
taoizam, konfucijanizam, S$intoizam, zoroasterizam etc. U ovome polju
religiologije poseban fokus usmjeren je prema svetim kazivanjima, simbo-
lima, mitovima, te opcenito konceptima vjerovanja i njihovom razvoju kroz
historiju, te b. historija religija koja se takoder naziva uporedna ili kompara-
tivna historija religija odnosno komparativne religije. Zadatak komparativne
historije religija jesu usporedbe, kojima se jasno utvrduje razliCitost, ali i
sli¢nosti izmedu dvije, ili vise religijskih tradicija. Tom prilikom istraziva-
nje vrlo Cesto se fokusira na samo jedan segment koji se pojavljuje u nekim

4 Usp. Jasi¢, O., ,,0 religiji i religioznosti”, Logos—casopis za filozofiju i religiju 2
(2/2014.), str. 84-85.

5 Usp. Silajdzi¢, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-As ‘arija, Bosanski kulturni
centar, Sarajevo, 1999., str. 66.



32 ARHE XXII, 44/2025

religijama. Tu se u jednome komparativnome kontekstu razvidaju posebno
simboli, mitovi, svete pripovijesti, molitve, obredi etc.°

Druga grana religiologije jeste sustavna religiologija. Unutar svog dijapa-
zona navedene grane religiologije samo ¢emo spomenuti sljedece discipline:
a. filozofija religije, koja pripada i polju filozofije, ali i znanstvenom polju
religiologije; b. sociologija religije, koja je ujedno i socioloska i religioloska
disciplina; c. psihologija religije koja pripada i psihologiji i religiologiji; d.
zatim, postoji i ekonomsko promatranje religije, kao i e. etnologija religije, te
f. fenomenologija religije, koja je s pravom neizostavna, a rijec je o zasebnoj
disciplini u ¢ijem su fokusu opisi odredenog religijskog fenomena izvana.
Dakle, zadatak fenomenologije religije jeste opis odredene religijske pojave.”

Iz prethodno recenog detektira se da su religija ili religije istrazivacki
predmet ove znanosti, te njenih disciplina i njihovih grana. Time se dolazi
i do kljunog pojma istrazivanja, a to je religija. U znanstvenoj literaturi
postoje brojne definicije religije dok i sama rijec religija koja je ustaljena u
nasem jeziku dolazi iz latinskog jezika, a ovaj pojam je ustaljen i u drugim
europskim jezicima poput njemackog, engleskog etc. Etimologija rijeci
religija proizilazi od rije¢i religo, religare Sto znaci, pored ostaloga, i pove-
zati. Vrijedno je izdvojiti da smo u Europi, $to je i razumljivo, pod snaznim
utjecajem latinskog i grékog jezika, a sukladno tome formirani su koncepti
razmiSljanja, te stru¢ni i znanstveni instrumentarij odnosno pojmovlje.8

Inace, kako smo prethodno naznacili, u literaturi se mogu iscitati brojne
definicije religije, te su iz svog rakursa religiju definirali teolozi ali i filozofi,
psiholozi, sociolozi, filolozi, histori¢ari etc. Sasvim prirodno, te slijedom
unutarnje logike odredenih znanosti, javljaju se diferentna polazista prilikom
definiranja i1 odredenja pojma religije, zbog cega su mnogi autori sukladno
svom bazi¢nom polazistu definirali religiju. No ipak, religija se veoma cesto
poima kao ¢vrsto povezan sustav vjerovanja, moralnih normi i obicaja koji
se odnose na svete, tj. izdvojene i zabranjene stvari, a povezanih u zajednicu

6 Usp. Wach, J., Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschafistheoretis-
chen Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924., str. 73-111.

7 Usp. Jasi¢, O., ,,Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15
(55/2012), str. 215-226.

8 U drugim kulturama i civilizacijama primjetne su brojne razli¢itosti. Tako se, na primjer,
na sanskrit jeziku, tj. jeziku drevnih Indijaca, za religiju koristi pojam darma. No, doslovni
prevod pojma darma znacio bi zakon, obicaj, poredak. Takoder, u istoj religiji koristi se pojam
pakti $to znaci vjerovanje. U indijskome susjedstvu tj. Kini rabi se termin Dao, kojeg religi-
olozi i filolozi poimaju kao religija, premda se navedeni pojam s vremena na vrijeme prevodi
i sa uzim, a katkada i sa $irim znacenjima. Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Za-
greb, 2004., str. 6.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 33

religioznih ljudi.® U navedenoj definiciji primje¢ujemo pojam svetoga. Sveto
je sve ono Sto izaziva strahoposStovanje u covjeku, to je ono pred ¢ime ljudsko
bice drhti i §to istinski postuje. Putem razumijevanja i doZivljaja svetog, nu-
minoznog, homo religiosus otkriva vrijednosti zivota, potom shvaca duznost,
grijeh, poslusnost, sluzbu, potrebu za iskupljenjem, neophodnost pomirenja,
oprosta i pokajanja.l9 Osim prethodno navedenog, u ovome kontekstu putem
pojma svetog homo religiosus poima i filozofsku kategoriju vremena, te sa-
mim time dolazimo i do pojma mita u religioloskom kontekstu.

Motreno iz religioloskog rakursa, mit se moze definirati kao sveto kazi-
vanje o neCemu $to se davno dogodilo i §to predstavlja smjerodavnicu, odno-
sno paradigmu za ovozemaljsko djelanje u svim razdobljima.!! Nadalje, neki
¢e autori tvrditi da je mit zapravo sveto znanje o primordijalnom znacenju
svakog fenomena. Upravo tu dolazi do simbioze poimanja znanja i vremena,
posto se mit dakako prema toj vrsti vjerovanja odigrao u mitskom vremenu
koje je sveto, te kao takvo i paradigmati¢no.!? Osim toga, vrijedno je istaci
da je mit teorijski, dok je ritual pak prakti¢na manifestacija religioznog isku-
stva. U skladu s nekim religiolo§kim shvacanjima,!3 putem rituala ustvari se
ozivljava sveto vrijeme. Buduc¢i da fenomen rituala nije u fokusu naseg rada,
stoga mu nec¢emo dalje ukazivati pozornost.

Posebno je vazno izdvojiti da znameniti religiolog Mircea Eliade pri-
mjecuje kako se u svakodnevnome govoru rije¢ mit koristi da bi se oznacila
izmisljotina ili iluzija, premda u religioloSkome vokabularu oznacava ,,svetu
tradiciju, prvobitno otkrovenje, uzor.”!4 Eliade opisuje mit kao svetu pricu
odnosno dogadaj koji se odigrao u prvim vremenima, tj. u svetome vremenu
na samome pocetku. Mit, sukladno navedenome misliocu priopéava djelova-
nje nadnaravnih ali i zbilju kozmosa, svijeta, ili pak nekih dijelova okolisa
poput biljnih ili Zivotinjskih vrsta etc.!> Ovdje svakako ne treba izostaviti

9 Usp. Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog Zivota: Totemisticki sustav u Australiji,
Naklada Jesenski i Turk, Hrvatsko sociolosko drustvo, Zagreb, 2008., str. 101.

10 Usp. Otto, R., Das Heilige, Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein Ver-
hdltnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004., str. 5-183.

11 Svakako da je zanimljivo i religiolosko poimanje mita profesora Pure Suinji¢a: ,Mit
¢uva uspomenu na izvorno, prvobitno, arhetipsko i ¢isto iskustvo sa stvarima i bi¢ima. Onaj
ko ne poznaje mit, udaljen je od bozanskog u sebi i u svetu oko sebe: on je izgubljeno se¢anje
na svoj podetak.” Susnjié, B., Religija I, Cigoja $tampa, Beograd, 2009.

12 Usp. Ibid., str. 135-149.

13 Usp. Ibid.

14 Usp. Eliade, M., Aspekti mita, Factum izdavastvo, Beograd 2017. str. 5.

15 Usp. Eliade, M., Mit i zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970, str. 9. Elijadeov religioloski
metod u eksplikaciji religijske tematike, a samim time i mita, temelji se na tome, $to se koristi
historijski metod. Naime, religijska pojava odnosno mit ne moze egzistirati van historijskog



34 ARHE XXII, 44/2025

¢injenicu da mitovi u nekim drustvima imaju centralnu poziciju tijekom for-
miranja vjerovanja, rituala, moralne obicajnosti, ali i cjelokupnog drustvenog
Zivota.10

Inace u novijoj historiji formirala se i znanost o mitovima koja se nazi-
va mitologija. Tako se unutar mitologija u jednome grubome smislu razvila
i religioloska klasifikacija mitova na: teogonijske, etioloske, te eshatoloske
mitove, a o ¢emu ¢e biti viSe rijeci u kasnijem dijelu rada.!”

U nastavku ¢emo u osnovnim crticama razmotriti razumijevanje mita u
odnosu na filozofiju religije, buduci da ona koegzistira kako kao grana reli-
giologije, jednako tako, ako ne i viSe, kao samostalna filozofska disciplina.

Paradoksalna je historija odnosa mita i filozofije, te njegove upotrebe u
filozofskom diskursu, od kritike mitskog misljenja do njegova prihvacanja,
preko odbacivanja i rehabilitacije, do potiskivanja mitotvorackog u filozofiji,
ali i ponovnog isticanja vaznosti ispravnog razumijevanja mita, posebno na-
kon njegove zloupotrebe u 20. stolje¢u. Medudjelovanje mita i filozofije ve¢
je prisutno u najranijem razdoblju filozofskog misljenja kod predsokratika.
Naime, utjecaj starogrckih pjesnika, poput Homera i Hesioda, naroc€ito njiho-
vih kosmogonijiskih i teogonijskih mitova od presudnog su znacaja za obli-
kovanje grcke kulture. Neposredno ¢e tako epska anticka tradicija formirati
i publiku kojoj se obracala. Upravo ¢e tu Cinjenicu prilikom pisanja svojih
rasprava imati na umu prvi gréki filozofi. Naprasno odbacivanje klju¢nih
obiljezja vremena koje su svjedocili ukljucivalo je bojazan od neprihvacanja
neceg novog Sto je filozofija zasigurno predstavljala. Medutim, pogresno je
zakljuciti da je filozofija nastala iz mita, ve¢ je prije svega treba razumijeva-
ti kao reakciju, odgovor i protivljenje mitskom misljenju. Uvjetno kazano,
filozofsko pripitomljavanje mita dugotrajan je proces koji ¢e svoj vrhunac
dosti¢i u Platonovoj filozofiji. Pored sustavne kritike tradicionalne grcke mi-
tologije, njegovi dijalozi ipak obiluju filozofskim idejama koje su iskazane u
mitskoj formi.!8 Platon nije samo reinterpretirao stare mitove ve¢ je i sam bio

konteksta, te se opc¢enito unutar historijskog pristupa u religiji koristi takoder i fenomenoloski
metod, koji za cilj ima odrediti /ocus religijskog fenomena. I u trecoj etapi, koja bi zapravo
trebala biti i posljednja, primjenjuje se hermeneuticki metod, kojim se deskribiraju religijski
fenomeni u historiji, pri ¢emu je vrlo vazno rabljenje komparativne metode, kojom se porede
simboli 1 mitovi i sli¢no. Usp. Poupard, P., Religije, Kulturno informativni centar naklada Je-
senski 1 Turk, Zagreb, 2007., str. 11-12.

16 Usp. Dogan, N. U potrazi za Bogom, Teologija u Dakovu, Pakovo, 2003., str. 82.

17 Usp. Susnji¢, B.,Religija 1, str. 136-137.

18- Opsirnije, 0 najvaznijim mitovima u Platonovim dijalozima, te njihovim glavnim filo-
zofskim aspektima, vidjeti, Partenie, C. (ur.), Plato’s Myths, Oxford University Press, Oxford,
2004.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 35

vrhunski mitotvorac, stvarajuéi tako vlastite mitove u kojima ¢e iznijeti svoja
filozofska razmatranja.!® Za razliku od Platona, njegov ¢e uéenik Aristotel
gotovo u potpunosti napustiti, uvjetno kazano, tradiciju upotrebe filozofskog
mita u svojim djelima. Medutim, na jednom mjestu u Metafizici, ipak ¢e Ari-
stotel ustvrditi kako je ljubav prema mitu, koji posjeduje obiljezje cudesnog,
zapravo u odredenom smislu i ljubav prema filozofiji.20 Vazno je ista¢i da
se od renesanse pa naovamo vrlo Cesto sa mitologijom prozima ezoterijska
odnosno kasnije perenijalna filozofija, $to neki autori pogresno dovode u
svezu sa filozofijom. S druge strane, prosvjetiteljstvo ¢e odlucno odbacivati
upotrebu mita u filozofiji, pripisuju¢i mu obiljezje praznovjerja koje nije u
suglasju s razumom. Medutim, kasnije ¢e Schelling u svojim djelima revi-
talizirati upotrebu mita u filozofskom diskursu. Kao §to je poznato, za njega
ée mit postati simbolicko otkrovenje apsoluta.?! Sto se pak tice suvremene
filozofije, posebno je u okviru ovog rada vazno ista¢i Cassirerove doprinose
razumijevanju uloge mita u druStvenom kontekstu.22 U svome najvaznijem
djelu Filozofija simbolickih oblika?3, te posebno u posthumno objavljenoj
raspravi Mit o drzavi,?* Cassirer ¢e zapravo u potpunosti promijeniti para-
digmu suvremenog poimanja mita. Povezuju¢i romantizam, antropologiju i
modernu semiotiku, u svojim ¢e razvidanjima o mitu pokazati kako je rijec
0 vaznoj i ispravnoj simbolickoj formi pomocu koje je moguce konstruirati
znacenja.

19 Na primjer, jedna od najvaznijih filozofskih rasprava ikada napisanih, Platonova Drzava,
zavrsava eshatoloskim mitom o Erovom putovanju u drugi svijet. Usp. Platon, DrZava, prev.
Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969., knjiga X, 614 i dalje.

20 Usp. Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveucilisna naklada Liber, Zagreb, 1985.,
982b16-18.

21 Pored Schellingovog najpoznatijeg djela, Filozofija umjetnosti (Schelling, F. W. J.,
Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveucilisna naklada, Zagreb, 2008.), ovdje
posebno treba istaéi njegova kasna predavanja o filozofiji mitologije, naro€ito raspravu Histo-
rijsko-kriticki uvod u filozofiju mitologije (Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction
to the Philosophy of Mythology, prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New
York Press, Albany, 2007.).

22 Usp. Dzini¢, L, ,,Filozofija i politi¢ki mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”, Obnov-
ljeni Zivot 70 (4/2015), str. 489-491.

23 Usp. Cassirer, E., Filozofija simbolickih oblika, prev. Kostresevi¢, O., Knjizevna zajedni-
ca, Novi Sad, 1985.

24 Usp. Cassirer, E., Mit o drzavi, prev. Safarik, O., Nolit, Beograd, 1972.



36 ARHE XXII, 44/2025

2. KRATKI OSVRT NA ZIVOT I DJELO M. A. PEROVICA

U nastavku teksta u najosnovnijim crticama izdvojit ¢emo osnovne se-
gmente iz Zivota profesora Perovi¢a buduéi da je intenzivnije prezentirana
njegova biografija na drugim mjestima. Profesor Milenko A. Perovi¢ rodio
se 1950. godine u Vrbasu (Vojvodini). Temeljni studij filozofije zavrSio je
na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu, dok je pak doktorirao na
Sveucilistu u Zagrebu pod mentorstvom praksisovca i profesora etike Milana
Kangrge. Prije negoli je postao univerzitetski nastavnik, Milenko A. Perovi¢
je radio u rodnome gradu kao uposlenik Radni¢kog univerziteta i kao gimna-
zijski nastavnik. Od 1977. godine zaposlen je u Pokrajinskom komitetu Sa-
veza komunista Vojvodine (PK SKV) pri Centru za marksisticko obrazovanje
1 idejno-politicko osposobljavanje ,,Stevan Doronjski”. Centar se nalazio u
Novom Sadu, a profesor Perovi¢ obavljao je duznost tajnika, a poslije i ured-
nika Casopisa Savremenost kojeg je publicirala navedena institucija. Potom
od 1987. godine pocinje predavati na Filozofskom fakultetu Univerziteta u
Novom Sadu, gdje je radio sve do odlaska u mirovinu. Na Univerzitetu u
Novom Sadu prosao je izbor kroz sva naucno-nastavna zvanja tj. od docenta
do redovnog profesora. Svakako je neophodno istaknuti da je prof. dr. Milen-
ko A. Perovi¢ utemeljio studij filozofije na Filozofskome fakultetu u Novom
Sadu jos davne 1988. godine, a zajedno s nekolicinom kolega pokrenuo je
2004. godine casopis Arhe.?

Prije negoli nastavimo razvidati tematiku vezanu za pojam mita u
Perovicevom filozofsko-religioloSkom diskursu, samo bismo jo§ izdvojili
nekoliko segmenata vezanih za znanstveno-nastavno djelanje pokojnog pro-
fesora Milenka A. Perovi¢a. Naime profesor Perovi¢ je u svojoj veoma bo-
gatoj znanstvenoj, a zasigurno i nastavnickoj, te uciteljsko-odgojnoj karijeri
ostavio vrlo snazan trag na juznoslovenskom prostoru. Kada je rije¢ o Cisto
znanstvenoj produktivnosti o tome svjedoce njegove dvadeset i tri publicira-
ne knjige kao i brojni znanstveni i stru¢ni radovi i kolumne.26 Kada je rije¢

25 Usp. Milenko A. Perovi¢, Filozofija politike, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva,
Podgorica, 2019., str. 421-422. (Biljeska o autoru); Takoder, usp. Gruhonji¢, D., ,,Profesor
Milenko Perovi¢ — filozof blistavog uma”, Autonomija: Portal gradanske Vojvodine (2. 1.
2024.). Dostupno na: https://autonomija.info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/
(Pristupljeno: 2. 7. 2025.)

26 Ovom prilikom ¢emo nabrojati neka od njegovih djela: Svijet malogradanina, August
Cesarec, Zagreb, 1989.; Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.; Grani-
ca moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.; Problem pocetka u filozofiji: Uvodenje u Hegelovu
filozofiju, Vrkati¢, Novi Sad, 1992.,; Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001.; Istorija filozo-
fije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2003.; Uvod u filozofiju s policijskom



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 37

o djelu profesora Perovica i tu je zasigurno primjetna evolucija. Prvobitni
zamah u znanstvenome razvoju, osim njegove osebujne naravi, dao mu je
njegov profesor i mentor Milan Kangrga. Upravo na tragu praksis filozofije
profesor Perovi¢ razvija svoju filozofsku misao i znanstvenu djelatnost i to
narocito osamdesetih godina pa sve do kraja zivota. No u njegovome filo-
zofskome opusu, posto je i sam bio polihistor, paralelno uz navedeni tok, od
devedesetih godina pocinje se postupno otvarati prostor i za neke druge teme
poput mita, religije, a kasnije i bioetike etc. Posebnost njegovog filozofskog
spisateljstva oCituje se u tome S$to je za brojne module koje je predavao na
Filozofskom fakultetu zgotovio i udzbenike,?” medu kojima se nalaze i dje-
la unutar kojih se detektiraju sadrzaji vezani za pojam mita u filozofskom
diskursu. Osim toga bio je izuzetan te izrazito odgovoran univerzitetski pre-
davac i mentor o ¢emu zasigurno svjedoce njegovi brojni studenti kojima je
predavao tijekom nekoliko desetlje¢a. Pored prethodno iznesenog, bitno je
izdvojiti, a Sto je nazalost rijetkost u akademskoj zajednici, da se potrudio
odgojiti 1 obrazovati nove generacije danas u podrucju bivse Jugoslavije ali
i u svijetu prepoznatih profesora u polju anticke filozofije i bioetike, ili pak
njemacke klasi¢ne filozofije i filozofije religije etc., koji su intenzivno nasta-
vili dalje njegovati navedeno znanstveno podrucje.2® Nakon kratkoga osvrta
o zivotu i djelu profesora u nastavku teksta ¢emo razmotriti pojam mita u
filozofskom odnosno religioloskom diskursu u Perovi¢evom djelu.

etikom, Futura publikacije, Novi Sad, 2003.; Uvod u etiku, Savez pedagoskih drustava Vojvo-
dine, Novi Sad, 2003.; Prakticka filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad,
2004.; Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.; Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko
drustvo , Zagreb, 2011.; Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi
Sad, 2012.; Karakteri: Eticka parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.; Filozofija morala, Cenzura,
Novi Sad, 2013.; Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.;
Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i knjizevnost, Cetinje, 2017.; Filozofija
politike, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva, Podgorica, 2019.

27 Iz prethodno navedenog popisa najznacajnijih Peroviéevih djela, kao udzbenici se mogu
izdvojiti sljede¢i naslovi: Istorija filozofije, Etika, Uvod u filozofiju, Uvod u etiku, Prakticka
filozofija, Vrijeme cinizma, Filozofija morala, Filozofija politike.

28 Ovom prigodom bismo samo istaknuli da je Perovi¢ev prvi uéenik prof. dr. dr. he. Zelj-
ko Kaluderovi¢ dobio pocasni doktorat Sveucilista u Ateni. Dok je drugi nastavnik prof. dr.
Stanko Vlaski nastavio njegovati polje njemacke klasi¢ne filozofije, ali i filozofije religije na
mati¢nome odsjeku kojeg je utemeljio njihov mentor, koji ih je pratio od prvih studentskih
dana, potom mentoriranja diplomskih, magistarskih i doktorskih radnji odnosno svih stupnje-
va prilikom izbora u znanstveno-nastavna zvanja.



38 ARHE XXII, 44/2025

3. MIT U DJELU PROFESORA MILENKA A. PEROVICA

Profesor Milenko A. Perovi¢ je zasigurno ostavio na podrucju nekadas-
nje Jugoslavije bogat i pregnantan znanstveni opus, $to je vise nego o€ito iz
njegove spisateljske ostavstine u polju prakticke filozofije nastale i razvijane
na tradicionalnoj kontinentalnoj matrici, te posebno u podrucju filozofije
njemackog klasi¢nog idealizma i etike. No, skrenuli bismo pozornost da je
Milenko A. Perovi¢, koliko je nama poznato, tijekom devedesetih godina
proslog stolje¢a postupno poceo posvecivati paznju konceptu mita u svome
filozofskome radu. Naime, prelaskom u radni angazman na Univerzitet u
Novom Sadu profesor Perovi¢ zapocinje sa svojom predavackom karijerom
sveuciliSnog nastavnika.2® Tom prilikom nastaju i njegova izuzetno vrijedna
djela od kojih su neka direktno proizasla iz nastavnog procesa za potrebe
sveuciliSne nastave, a o ¢emu je vise rijeCi bilo na prethodnim stranicama
ovog rada.30 U tom kontekstu, svakako je vazno ista¢i da je u nekim od tih
publikacija profesor Perovi¢ analizirao i pojam mita. Osim toga, uzimajuci u
obzir njegovu osobnu karakteristiku polihistora, moguce je uociti da se prili-
kom razmatranja mita u svojim djelima nije isklju¢ivo zadrzao na njegovom
filozofskom razumijevanju, nego je ovaj filozofski ali religioloski problem
nastojao sagledati u jednom Sirem kontekstu. Nema sumnje da je Perovice-
vo razumijevanje mita bilo dominantno filozofsko, s tim da se od pocetka
dvadeset i prvog stoljeca, tj. u njegovom kasnijem odnosno posljednjem raz-
doblju zivota mogu primijetiti i snazniji religioloski pogledi na ovaj temat.3!

Tijekom prosudivanja Perovi¢evog razumijevanja mita mogucée je
identificirati sistematiCan razvoj poimanja navedene topike. Shodno naSem
mapiranju Perovievog znanstvenog interesa za mitologiju i mit, primijeti-
li smo da se ova problematika moze pronaci u pet knjiga i dva znanstvena
teksta.32 Naime, u njegovim ranijim knjigama i tekstovima, nastalim tijekom

29 Ovdje bismo ponovili i podatak koji je otprije poznat iz profesorove biografije, a to je
da je tijekom sedamdesetih godina prosloga stolje¢a bio gimnazijski profesor u Vrbasu. Ovo
je 1 viSe nego znacajan podatak, jer buduc¢im istrazivac¢ima zivota i djela profesora Perovica
mnogo kazuje, posto vjerujemo da je zapravo nastavnicko iskustvo rada u gimnaziji bila izvr-
sna ,,uciteljska” podloga, tj. priprema za daljnju Perovi¢evu predavacku nadogradnju odnosno
univerzitetsku karijeru.

30 Usp. sa fusnotom 26.

31 Vise religioloski pristup detektira se prvo u tekstu ,,Mitologija versus filozofija povijesti”,
Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27, a zatim i u modificiranoj varijaciji znanstvenog rada koji je
uvrsten u knjigu Filozofski brevijar, str. 85-133 u poglavlju Mitologija versus filozofija povije-
Sti.

32 Kada je rije¢ o knjigama u kojima se razvida pojam mita to su: Istorija filozofije, Etika,
Filozofija morala, Prakticka filozofija, te na koncu Filozofski brevijar. Od radova izdvajaju se



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 39

devedesetih godina prosloga stoljeca, kao Sto su Istorija filozofije, profesor
Perovi¢ naocigled se samo sporadi¢no osvrée na pojam mita u ¢isto pedagos-
kom smislu te rije¢i. Ipak tom prilikom involvira vrlo znacajne pojmove za
razumijevanje navedene tematike, a to su mit, mitologije, te mitska svijest.
Posebno ¢e u svojim kasnijim djelima i filozofskim osvrtima ovaj potonji
pojam intenzivnije potencirati. No, ni u kojem slucaju ne treba zanemariti
kronoloski segment razvoja navedenog istrazivackog interesa, buduci da je,
kako smo to upravo naznacili, de facto devedesetih godina u svome udzbe-
niku Istorija filozofije otvorio diskurs o mitologiji i mitu. Ubrzo nakon toga,
u tekstu Mitologem sudbine i radanje moralnosti, nastavlja produbljivati
tematski odnos izmedu filozofije i mitologije.

Tijekom prvobitne interpretacije pojma mitologija, Milenko Perovi¢ ga
predstavlja na jedan pomalo uvrijezen nacin u svakodnevnoj jezicnoj kulturi,
vezujuéi ga tako za fantaziju, imaginaciju, ali i politeisticki pogled na svijet
neodvojiv od magijske svijesti, teogonija i sudbine.33 Stavise, u Peroviéevom
spisateljstvu tijekom devedesetih godina prosloga stolje¢a, mitologija je
za njega nadalje bila i ,,rudimentni istorijski oblik religije”.3* Na tom tragu
odreduje i objas$njava pojam mita, koji za njega u navedenom periodu nije
nista drugo negoli ,,bajka, kaza, pria, saga, rije¢, legenda.”.35 Kako bi pre-
zentirao sustinu mita, u slicnom kontekstu koristi i pojmove poput mitoloske
fantazije.

Budu¢i da su pojedini filozofi pisali ,,mitskim jezikom” kako bi izrazili
svoje filozofske ideje, s druge strane profesor Perovi¢ sasvim korektno u
znanstvenome smislu, pa i pomalo kontradiktorno, izdvaja i istice vrijednost
mita za helensku filozofiju. Upravo u tom smislu navodi i Platonov znacaj.3¢

,,Mitologem sudbine i radanje moralnosti”, u Beki¢, T. (ur.), Mit: zbornik radova, Filozofski
fakultet, Novi Sad, str. 93-100., kao i ,,Mitologija versus filozofija povijesti”. Oba navedena
teksta kasnije su u izmijenjenim formama prenesena i u knjige, prvi u Etiku te kasnije u Filo-
zofiju morala, a drugi, $to smo u prethodnoj fusnoti naznacili, u Filozofski brevijar.

33 Pojam mitologije profesor Milenko A. Perovi¢ definira na slijede¢i naéin: ,,Mitologija je
fantasticki 1 slikovni sistem prica (mytos je prica, bajka, skaska, saga, legenda, pripovijest)
o postanku svijeta, bogova i ¢ovjeka. Ono ispri¢ano u pri¢i uzima se kao odvojeno od pripo-
vjedaca, kao predstavljeno koje se uzima kao da ima samostalno postojanje svijeta, uredenog
sudbinskim i bozanskim silama. Svijet se shvata kao sudbinski poredak u kome djeluju natpri-
rodne bozanske sila i bi¢a, ali i traze objasnjenja nastajanja svih strana prirodnog svijeta, kao
i narodnog zivota (vatra i zrtva, postanak drzave, zemljoradnja, zakon, brak, vladarske loze
itd.).” Perovi¢, M. A., Istorija filozofije, str. 41.

34 Tbid.

35 Ibid., str. 313.

36 Pojedini stari filozofi govorili su mitski. Koristili su stare mitove ili ih i sami stvarali,
osobito Platon. Ponegdje je on vise cijenjen zbog lijepih mitova, kojima obiluje njegovo djelo



40 ARHE XXII, 44/2025

Dakle, Perovi¢ u svome prvobitnome bavljenju pojmom mita ipak primjecuje
i naglasava njegov suodnos s filozofijom, ne odstupajuci od klasicne hipo-
teze prema kojoj se filozofija pojavljuje upravo ,,suprotstavljanjem logosa
mitosu”,37 te se tako u svojim radovima pocinje nesto otvorenije odnositi
prema ovom konceptu. U kasnijim spisima, nastalim kroz modifikaciju teksta
Mitologem sudbine i radanje moralnosti, novosadski profesor intenzivnije
pocinje naglaSavati i eksplicirati pojmove poput mitologema33, ali i mitolos-
ke svijesti.3? Drugim rije¢ima, dolazi do odredene evolucije, pa mogli bismo
kazati i umjerenijeg pristupa prema pojmu mita i mitologije.

Iz nesto drukcije perspektive, a §to je svakako vrijedno paznje, jest da
odredene mitologeme poput sudbine, profesor Perovi¢ pocinje promisljati
iz podrucja filologije i historiografije, Sto je znanstveni pristup ocigledan i
u historijskoj religiologiji koja je nastala i razvijana na temelju Wachovog
metodolosko-religioloskog obrasca. Osim toga, tijekom razmatranja mitova,
a na identicnome metodoloskome tragu, moguce je prosudivati i religioloske
pojmove poput proro¢anstva, gatanja etc. Nadalje, novosadski filozof se ne
zadrzava samo na filolosko-filozofskoj analizi religioloskih pojmova, nego,
primjerice, usporedbom grckih, rimskih, egipatskih i mezopotamskih mitova
dodatno pojasnjava pojam sudbine.#0 Sto se pak ti¢e istoénjackih mitolo-
gija, Perovi¢ se katkada ¢isto u informativnome odnosno plosnome smislu
referira na njihovu pojavu, te na tragu Hegela naglasava inferiornost duha
ovih mitologija,*! §to s druge strane nije religiolosko ve¢ zapravo filozofsko
¢itanje historije religija.

Nakon prvotnog perioda, kojeg bismo slobodnije mogli osloviti kao rani
period bavljenja idejom mita, Kangrgin ucenik pocetkom dvadeset i prvog
stolje¢a otvara nove pristupe razumijevanju pojma mita na nasem jeziku.
Takovrstan pristup najprije je otvorio s knjigom Prakticka filozofija, te na-
stavio, Sest godina poslije, objavljivanjem teksta Mitologija versus filozofija
povijesti. InaCe navedeni ¢lanak je preuzet i u knjizi Filozofski brevijar ¢ime

nego zbog spekulativnog izlaganja filozofskih ideja.” Ibid., str. 41.

37 Tbid.

38 Mitologem oznacava jedan mitoloski element, motiv, lik, scenu ili size. Mitologem ima
odliku da je globalan, univerzalan, Siroko rasprostranjen u kulturama naroda svijeta. Napri-
mjer: mitologem prvog Covjeka, svjetskog drveta, potopa etc. Mitologem se oznacava i kao
»mitoloski arhetip«.” Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 214.

39 Mitoloska svijest se pribira iz vlastite beskrajne proizvodnje konkretnih bajki kao parci-
jalnih interpretativnih slika svega §to je u njenom vidokrugu”, Ibid.

40 Usp. Perovi¢, M. A., Etika, str. 262-270

41 Usp. Milenko A. Perovi, Istorija filozofije, str. 264.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 4]

je na odredeni nacin i zatvoren Perovicev ciklus intenzivnijeg pisanja o poj-
mu mita.

Dakle, pocetkom dvadeset i prvog stoljeca je objavljena knjiga Prakticka
filozofija, a u njenom odjeljku Filozofija povijesti te u podnaslovu Mitoloska
predstava vremena, Milenko A. Perovi¢ eksplicitnije se pored filozofskog,
otvara i prema religioloSkom razvidanju mita, posebno naglasavaju¢i suod-
nos vremena i mita. Osim recenog, biva oprezan prema perenijalnom toku
koji se takoder moze detektirati u djelu Mircea Eliade, a koji se u literaturi
vrlo Cesto identificira kako sa filozofijom tako i s religiologijom.

Medutim, na tragu Eliade, $to je veoma indikativno, u svoje djelo uvodi
pojam mitskog odnosno svetog vremena koje je proizaslo iz mitske ili sim-
bolicke svijesti kao takve. Nasuprot mitskog ili sakralnog vremena pozicio-
nirano je empirijsko vrijeme. Odmah moramo ista¢i da u navedenom djelu,
Perovi¢ zapravo pise uvertiru za daljnja poglavlja koja su u potpunosti filo-
zofski orijentirana i pisana, poput Kozmoloska filozofija i problem vremena,
zatim Platon i platonicko misljenje vremena, te sve do zadnjeg potpoglavlja
Hajdeger: problem vremena i povijesti. Dakako, u odjeljku Mitoloska pred-
stava vremena snazno je izrazena i religioloska dimenzija razumijevanja
mita primarno na osnovu Eliadeovog religioloskog shvatanja, ali kod koga se
mogu detektirati i segmenti perenijalne filozofije. U tom kontekstu posebno
treba izdvojiti da se koristio Eliadeovim djelom Mit i zbilja*? u srpskohrvat-
skom prijevodu, kao i originalnim uratkom Le mythe de [’eternel retour.%3
Filozofsku kategoriju vremena* ne interpretira isklju¢ivo iz perspektive
filozofije povijesti, nego se otvara i za religioloSka obzorja, tj. historiju
religija, te na koncu i za perenijalnu filozofiju. Stoga i pojam mitskog od-

42 Prijevod ovog djela su sacinili Mirna Cvitan i Ljerka Mifka, te je naslov odreden ad
sensum. Profesor Perovi¢ se koristio upravo ovim prijevodom, tj. izdanjem: Eliade, M., Mit i
zbilja, Matica hrvatska, Zagreb, 1970. Zanimljivo je primjetiti da je navedeno djelo ponovno
prevedeno i publicirano prvo u Zagrebu u prijevodu Natase Pejovi¢ (Eliade, M., Aspekti mita,
Demetra, Zagreb, 2004.), a kasnije i u Srbiji u prijevodu Dusana Jani¢a (Eliade, M., Aspekti
mita, Factum izdavastvo, Beograd, 2017.).

43 Istaknuli bismo da je ovo djelo u meduvremenu prevedeno na hrvatsku jezi¢nu varijaciju,
koju je u potonjim djelima profesor Perovi¢ i dalje koristio. Usp. Eliade, M., Mit o vjecnom
povratku, Naklada Jesenski i Turk, Zagreb, 2007.

44 Zanimljiva je i Peroviceva filologijska eksplikacija pojma vremena, koju je moguée i8¢i-
tati u nekoliko njegovih djela, ali mi ju navodimo shodno knjizi Prakticka filozofija: ,,Etimolo-
gija sveslavenske rijeci vrijeme upucéuje na staroslavensko i praslavensko ,,vretmen” (ono $to
se vraca, okrece, vrti) i indoevropsko ,,uert” s istim znac¢enjima. Dnevno i godiS$nje kretanje
sunca sjedinjava ideju cikli¢nosti vremena i prostora, kako u njihovoj primjeni na kozmicke
vremensko-prostorne, tako i na socijalne procese (brac¢ni odnos, struktura naseobina etc.).”
Perovi¢, M. A., Prakticka filozofija, str. 242.



42 ARHE XXII, 44/2025

nosno svetog vremena ne objasnjava kao profano nego kao pravrijeme, $to
je de facto religioloska konstrukcija. U svetome ili mitskom vremenu# se
razvijaju i mitovi, koje klasificira, istina na tragu Eliade, kao kozmogonijske,
antropogonijske, etioloske i eshatoloske mitove.4¢ Prilikom sagledavanja
mita primjecuje da je mitsko vrijeme zasnovano na ideji cikli¢nosti, kao i da
je neodvojivo od rituala, u ¢ijem se vremenu zapravo samo ponavlja mitsko
vrijeme pocetka.4’ Zanimljivo je da profesor Perovi¢ primjeéuje dvije vrste
razumijevanja pojma vremena kod historicara religije Eliadea, a to su mit-
sko, koje je zapravo cikli¢no, te linearno, tj. filozofsko poimanje vremena.
Upravo u tome nadalje primjecuje religiolosko svojstvo tzv. renovatio koje je
zapravo ,,obnavljanje kozmogonije, kojim se omogucuje zapocinjanje novog
ciklusa (nove godine). Regeneracija vremena je cikli¢no i ritualno vracanje
u projiciranu proslost kao uslov ,,budu¢nosnog” zasnivanja novog ciklusa
zivota. Svaki mogucéi Zivotni novum smjesta se u tu projekciju.4® Spominjuéi
filozofsko razumijevanje kategorije vremena, najkrac¢e kazano, Eliade prema
Perovi¢evom filozofskom sudu ne razumije modernu filozofiju povijesti. Te
je ova filozofska disciplina zapravo terra incognita za Eliadea bez obzira §to
ju je rumunjski religiolog pokusao involvirati u svojoj religioloski diskurs.4?

45 Mitsko vrijeme pocetka je ,,snazno vrijeme”, jer ga je preobrazila aktivna i stvaralacka
prisutnost nadnaravnih biéa. Izricu¢i mitove, ponovno se vraca daleko vrijeme, na neki nacin
postaje se »suvremenikom« prizvanih dogadaja, dijele¢i prisutnost bogova i heroja. Jednom
rije¢ju, mogli bismo kazati da se »prozivljavajuci« mitove izlazi iz svakodnevnog kronolos-
kog vremena i stupa u kvalitativno sasvim razli¢ito »posveéeno« vrijeme, istodobno prvotno
i beskona¢no povrativo. Stoga se moze govoriti 0 »snaznom« vremenu mita: to je »sveto«
¢udesno Vrijeme kada se nesto novosnazno i znacajno u potpunosti ispoljilo.” Eliade, M., Mit
i zbilja, str. 20-21.

46 Profesor Perovi¢ u svom potonjem tekstu na vrlo koncizan nacin obja$njava navedene
vrste mitova: ,,U kozmogonijskim, antropogonijskim i etioloskim mitovima mitsko vrijeme
ima status jednog od centralnih mitologema: kozmogonijski mitovi iskazuju prostorno-vre-
menske parametre zbiljnosti, njeno aktualno sinhronijsko stanje, veze i funkcije njenih dijelo-
va, te dijahroniju vasione kao uzro¢no-posljedi¢ni odnos; antropogonijski mitovi objasnjavaju
postanak covjeka (ljudskog roda ili odredenih naroda ili prvoga covjeka ili prvog para ljudi),
odnosno postanak posebnog ¢ovjeka u mitskom vremenu ili postajanje ¢ovjeka i njegove duse
ili nastanak tjelesnih organa etc.; etioloski mitovi objasnjavaju porijeklo pojava prirode ili
socijalnog zivota. U cjelini, mitovi obraduju pitanja porijekla zemlje i neba, mora i planina,
znacCajnih momenata ljudske stvarnosti (porijeklo smrti, dobivanje vatre, uvodenje pravila
bracnog zivota, obredi inicijacije, otkri¢e zanata i ratarstva, porijeklo carske vlasti, socijalno-
religijski rituali etc.).” Perovi¢, M. A., ,,Mitologija versus filozofija povijesti”, str. 12.

47 Usp. Perovi¢, M. A., Prakticka filozofija, str. 242.

48 Ibid., str. 242-243.

49 Usp. Perovi¢, M. A., ,Mitologija versus filozofija povijesti, str. 2; takoder, Filozofski
brevijar, str. 86.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 43

Medutim, za razliku od vecine drugih perenijalista, ali ne i religiologa,
Eliade je ipak bio filozofski obrazovan te je vjerovatno tako pokusavao po-
miriti religioloSko odnosno perenijalno razumijevanje povijesti s filozofskim
shvac¢anjem. No, s druge strane, prof. Perovi¢ ¢e pod snaznim utjecajem
tradicionalnog kontinentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasi¢nog njemackog
idealizma, valorizirati i kritizirati Eliadeov pristup involviranju filozofije po-
vijesti u koncept razumijevanja svijeta i vriemena odnosno mita, $to je znatno
vise perenijalisticko negoli religioloSko poimanje ovoga problema. Samim
time Perovi¢ ¢e ograditi filozofiju povijesti od perenijalistiCko-ezoterijske
tradicije u koju je ,,uklju¢ena” od strane Mircea Eliadea.

lako je perenijalisticka filozofija specifi¢na po tome Sto je omogucila
1 djelomicni razvoj komparativne historije religija u 19. stoljecu, u ovome
kontekstu treba istaci dvije veoma bitne ¢injenice. Kao prvo, perenijalisticka
filozofija ne uzima u obzir posljedice sintetiziranja divergentnih i proturjec-
nih u¢enja, niti ih uvazava, ve¢ ih prije prikazuje kao refleksije apsolutne isti-
ne. | jo§ vaznije, u nastojanju da se perenijalna misao predstavi kao ozbiljno
filozofsko ucenje, zapravo sama filozofija time, u odredenom smislu, trpi, tj.
gotovo uvijek je u podredenom polozaju i sluzi kao sredstvo da se odrede-
ne ideje svojstvene perenijalnoj filozofiji sadrzajno prikazu kao relevantne
1 teorijski zasnovane. Upravo na to u svojim razmatranjima ukazuje i prof.
Perovi¢ kada govori o Eliadeu, ali to direktno ne istice.

Dakle, perenijalisticka filozofija, na ¢ijem je tragu i Eliade, primjenom
razli¢itih filozofskih ucenja u svojoj sustini ostaje dominantno u okviru mo-
dernih ezoterijskih misaonih tokova.30

ZAKLJUCAK

Pojam mita u svome znanstvenome diskursu vrlo je ¢esto u fokusu reli-
giologije, ali i filozofije, te takoder i nekih drugih znanosti poput historije,
etnologije, knjizevnosti, te katkada i teologije. Tematikom mita, Sto smo
naznacili na prethodnim stranicama, bavio se i Milenko A. Perovi¢. Ipak, u
njegovom filozofskom opusu prisutan je evolutivni proces u odnosu na po-
imanje mita. Povijesno motreno, primjecuje se da profesor Perovi¢ u svojoj
prvotnoj fazi filozofskog djelanja, a to je bilo tijekom sedamdesetih i osam-
desetih godina proslog stoljeca, nije obracao pozornost na pojam mita, $to je
u jednu ruku razumljivo budu¢i da je radio u instituciji u kojoj to i nije bilo u

50 Usp. Beglerovi¢, S., Geneza i razvoj moderne evropske ezoterijske tradicije, Fakultet
islamskih nauka, Sarajevo, 2022.



44 ARHE XXII, 44/2025

fokusu njegovog znanstvenog angazmana. Medutim, sa znanstveno-evolutiv-
nim razvojem mijenjao se i pogled na mit kod prof. Perovica.

Milenko A. Perovi¢ u prvom zamahu znanstvenog elaboriranja mita tije-
kom devedesetih godina dvadesetog stoljeca rasuduje ga na jednoj ustaljenoj
bazi kao sagu, pricu ili kazu. S postupnim otvaranjem prema ovoj tematici
Milenko A. Perovi¢ u filozofskome kontekstu se izmedu ostalog naslanja na
platonicku tradiciju razumijevanja koncepta mita. Razlog tome, prema nase-
mu misljenju, pronalazi se u ¢injenici $to je tijekom svoje predavacke karije-
re drzao brojne sveuciliSne module neodvojive od sadrzaja anticke filozofije
a koja je sama po sebi nastala kao produkt odgovora na mitsko misljenje. S
tim da Perovi¢ ne zastupa ustaljenu interpretativnu nit ovoga intelektualnog
naslijeda, koje po svojoj prirodi moze katkada biti pomalo i iskljucivo prema
mitu, nego na tragu platonicke otvorenosti prema mitu zapravo tolerira mit
kao sredstvo izrazavanja u kontekstu historije filozofije i njezinog povijesnog
kontinuiteta. Ovako shvaceni, mitovi nisu literarni dodatak liSen racionalno-
sti, ve¢ su, kao u Platonovom slucaju, u potpunosti integrirani u filozofsku
argumentaciju.

Nadalje, postupno mijenja polazista, te konceptu mita prilazi na kom-
pleksniji nacin. Zapravo reflektira pojam mita, te u filozofski diskurs uvodi
relevantne religioloSke svjetonazore o mitu, poput Eliadeovog. S jedne stra-
ne, biva otvoren prema eliadeovskom religioloSkom pristupu u kojemu se
mogu detektirati segmenti i metodoloski pristupi onoga $to se u religiologiji
naziva uporedna historija religija, €iji je relevantni predstavnik bio Joachim
Wach. No, s druge strane,Perovi¢ pokazuje i ozbiljan otklon od Eliadove
koncepcije poimanja povijesti pa i mita, jer je rumunjski religiolog po svoj
prilici uklju¢ivao u svoje religioloske pristupe i perenijalnu filozofiju. Kao
Sto smo ve¢ prethodno istakli, perenijalna filozofija, na Cijem je tragu i
jednim dijelom Eliade razvijao svoj nauk o mitu i povijesti u svojoj sustini
ostaje dominantno u okviru modernih ezoterijskih misaonih tokova. Takvu
ideologijsku matricu Eliade je pokusao sintetizirati s Hegelovom filozofijom
povijesti. Ipak, prof. Perovi¢ ¢e pod snaznim utjecajem tradicionalnog konti-
nentalnog pristupa u filozofiji, tj. klasicnog njemackog idealizma, kritizirati
Eliadeov pristup involviranju filozofije povijesti u njegov koncept razumi-
jevanja svijeta i vremena, odnosno prepoznat ¢e perenijalisticki tok, premda
ga na taj nacin Perovi¢ ne¢e imenovati, ali ¢e ga na koncu ozbiljno propitati i
kriticki valorizirati. Analogno tome, moZze se zakjuciti da je profesor Perovi¢
prvi na nasim podrucjima iz filozofskog aspekta kriticki pristupio perenijal-
noj filozofiji.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 45

LITERATURA

Aristotel, Metafizika, prev. Ladan, T., Sveucili$na naklada Liber, Zagreb, 1985.

Cassirer, E., Mit o drzavi, prev. Safarik, O., Nolit, Beograd, 1972.

Cassirer, E., Filozofija simbolickih oblika, prev. Kostresevi¢, O., Knjizevna zajednica,
Novi Sad, 1985.

Dogan, N., U potrazi za Bogom, Teologija u BDakovu, Bakovo, 2003.

Durkheim, E., Elementarni oblici religijskog zivota: Totemisticki sustav u Australiji,
Naklada Jesenski 1 Turk, Hrvatsko sociolosko drustvo, Zagreb, 2008.

Dzini¢, 1., ,Filozofija i politicki mitovi: Izazovi koncepta Ernsta Cassirera”,
Obnovljeni zivot 70 (4/2015), str. 487-498.

Eliade, M., Mit i zbilja, prev. Cvitan, M. i Mifka, Lj., Matica hrvatska, Zagreb, 1970.

Eliade, M., Aspekti mita, prev. Pejovié, N., Demetra, Zagreb, 2004.

Eliade, M., Mit o vjecnom povratku, prev. Novkovi¢, J., Naklada Jesenski i Turk,
Zagreb, 2007.

Eliade, M., Aspekti mita, prev. Janji¢, D., Factum izdavastvo, Beograd, 2017.

Freud, S., Buducnost jedne iluzije, Naprijed, Zagreb, 1986.

Gruhonji¢, D., ,,Profesor Milenko Perovi¢ — filozof blistavog uma”, Autonomija:
Portal gradanske Vojvodine (2. 1. 2024.). Dostupno na: https://autonomija.
info/profesor-milenko-perovic-filozof-blistavog-uma/ (Pristupljeno: 2. 7.
2025.).

Hock, K., FEinfiihrung in die Religionswissenschaft, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt, 2008.

Jasi¢, O., ,,Fenomenologija religije kao grana religiologije”, Znakovi vremena 15
(55/2012), str. 215-226.

Jasi¢, O., ,,0 religiji i religioznosti”, Logos—casopis za filozofiju i religiju 2 (2/2014.),
str. 83-112.

Knoblauch, H., Sociologija religije, Demetra, Zagreb, 2004.

Otto, R., Das Heilige, Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein
Verhdiltnis zum Ratzionalen, Beck, Bremen, 2004.

Partenie, C. (ur.), Plato s Myths, Oxford University Press, Oxford, 2004.

Perovi¢, M., Svijet malogradanina, August Cesarec, Zagreb, 1989.

Perovi¢, M., Hegel i problem savjesti, Bratstvo-Jedinstvo, Novi Sad, 1992.

Perovi¢, M., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad, 1992.

Perovi¢, M., Problem pocetka u filozofiji: Uvodenje u Hegelovu filozofiju, Vrkatié,
Novi Sad, 1992.

Perovi¢, M. A., ,,Mitologem sudbine i radanje moralnosti”, u Bekié, T. (ur.), Mit:
zbornik radova, Filozofski fakultet, Novi Sad, str. 93-100.

Perovi¢, M., Etika, INED CO Media, Novi Sad, 2001.

Perovi¢, M., Istorija filozofije, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad,

2003.
Perovi¢, M., Uvod u filozofiju s policijskom etikom, Futura publikacije, Novi Sad,
2003.

Perovi¢, M., Uvod u etiku, Savez pedagoskih drustava Vojvodine, Novi Sad, 2003.

Perovi¢, M., Prakticka filozofija, Odsek za filozofiju, Filozofski fakultet, Novi Sad,
2004.

Perovi¢, M., Vrijeme cinizma, Pobjeda, Podgorica, 2007.



46 ARHE XXII, 44/2025

Perovi¢, M. A., ,,Mitologija versus filozofija povijesti”, Arhe, 2010, VII (14), str. 1-27.

Perovi¢, M., Filozofske rasprave, Hrvatsko filozofsko drustvo, Zagreb, 2011.

Perovi¢, M., Pet studija o Hegelu, Ed. Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad,
2012.

Perovi¢, M., Karakteri: Eticka parerga, Pobjeda, Podgorica, 2012.

Perovi¢, M., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013.

Perovi¢, M., Filozofski brevijar, Biblioteka Arhe, Filozofski fakultet, Novi Sad, 2014.

Perovi¢, M., Studije iz filozofije jezika, Fakultet za crnogorski jezik i knjizevnost,
Cetinje, 2017.

Perovi¢, M., Filozofija politike, Zavod za udzbenike, Podgorica, 2019.

Platon, Drzava, prev., Vilhar, A., Kultura, Beograd, 1969.

Schelling, F. W. J., Historical-critical Introduction to the Philosophy of Mythology,
prev. Richey, M. i M. Zisselsberger, State University of New York Press,
Albany, 2007.

Schelling, F. W. J., Filozofija umjetnosti, prev. Cipra, M., Hrvatska sveuciliSna
naklada, Zagreb, 2008.

Silajdzi¢, A., Filozofijska teologija Abu al-Hasana al-As‘arija, Bosanski kulturni
centar, Sarajevo, 1999.

Susnji¢, B., Religija 1, Cigoja Stampa, Beograd, 2009.

Terrin, A. N., Uvod u komparativni studij religija, Kr§¢anska sadaSnjost, Zagreb,
2006.

Wach, J. Religionswissenschaften: Prologomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen
Grundlegung, J. C. Hinrichs, Leipzig, 1924.



POIMANIJE MITA U FILOZOFSKOM DISKURSU M. A. PEROVICA 47

ORHAN JASIC
Faculty of Islamic Sciences, University of Sarajevo, BIH
Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tuzla, BIH
KERIM SUSIC
Faculty of Humanities and Social Sciences , University of Tuzla, BIH

THE NOTION OF MYTH IN THE PHILOSOPHICAL
DISCOURSE OF MILENKO M. PEROVIC:
RELIGIOLOGICAL OBSERVATIONS

Abstract: In the first part of the text, an understanding of the term religiology (Ger.
Religionswissenschaften) is presented, as well as its correlation with other scientific
fields, especially with the philosophy of religion. We have briefly highlighted the
significance and uniqueness of myth in the religious, but also in the philosophical
discourse. Then, in the continuation of the paper, the genesis and development of
Milenko A. Perovié¢’s writing interest in the concept of myth and mythology. On that
occasion, it was detected that this was a period that began in the 1990s and lasted until
the end of his life. During the aforementioned period, Perovi¢’s works were mainly
created for teaching needs in the educational process at the Faculty of Philosophy,
University of Novi Sad, but in addition, scholarly studies and monographs were
presented that went beyond standard textbook content. In many of his works from
this period, the concept of myth finds its place both sporadically and as part of in-
depth philosophical reflection. When it comes to myth, we noticed that in Perovi¢’s
scientific discourse there is a religiological perspective, less known in our region. In
this context, Milenko A. Perovi¢ engages with and interprets Eliade’s understanding
of myth and time, attributing to it a philosophical dimension within the academic
field that we call historical religiology. Therefore, in the end, we tried to point out the
connection between Perovi¢’s understanding of myth and historical religiology.
Keywords: Milenko A. Perovi¢, philosophy, religiology, myth, Mircea Eliade

Primljeno: 23.7.2025.
Prihvaceno: 20.9.2025.






Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
17
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.49-72
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

XEJBKO KAJIYBEPOBUTQ!
VYuusepsuret y HoBom Cany, ®unozodeku pakynrer

[TPEJ-ETUYKA PEDJIIEKCUJA I[IEPUPPOHETUYKOI
ABJIEPURAHNHA*

Caskerak: CadyBaHO je ocaM WM JeBeT J[eMOKPHUTOBMX KaTaJOTM30BaHHX CITHCA
MOJIEJbEHUX y JBE TeTpaynoruje mox 36umprHuM HasuBoM Emuxa (HSixa). Hexn
0/l 3HAMCHUTUX MHUCJIHJIANA TPYIUIN Cy CE€ KacHHUje Ja OBUX HEIITO Mawme ox 220
(parmenara crioje y JOrn4aH, KOXepeHTaH U OPUTMHAJIAH CUCTEM M THME UM TIPHJIAjy
Ba)XHO MecTo y ¢uiozoduju ,,Mynpoctu” n3 Adnepe, a cBe ca MHTCHIUjOM Jia ce
3aKJbYUH JIa C€ KOJl Hera rOTOBO HEYIMUTHO MOXKE TOBOPHTH O €THIIM, A U BUIIE OJI
TOra, J1a je OH OMO yTeMeJbUTeJh rpuke eTuke. McTpaxknBame MOMEHYTHX Macaxa u
ctaBoBa JleykuroBor ,,ipyxOeHrKa” BE3aHUX 3a BPJIMHY, MPaBIy, 3aKOHE, MPOIHCE,
HOpPME, OJTOBOPHOCT, IEMOKpaTHujy, ciio00ay, M00pO pacroyiokKeme, ONaKeHCTBO,
Mepy, paideiu W YOBEKa, JOBEJO je ayTopa OBOI WIaHKa JI0 3HAYajHO JApyraduje
kxoHkiy3uje. U3 nocrynuux Fragmenta moralia, Hanme, jaCHO MPOU3MIIA3U Jia TaAMO
HeMa 3ace0HOT METO/IONIOIKOT pedIeKTOBamba MOpalia HUTH [TPOMHIILbaha eIaTHOT
MUIIUbCHA alias eThke, Ka0 HHU MOJMOBHE apTHKYJAllMje HABEICHUX MPAKTUUKUX
n3pas3a u TepMuHa. Y TpadaHnHOBHM OenemkaMa Hajuemhe je ped 0 00n4ajHOCHUM
MakcuMamMa ¥ TaKo3BaHUM [oci communes XeNEHCKEe KYIType W LHUBHIM3ALM]e.
3HauajaH OpOj CEHTEHIM, JAPYTUM peunMa, He Npesia3d OKBUP EKCIUIMKaluja T3B.
HapoOAHE MYAPOCTH, OJHOCHO gnomd Tj. TIOyYHHX H3pEeKa aHTHYKOT CBETa. AyTOp
je, Ha KOHIly, KOHCTaroBao Ja Ce y ,,eTHYKHM” Jeiuma ,,iy00KO HpOMHILBEHOT
(me0ipoova) Abnepuhannia Mory poHahy TOMUHAHTHO CaBETOIABHHU EIEMEHTH KOjH
Cy OWIJIM KapaKTEepUCTUYHH 3a MPE/I-€THYKO U MPE-MOPAJIHO UCKYCTBO XeleHa, U He
BUILIE O]] TOTa.

Kibyune peun: ,jiy6oko npomuisbenn” Abnepuhanun, Emuxa, ,,eTHKa”, BPIMHE,
obu4ajHoCT, locus communis, gnome, npen-ernika refleksija

Hemoxput, TpadanuH, ayTop je YWju je Omyc OMO HMMIIPECHBAH KaKo
[0 BOJYMHUHO3HOCTH Tako M MO OOyXBaTHOCTH MOApYydYja O KOjUMa ce

I E-mail agpeca ayropa: zeljko.kaludjerovic@ff.uns.ac.rs
*  Mowm npodecopy u MeHTOpY Muenky A. [leposuhy — In Memoriam

49



50 ARHE XXII, 44/2025

pacmnpaBiba y memy.2 O oko 390 cauyBaHux ¢parmenara, y (Gokycy OBOT
HUCTpaXuBamba Ouhe MaxoM CErMEHTH OHUX OCaM WM [I€BET, O CTpaHe
Tpacuia,? Karajloru30BaHUX ,,eTHYKHX CIHCA, KOjU CY OHIM TOICJbEHH Y
JIBE TeTpajorujet u caapkaBain oko 216 TekcTyanHux ocraraka. Ha oCHOBY
HacjoBa Karanora (1ocinoBHo) Emuka ((HYixa),5 ka0 ¥ Ha OCHOBY TOTa IITO
Cy ce HeKHM O] KACHHjHX MUCJIMJIAINa TPYIWUIN Jia TIOMEHyTe (pparMeHTe croje
y JIOTW4aH, KOXEPEHTaH U OpUTMHAJaH CHCTEM M THME UM NPHUAAJy BaXKHO
Mecto y JlemMoxpuToBoj (minozoduju, Moriio OM ce 3aKJbYYWTH J1a c€ KOJ
Hera rOTOBO HEYIUTHO MOKE TOBOPHUTH O €THUIIM, 112 ¥ BUILIE O TOTA, J1a j€ OH
OUO0 yTeMesbHUTEIb IPUKE eTHKE.O

2 JlenoBu 0BOTI pajia 00jaBJbCHH Cy NPETXOAHUX TOJMHA Y HEKOJIMKO 00paja U MHTEpIpe-
tanuja. VMI3MeHe CaJp)KHHCKOT U CTUIICKOT Kapakrepa, Kao M MoaH(HUKaluja TeKcTa, BpIICHE
¢y paau pactepehera o/ TOBPEMEHNX AUTPECHja M HEONXOJHUX MPELH3Upama Y3POKOBAaHUX
HAKHAJHUM YBHANMA, 300r JOCTYIHE JOJaTHE JIUTEpaType M COICTBECHUX MPEBOAMIAYKUX
pemema pedepeHTHHX (PparMeHara, GUI030PCKUX TEPMUHA U TI0jMOBA, Ka0 W MOPaJIH Ipe-
IJICJTHU]jET ¥ TeUHH]jET U3Jarama.

3 Tpacun u3z Menzeca (OgaguAlog Mevdnaiog) wim Anekcanzipuje, ynamheH U 1o CBOM
pumckom umeny Tiberius Claudius Thrasyllus, 6uo je actpornor, rpamariyap U KOMEHTATop
KIbIDKCBHUX JIeJIa, aKTHBAH Y JIpyroj MOJOBMHM | Beka mpe H. €. M IpBOj MOJOBUHHU | Beka
Haie epe (ympo je 36. roguHe Hamie epe). Y TpaaullMju ce HaBOAW HE caMoO Ja je Ypeauo
IemoxputoBa jena Beh u ITnatoHOB corpus, rpynuiryhn ra y AeBET TETpaJOrdja O MO
yetupu pyxoruca ([JLI1,56-61, /11X ,45).

4 V¥V npoj cy cneneha nena: 1. ITumazopa (Iudayogns), 2. O pacnonosicersy myopaya (Iegi
Tiis ToU dool dadédews), 3. O onuma y Xady (Ilegi t@v év "Aidov), 4. Tpumozeneja (a 0BO
[ume] je 3aro miTo Tpu [CTBapH] HACTajy U3 e KOje CBE JbYJCKO Jpike 3ajento) (Torrovéveia
(ToUTo 8¢ doiv, 0TI Tola yiveTar &5 alTis 4 mavTa dvdewmva auvéxet). Y IpYyroj TETpAIOruju
cy cBpcrane oe kebure: 1. O doopomu (O mysceenocmu) umu O eprunu (Ilegi avdoayaSiag
7 Tlegl apetis), 2. Amanmejun poz (" Apakdeing képac), 3. O dobpom pacnonoscerwy (O
cnokojemey) (Ilegl e0Suwming), 4. Benewxe emuuke (‘Tmopvmuatwy f3xdy): jep ce [aeno]
Jobpo cmarse (Bleatw) He Moxke niponahu (‘“Tmopvnuatwy a3ixdy: m yae Edeotw oly evgi-
oxetar) (J/11X,46).

Jlakc (A. Laks) m Moct (G. W. Most) Genexe JtTa MHOTH Off HaclIOBa KOjH Ce Hajla3e y OBOM
KaraJiory HeCcyMmHBO HHUCY ayTeHTHuHH. IIIT0 ce Thye HacioBa O onuma y Xaoy (kao u jour
HEKUM), CMaTpajy Ja je OH MOTBpheH Ha IpyruM Mectuma wim u3popuma. A. Laks, G. W. Most
(ed. and trans.), Early Greek Philosophy Later lonian and Athenian Thinkers Part 2, Harvard
University Press, Cambridge, Massachusetts, London, England, 2016, p. 63.

5V uenmurn AGnepuhaHMHOBOT OIlyca MOCMATpaHo, TEPMUHHU ,,emuka’ (9Sixa) wWiu
emuuku” (qe@y, Wdxovs) MOjaBIbyjy ce TayHO CelaM IyTa, OJf TOra caMo JBa MyTa y
HU3BOPHMM Iaca’kuMa M TO Kao mojeina u HacioB mwerosux crnuca (AHMOKPITOT HOIKA,
TIIOMNHMATQON HOIKQN).

6 Komncymrosaru: A. A. Huseinov, G. Irlic, Istorija etike, Knjizevna zajednica Novog Sada,
Novi Sad 1992, str. 36-37.



[MPEJ-ETUYKA PEDIEKCUIJA IIEPHD®POHETHYKOLI ... 51

IMpemaa mnojeaunu ¢unozodu ynpaBo TO W TBpAE,” TEIIKO je
KOHCEKBEHTHO OJOpaHWTH OBy Te3y, HajMame U3 jaBa paznora. llpso,
HE TIOCTOjU pEeJIeBaHTaH AaHTHYKH WM3BOpP KOjU OM TOTBPIMO TaKaB CTaB.
ApucroTen, 4ija CBEJOYaHCTBA UMa]y CUTHU(UKAHTHY TE€XHUHY, U KOJH j& Y
MHOTO YeMy xBaino AbmepuhannHa,® HUTIE HE CIIOMUELE FHETOBE ,,eTHUKE”
cice. Kon Jlemokpura, mro je pedepeHTHHje, HE MOXKE OUTH TOBOpa O
OMJI0 KaKBOj €THLIM HU U3 MHTPUHCUYHUX pazjiora. U3 cauyBanux Fragmen-
ta moralia jacHO TIpoW3Wia3W Na je Tamo Hajuenthe ped o 0O0MYajHOCHHM
MakcuMama Koje TopeJie rmojennHa 100pa U yImyTCcTBa, Koja, IoToM, Tpeba aa
YOBeKa KOjU yMe Jla CIIyIlIa MyZIpe caBeTe Hayde Kako Ja Ha HajOOJbH HAYHH
IIPOKUBH CBOj BEK.

AKo ce OBO WMa y BHUIY, Y3 apryMeHTOBaHy eiaboparujy koja he
YCIIEIUTH y HACTABKY WIaHKa,’ I0CTaje eBUACHTHO 3aIlTO 0Baj ayTop cMaTpa
nma JleMOKpUT HHje OCTaBHO H3a ce0e eTHKy Kao 3aceOHO METOHOJIOIIKO
HCIUTUBAKE TEMEJba MOPAJHMX HOPMU M BPEAHOCTH T€ 1A, CTOra, HUje
Moryhe peTpoCIeKTHBHO PEKOHCTpyucatd TakBy eTuky. OHO mTO cCe
€BEHTYaJIHO MOXKE€ YUYMHHMTH, WIHM OapeM IUTO Cy HEKH MOTOBH ayTOpH
MOKYIIABAJIM, jeCTe Ja Ce OHa 10 oApeheHe Mepe KOHCTPYHIIE Ha OCHOBY
nocTtojehnx QparMeHara, y3 aykaH OIpe3 Ja, IpeMa OHOME INTO je Hama
mmo3Haro, caMm AOnepuhaHWH TakaB MOMyXBaT HHj€ HH IMPEIy3€0 HHUTHU Ta je
peann3oBao. 10

7 Bunacroc (G. Vlastos) roBopr 0 HCTOPHjCKOj BaKHOCTH J[eMOKPUTOBE E€THKE Kao IpBE
CTpPOTO HATypaJHCTHUYKe eTHKE Y TpukoM Mulbewy. G. Vlastos, ,,Ethics and Physics in Dem-
ocritus” (Part Two), y: The Philosophical Review, Vol. 55, No. 1. (Jan., 1946), p. 62.

Bucoko munubseme o AbaepmhannHoBoM crBapamamtBy mMma u Kan (C. H. Kahn), xoju
Kake Jia ¢y npe IIIIaToOHOBHX JAHMjasora jeINHU BPEJHU TEKCTOBH KOjU Cy c€ OAaBHJINM €THKOM
W TICHXOJIOTHjOM Ca CIEKyJaTHBHE WM (GUIO30(PCKEe Tauyke MIequInTa, Omiam (parMeHTH
Xepaximra n Jlemoxpura. C. H. Kahn, ,,Democritus and the Origins of Moral Psychology”, y:
The American Journal of Philology, Vol. 106, No. 1. (Spring, 1985), p. 1.

8 Peuumo y neny O racmajarsy u nponadawy (Ilegl yevégews xal oJopas) (315a35): ,, Osaj
(Temoxpur, npum. XK. K.) je, uunu ce, o céemy npomuuinao” (oitog 0 Zoixe wév meol ama.-
vty @eovticar). Tpes. XK. Kanyheposuh. Aristotel, O postajanju i propadanju, y: O nebu. O
postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009, str. 252, 315a35. Opurunan O nacmajarsy
u nponadary (Ilegl yevéoews xai @Jopag) mpeyset je us: Aristotelis Opera, ex recensione
Immanuelis Bekkeri, edidit Academia Regia Borussica, vol. I, Walter de Gruyter & Co., Berlin
1970 (orig. 1960), 315a35.

9 U y3umame y 003Up TBPAHBH MCKAa3aHUX Y KOPECIOICHTHOM KOAyTOPCKOM IPHIIOTY:
K. Kanyheposuh, 3. Kamyhepouh Mujaprosuh, ,,[Iporo-6noernka oHOra Koju je ‘o cBeMy
pasmunubao’”, y: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024, str. 11-35.

10 AyTOpoBO CTaHOBHINUTE je, NMpEUU3HHUjE, Ja J[eMOKPUT HHje HM MOTao ja ra Ipeay3Mme
HUTH peaimsyje, jep MOpal U eTHKa HUCY ,,BeuHN” Beh moBecHO cuTyupaHu (EHOMEHH, KOjH
Cy HAaroBEIITCHU H IOYEJIH Ja CE MOMabajy Ha JyXOBHOM XOPU30HTY XelaJe TeK ca M0jaBoM



52 ARHE XXII, 44/2025

Hajpehn neo JlemMokpuToBHX ,,eTHUKHX’ (¢parMeHaTa CaKyIJbeH je
y IIBe TpyIle OABOjEHHUX MaKCHMa KOje Cy MPETeXHO OWjie ITOCIOBUYHOT
kapaktepa. To je, Hajupe, 30upka on 132 gnome koje Cy cadyBaHE MPEKO
Anmonoecuje (AvSoAoyiov), Kojy je KoMmmuiaupao mokcorpad JoBaH wu3
Crobuja (lwavvns o ZtoPaiog) y MakeOHHjH BEPOBATHO Y paHOM V BEKy
Hame epe (dpparMeHTH oOenexeHu OpojeBuma on 169-297 mo uncy (H.
Diels). Iloctoju n xonekiuja o 88 gnoma TOI HACIOBOM ,,371aTHE M3pEKe
¢dunozoda Jlemokpara (/)”!! (obenexene xox Juica 6pojeBuma ox 35-115 u
HacioBsbeHEe kKa0: AHMOKPATOTZ I'NQOMALI), xoje cy dbopMyaucane Kao
YIIyTCTBO 32 UCIPABHO JKHBJHCHHE.

O nenman AGnepwhanwHOBUX Fragmenta moralia mocrtoje TojaesbeHa
MUIJBEHA, Koja ce Kpehy y HIMpOKOM ujama3oHy, O TOTOBO MOTITYHOT
Poneosor (E. Rohde)!? omOujama HBHXOBE ayTEHTHYHOCTH, Ia CBE JIO
MImumoe (W. Schmid)!?® xoncrarammje ma ce JIeMOKpUT Kao IIHcall,
MUCIIHJIAI, ¥ Kao JMYHOCT, HajjaCHHUje IMpeJCcTaB/ba KPO3 MHOTE IPOBEpPEHE
ayTeHTUYHE (parMeHTe, KOjU Cy CadyBaHH IPEKO HETOBHUX ,,CTHYKHUX
nena. Jlnnema o TOMe Kako OIEHUTHU IEIHHY ,,6THYKOT Corpus-a MUCITUONA
u3 Abzepe'4 MMao je W TakaB IMO3HABAIAIl XEJICHCKOI U IPECOKPATCKOT
TUCKypca KakaB je 6o Jlmic. OH jeqHOCTaBHO Kake J1a MCIIMTHUBAGE JIaTOT

coducra u Cokpara y ,, oeroutuny myopocmu’” (moutaveiov Tig dopiag) (Ipom. 337x), AtuHu.
Jeramunje ynopexuty y: Z. Kaluderovié, ,,Pretpostavke nastanka morala”, y: Bosnjacka pis-
mohrana (Zbornik radova Simpozija ,,Gdje je nestao - moral”), Svezak 15, broj 42-43, Zagreb,
Hrvatska, 2016, str. 135-147.

11 O nunemama y Besu umeHa (uiosoda, JleMokput (Amuoxgitos) versus Jlemokpar (Ax-
woxeaTmS), U cajpiKaja mErosBe T3B. eTuuke 30upke ommmpHuje y: H. Diels, W. Kranz, Die
Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 153-154.

12 Buperu: E. Rohde, Psyche, Routledge & Kegan Paul, London 1925, p. 408.

13 KowncymroBatu: W. Schmid, ,,.Der Ausgang der altionischen Naturphilosophie: die Atomi-
stik”, mor. VIIL, y: W. Schmid - O. Stéhlin, Geschichte der griechischen Literatur, 1. Teil, 5.
Band, 2. Hilfte, 2. Abschnitt, Munich, 1948, s. 276.

14 Komenrapuinyhu, y IpeTXOMHOM Macycy MOMEHYTY, KOJEKIH]y ,,eTHUKuX” (parMeHara
kxoju ce mpunucyje Adonepuhanuny, Tejmop (C. C. W. Taylor), y3 u3BecHe pe3epse, muiie 1a
pa3IHunNTe CTUIICKE M CAAPXKUHCKE OCOOCHOCTH yKa3yjy Ha TO Ja 30MpKa MakcHMa KOjy je
cactaBno Ctobej canpku Behu yneo ayreHTHIHO J[eMOKPUTOBOT MaTepHjaia Hero 30upKa Koja
ce moBesyje ca uMeHoM ,,Jlemokpar”. C. C. W. Taylor, ,,The atomists”, p. 197, y: A. A. Long
(ed.), The Cambridge Companion to EARLY GREEK PHILOSOPHY, Cambridge University
Press, Cambridge 1999.



[MPEJ-ETUYKA PEDIEKCUIJA IIEPHD®POHETHYKOLI ... 53

caapxaja He oMoryhaBa HU Ja ce TPUXBaTe HEKPUTHIKH CBU JIeMOKPHUTOBU
(parMeHTH, HUTH JIa ce y NeTuHn oadarie. !>

Muorn  AGOmepwhaHnHOBH — ,,eTHYKH® ~ (GparMeHTH, IOCMaTpaHH
YaKk W W3 OHJAIIKE TIEpPCIEeKTHBE, HApOCTO TIOHABJhajy yoOHWdajeHe
(paze oOWuajHOCHE 3ajemHUIe W T3B. loci communes TPUKe KyAType
n nuBWiam3anuje. EBo Hekmx wiyctpamuja:  ,,MHOTH [Koju| uuWHE
HajcpaMoTHHja [nena], peunma HajBpcHUjuM ce ciyxe” (I[loAdoi dgdves
Ta algyiota Aoyous agiotous agxcovaty) (JIK68B53a); ,,Oun HepasymHH
y Hecpehu mocrajy pasymuu” (01 aflvetor duatuyxcovtes owggovéouat)
(AK68b54); ,,IIpomunubaty je OoJbe Tpe Jenama Hero [ce| mocne kajatn”
(ITgoPovAeteadar xpeicaoy mpo Ty moabewy % wetavostv) (JAK68B66);
,,CTallHO OKIIeBame YnHU Jenambe HenoBpiaeHuM” (To asl wéldew ateléag
motel Tag moenbias) (JAK68B81); ,,MHoru u3beraBajy mpujaresbe Kaua u3
6orarctBa y cupomaiitso ynaany” (Exteemovrar moAdoi Tovg gilovg, emmy €6
evmoging i mevimy petaméowaiv) (JIK68B101); ,,Ctpax moncTa MpOU3BOIAM
JacKame, alld He JIOHOCH [MCTHHCKY| no0poHamepHOCT 10 (DoPBog xolaxsiny
wey goyaletatr, elvoiay 0¢ oUx zxer.) (AK68B268), u cnuaHo.

[loctoje w moxmanama oxapeheHnx [leMOKpHUTOBHX WU3peKa ca
(parmeHTHMa KOjU Cy JaHac TIO3HAaTH Kao W3BOPHO XEPaKINTOBH.
Kapakrepuctnuna je, Ha mnpumep, ciaudHOCcT AOnepuhannHOBOT 64.
¢bparmenTa: ,,MHOrH, [Mako] myHu 3Hama, yma HeMajy” (IToAlol moAvuadees
voly oUx Zyouvaw) (JK68b64), ca EdexanmnosuMm 40. ¢dparMeHTOM:
»MHOTO3HATAIMTBO yMy He yuH, uHade Ou Xecwoma Hayudmio u [lutaropy,
a taxohe u Kcenodana u Xexareja”!? (moAvuadin voov Exerv ov Oidaoxer
Haiodov vap av €didate xai ITuSayopmy altic Te Eevopavea Te xail Exataiov)
(AK22b40). Cimyna cutyandja je W Kajga cy y nutamy J[lemokpuToBH
dbparmentr 65, 171 u 236 (AK68565, IK685171 u IK68B5236), koju kao
Jla TIPeZCTaBIbajy CBOjeBpcHU ,.exo” 119. m 85. (AK22b119 u JAK22B85)
XepakJIUTOBOT (hparMeHTa.

15 H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Ziirich . Hildesheim
1985, s. 154.

Kypa (P. Curd) cimyao HaBOMH [1a je ayTeHTHYHOCT (hparMeHara o CTHYKUM MUTakIMa KOjH Ce
npurucyjy Adaepuhanuny HejacHa. P. Curd (ed.), 4 Presocratic Reader, Hackett Publishing
Company, Inc., Indianapolis/Cambridge 2011, p. 110.

16 TIperxomnux mect ¢parmenara npeseo je XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci
fragmenti 11, Naprijed, Zagreb 1983, str. 159-162, 183; B53a, B54, B66, B81, B101, B268.
Hewm. m3n. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Ziirich . Hil-
desheim 1985, s. 157-158, 160, 163, 200; B53a, B54, B66, B81, B101, B268.

17 TIperxomna nBa ¢parmenra mnpeseo je K. Kamyheposuh. H. Diels, Predsokratovci frag-
menti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 160, 153; B64, B40. Hem. u3n. H. Diels, W. Kranz, Die
Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 158, 160; B64, B40.



54 ARHE XXII, 44/2025

[lomynapama ce Ty He 3aBpmiaBajy, jep HeKH apyru AOmepmhaHuHOBH
macaku Tokasyjy m3HeHal)yjyhy OMMCKOCT M CPOAHOCT ca COKPaTOBCKHM
WJIH TUTATOHOBCKWM BUhemeM cTBapu. HberoB dparment 6poj 40 (kao u ¢p.
77 (AK68b77) n 171 (AK68b171) ,,Hu Tennma Hr 60orarcTBOM [HE] OMBajy
JbyIu ONaKeHH, Hero ucnpaBHomhy u npomunubeHohy’8 (Olte couaoy
oUTe yxonuaoty ebdaiuovoloty avdowTmol, Al opJooivm xal ToAu@Eoalymi)
(JAK68b40), rotoBo monaBiba CokpaToBe pedu H3pedeHe ATHaHUMa Y
Oobpanu Coxpamosoj (AIIOAOT'TA ZQKPATOTZ) (30a-0): ,,Ja, Hanwme,
HUIITAa Jpyro [He| paauM HEro WaeM OKoJo yBepaBajyhu Bac, m muale
W CTapuje, Ia ce He crapare BHIIEC HU 3a TEJIO HHU 32 HMOBHHY, HHUTH TaKO
PEBHOCHO, Kao 3a ayiny, aa [Bam| [oHa] Hajoosba Oyme”!? (Ovdev yage allo
TEATTWY YW TEQIEQYOUAl T TEIIWY VW@V Xal VEWTEQOUS Xxal TEETRUTEQOVS
UNTE TOUATWY ETUEAEITIAI UWNTE LENWATWY TEOTEQOY UMNOE 0UTW TE000a WS
i Yuxdic omwe we agioTm EoTal).

[locTtoje, HamokoH, U (parMeHTH, MTOMYT OHOTA KOjU je CMemTeH u3Mely
288. (AK68b288) m 289. (AK68b289): ,,He mocroje 3a OorarctBo Tako
CHT'ypHa Bpara Koja He [Mo)ke] oTBopuTH TpeHyTak cynouue 20 (Ovx oty
oUtwg aoeal)s mAoUTou mUAswy, Ov olx avoiyel TUxms xaigog) (41, 59),
koju HUje Ono mpuxBaheH kao ayreHTH4yaH on crpane [wica u Kpanma (W.
Kranz), ¢ 06pa3sioxemeM J1a Caapiku jaMIICKU TpuMeTap.2!

18 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 158, B40. Hem. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 155, B40. Buneru u: IK68537, IK685187.

19 TIpes. XK. Kanyheposuh. Platon, Odbrana Sokratova, y: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970,
str. 81, 30a-b. Opurunan Oodopane Coxpamoge (AIIOAOI'TA ZQKPATOTZ) npeyser je us:
Platon, DES SOKRATES APOLOGIE. KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS.
MENON, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1988, s. 36, 30a-b.

Kiayc (D. B. Klaus) uctuue Jia je O4YMIIENHO Ja Cy MCKask O Yy, KOjU ce TPHITHCY]Y
JIeMOKpHTY, OOJIMKOBAHH y COKPATCKOM JIyXY H Jia 110 IPBHU IyT HY/Je ETHYKH IIPOrpaM KOjH je
SKCIUTMIIUTHO 3aCHOBaH Ha 1o0pobutn psyche. D. B. Claus, Toward the Soul: An Inquiry into
the Meaning of Yuym before Plato, Yale University Press, New Haven, London 1981, p. 142.

20 TIpes. XK. Kamyhepouh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb
1983, str. 186, * - 41,59. Hem. m3n. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker
11, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 205, * - 41,59. Cunrarma Tuyms xaigog MOXKE
OWTH IpeBe/icHa, OCUM Kao ,,TPEHyTaK CylIOMHE”, U Kao ,,CTHIA] OKOIHOCTH WM ,,CITydajaH
TpeHyTak”.

21 Vnopenutu: W. K. C. Guthrie, 4 History of Greek Philosophy II, Cambridge University
Press, Cambridge 1965, p. 491.



[MPEJ-ETUYKA PEDIEKCUIJA IIEPHD®POHETHYKOLI ...

55

AbnepuhannaoB pparment Op. 173 (JAK68b173) rnacu:

Jbyduma [ce] 3r0 u3z dobpoza paba, Kada
200 HeKp 0obpum He yme 0a pyKooou Humu
ynpasxa ¢ rakofiom. Huje npasedno maxge
[cmeapu] cepcmamu mely 3re, Hezo mehy
dobpe; a onum dobpum [cmeapumal moxe ce
Kopucmumu u Kgo bpanom cnpam 3id, axo

) , T ~ ,
avdowmoiot xaxa &5 ayaddv oleTal,

s 8 N . -
emny Tis Tayada Wy WOTYTAl T00Y-
~ oo sy, > w

YeTelY WmMOE OYElY eUTOQwS. 0¥ Oixaiov
) ~ \ , , s s
gy xaxoiot Ta Tolads xpively, aAAN év
s ~ 5 - 3 ~ «/

ayadoioy @v' Tois Te ayaoio olov Te

- T ;o
xeoSal xal TEOS Ta xaxa, & Tivi BovAo-

neKo [mo] xohe.?2

, sy o
UEVWIL, GAXTL.

JIEMOKPHT MCTHYE JIa HHje TpaBeano (oU dixatov)?3 TpeTHpaTH Kao 3710
(xaxa) OHO IITO HACTaje Kao TOCIEANIa HeTpuMepeHor Kopuirhema n1obapa
(tayada). 310, KaKie, HE MOCEAYje CAaMOCTAIHY M HE3aBHCHY €r3HUCTEHIIN]Y;
OHO Ce TI0jaBJbyje yCie] YOBEKOBE HECIIOCOOHOCTH Ja JeNaTHO (PYKO)BOAH
(TodmyeTely) M BEIITO yIpaBiba (6xely) OHUM INTO j€ MHXEPEHTHO H00po.24
Jlpyru TeMeJbHU YBHJI OBOT Tacaxka jecre MoryhHocT na ce mo0pa, ako cy

22 TiIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 173, B173. Hem. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, We-
idmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 179, B173. O memTo apyradmjoj Bep3uju y IOITIERY
MOpdOoIIoTHje, CHHTaKCce i CEMaHTHKE OBOT (hparMeHTa KoHcynroBaru: J. Stobaei, Anthologium
Eclogae Physicae et Ethicae, vol. 1, recens. C. Wachsmuth et O. Hense, Apud Weidmannos,
Berolini 1884, s. 177,11, 9, 2.

23 Dike n weHH JepuBaTH, KOju e y HACTaBKy OBOI NpWiiora OUTH IOMHO pa3MarpaHH,
y AOnepuhiaHHHOBUM ,,eTHYKAM” CIIUCHMa CKCIUIMIUTHO CE MOMHEbY YKYIHO 35 myrta y
22 pasmmumra (parmenTa. OHa ce ca HETaTUBHOM HApTUKYIOM TojaBibyje 21 myt y 15
(parmenara: Kao aduccovta u Suvadixéery y IK68B38, kao adixdy u adixovuévou 'y JIK68545,
Kao adueeiv y JIK68B62 u JIK68B266, kao adixing y JIK68B78, IK68B181 u JIK68B215, kao
adiéwy y JIK68B89 u JIK68B266, kao ot dixatov 'y AK68B173, kao aduxiny y IK685193,
Kao godixéery y AK68B217, xao aduwefi u aducéovmt y IK68B253, kao adixin y TK685256,
Kao aducoupévoiat u adixoy y JAK68B261, kao adueei y JAK685262 u kao adixéovrag y
JIK68B266. Jennom ce mojaBibyje Kao o0iuk dixatoy y IK685265. Bepsuja dixatog mojasibyje
ce y AK68550 u AK68573. CyrcraHTUBUPAHO To dixatoy (WM Ta dixaia) TOjaBIbyje ce y
JIK686174, NK685261 u JIK68B266. MMenuna MyIIKOr pojia dixacTns MOXKE ce npoHahu
y AK68B5159. Haj3azx, cama mMeHHIIa )KEHCKOT pofa Oikr mojaBibyje ce 7 myTa y cuenehum
¢dparmentuma: IK685159, IK685174, AK685215, AK685256, AK685258 u y IK685263.
24 CnuyaH 3aKJ/bydak O OJIHOCY IIpeMa 3/paBiby, CHA3M, JICIIOTH W OOraTcTBy MOXE ce
nponahu y IThiaronoBoMm jujanory Mewon (MENQN (4 meol aoetdis, meigaotinsg). Y Men.
88a, Coxpar MeHOHY rOBOpH J1a €€ UCTE CTBAPU HEKAJ[ CMATPajy KOPHUCHUM a HEKa/| IITETHHIM,
a J1a Cy OHE KOPHCHE KaJia Ce NPaBHJIHO KOPUCTE, JOK Cy IITETHE KaJa ce HHMa HEKO JIOIIe
cinyku. Bunern u 2. tnaBy IV kwure Kecenopourosux Yenomena o Coxkpamy (Amopvmuoves-
UaTa).



56 ARHE XXII, 44/2025

MPaBUIIHO yCMEpeHa, yrmorpebe W Kao CPelCTBO IMPEBEHIIMjE HETaTUBHHX
penepKycHja HeNpOMHUIIJbEHUX YnHOBa. OBO HAroBemTaBa Jia pa30OpHTOCT
HE JIGKH y IYKOM IIOCTH3amy J00pa, Beh m y cmocoOHOCTH ma ce OHO
HCKOPUCTH 33 OUyBambe CTAOMIHOCTH U CIIpeYaBam-e CBOjEBPCHUX JCBH]jaLlnja
y 00MYajHOCHO] 3aje/THHUIIH.

®dparMeHT, y TOM CMHCIY, OTBapa MpocTop 3a ayosby duinoszodeky
pacmpaBy 0 TOME KaKo c€ BPEJIHOCTH OOJIMKY]y KpO3 AMHAMHYKY HHTEPAKIH]y
TI0jeAMHAIA ¥ FbUXOBOT OKpy’Kema. VcpaBHa opujeHTaIja u 6aJaHCcupaHo
onxoleme mpema crBapuma — OHMJIO Ja Cy OHE TBapHE, AYLUICBHE WM yMHE
— He caMo0 na oOnmKyje mpupomy mobOpa u 37a, Beh u pa3oTKpuBa HBUXOBY
y3ajaMHy YCIIOBJBEHOCT. 3JI0 ce, HAIVIalleHO je MaJIoNpe, He IM0jaBbyje Kao
OHTOJIOIIKA HYKHOCT, Beh Kao o/icTyname oj] MopeTKa, n3a3BaHO HeCKIIaJIHUM
yrpasibambeM no0puma. Tume ce UMILTHIHMPa TOTpeda 3a KOHTHHYHPAHUM
(camo)ycaBpiiaBambeM M yCKiIajuBambeM C OHHMM IITO HOCH HCTHHCKO
obenexje mobpa.

Cro0ej y Aumonozuju nperocu u aa (Stob. 1V, 5.47):

[Yuuwenux] epewaxa syou ce cefiajy eume
Hezo onoea [wmo] [je] dobpo ypahero. Doucma,
U npasedHo je maxg; <jep>, Ko mmo <oHoza>
Koju epafia ono wmo My je nosepeno He mpeba
Xearumu, aau onaj Koju [mo] we épatia [mpeba]
0a byde Ha Aowem eracy u Oa mpnu, maxg je u
¢ eaadapom. [On], naume, Huje usabpan da bu

TOV NUGQTYUEVWY AVIQWTOl WEWVEATAI
warlov 4 TOV €l
yag Oixaioy oUTwS:
TaS TaQAXATAINKAS

TETOIMUEVWY.  Kal
womep {yag TOV)
amod100yTa. 0l Yo7
, ~ Ny s , -

enatveiodal, Toy 0 w1 amTodI00VTa XAXDS
GxOUEIY Xal TATYE, OUTW Xal TOV dQY0-
VTG, 00 Yo Tl ToUTwI NEESN Ws Xxaxds

310 uunuo, Hezo da bu [uunuo] dobpo.>*

Tomowy, AN w¢ el.

JIEMOKpHT je *eJjeo Ja MOpy4H Ja je apXOHTY,20 UK HEKOM JPYTOM KO je
n3abpaH J1a 00aBba jaBHY JY)KHOCT, UMaHEHTHO Jia TO Tpeda Ja YuHH J100po

25 TiIpes. XK. Kanyheposuh. J. Stobaei, Anthologium, vol. TV, partem priorem, recens. C.
Wachsmuth et O. Hense, Apud Weidmannos, Berolini 1909, s. 211, 1V, 5, 47. Kon Huica u
Kpanna oBaj macax obGenexeH je kao [emokputoB dparment 685265. H. Diels, Predsokra-
tovci fragmenti I1, Naprijed, Zagreb 1983, str. 183, B265. Hem. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die
Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 199-200, B265.

26 O dpyovteg ce ropopu Uy HapeaHom naparpady Awmonoeuje (IV, 5, 48) (IK68B5266).
Tekcr Oenemke npemtaxe 3amruty (mpes. XK. Kamyheposuh): ,,/Onoca] [roju] npaseono
nocmyna” (ta dixata motelyvtt), 1a HE OU Y IEPUOJUUHOM CMEHUBAY Y BPIICHY JTy>KHOCTH
MOTIIA0 IOl BIACT OHUX KOj€ je MPETXOJHO KaKikbaBao. J[MiIcoBa JOIyHAa W3BOPHOT TEKCTA,
300r Tpa3HUHA Y BEMY, MCHha CMHCA0 OPUIMHAJA TaKO [a HapyIlIaBa jeHO OJf TEMEJbHHUX Ha-
Yeya aHTHYKE JAEMOKPATHje — MIPUHIUIT OArOBOPHOCTH. 10 BeroBoM 10AaTKy, JIeMOKPUT Kaxe
Jla je HeMPHIMYHO J1a apXOHT Oyle OATOBOpaH OMJIO KOME OCHM caMoM ceOH, Kao U Jla OHaj
KOjH je TOJMHY JIaHa BJIaJao Haj JpyrumMa He O Tpebao Jia Jocre 1oj BiacT Tux Apyrux. H.
Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s.



HNPEJ-ETUYKA PEDIIEKCUJA IIEPUDPPOHETHYKOLI ... 57

U y OIIITEM WHTEpeCy jep: ,,JloucTa, u mpaBenHo je Tako” (xai yag dixaiov
0UT®S), JIOK j€ CYIPOTHO TOHAIIAkE OHO IITO HHj€ MPUXBATILUBO Tj. OHO IITO
je ,,HeTpaBeTHO” 1 MITO Tpeba )KUTOCaTH.

VY ¢parmenty 253 (JAK685253) AOnepuhanuH kao fa ce ABOyMH Ja JIK
Tpeba obaBsbatH jaBHe mocnose.?’ IIpesary 3amTo Tpeba UCIyEhaBaTH CBOjE
obaBe3e mpema molig-y OTHOCH U YHILCHHLA Ja OM Ce Y CYyIPOTHOM CTEKIa
JolIa pemnyTanyja, Mako TakaB rpalaHuH HUTH OTylyje Heuujy MMOBHHY
HUTH YMHU OWIIO KaKBy JIPYTy HENpaBmy (xal v umOsv unTe xAEmTmi wmTe
adixir). Kpaj oBor ¢gparMeHTa J0AaTHO 3aomTpaBa J[eMOKPHTOBE AMIEME
U pasMHIUbamke, MOIITO Ce Y HEeMy HABOJAM Ja YaK W OHAj KO HHINTA HeE
3aHeMapyje ¥ KO y3 TO He YNHH HUKAKBY HETIPaBIy, Ak PH3HKYje 1a JOCIe
Ha 3a0 Iac, ma ¥ Ja My ce HewmrTo Jjome goroau. llocnenma peuennna y
253. (parmenTy Onmcka je MPBOj W3 Majodac ITUTHpPAHOT 265. dhparMeHTa:
,,HyXHO je, maK, rpeiuTy, a OMPOCTHTH JbYUMa HHje JIaKo 28 (avayxm Ot
AUAQTAVELY, TUYYIVWTXETIAL 0 ToUs avdewmous otx elmetes) (AK685253).
AbnepuhannHOB cTaB y ceOu, JIpyraddje pedueHo, CalIpKh H3BECHY
PENaTHBUCTUYKY LPTY, 11a U MECUMUCTUYKY HOTY, jep TBPIH Ja je )KUBOT ca

200, B266. Inicos noaarax, 1o ayTopy OBOT YiIaHKa, MOKE HMIUIUIIHPATH KOHTHHYUTET BIIa-
CTH U HapyILIUTH HE CaMO HPHHIIHUII OJ[rOBOpHOCTH Beh U nyejy 1a CBU rpajaHi HAan3MEHUYHO
BpIIIC BJIACT M MOKOPABajy CE BJIACTH, IITO je mpeMa APUCTOTEIY, H HE CaMO EbEMY, jEIHO OJf
OuTHuX Hauesa geMokparuje (yropeautu 11 u napounto VI kwury merose ITonumuxe (IoAi-
TIXG,).

27 TIpemma camo jeman ¢parment panuje (JJK685252), HaBoau aa MOCIOBE rpaga-apikKase
(Ta. xaTa Ty MOMY Yoewv), OMHOCHO OPUTY OKO JIOOPOT yIpaBibama moMe (oxws abeTar el),
Tpeba cMaTpaTd HajBaKHUjUM O] cBera (T@y Aoim@y wéyioTa wysiodat). Y HACTABKYy OBOT
(parmenTa, JleMOKpHT Kaxke Ja je rpai-IapiKaBa KOjoM ce 00po ympaBiba HajBehn ocioHall
(mohig yae 0 ayoudvn weyioTn dedwais 0Ti) Uy BOj CE CBE CAJPIKH, | J1a aKO je OHa 3]paBa
u Ge30eHa OHJIA je CBe 3/1paBo U 0e30eH0 (xail TovTou awlouévou (Ta) mavta cwletal), U
CYNPOTHO, aKO OHa IpoIaJa To ject ynpomnamhasa ce OH/a CBe Mporajaa 1j. busa ynpomnamnrhe-
HO (xal ToUTou Ola@Seigouévou Ta mavta Siapdeigetar). Bunetu: M. A. Perovié, Filozofija
politike, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva, Podgorica 2019, ctp. 98-99.

C 003upoM Jia JpkaBa HECYMIHBO CTOjH H3HAJ CBHX JPYTHX CTBapH M BPEIHOCTH, y
¢parmenty 157 (JAK685157) Hanasu ce npernopyka Ja ce TeMeJbUTO H3y4uH HajouTHHje ymehe,
a 1o je momutH4ko ymehe (moliTuey Téxymy), Kao M 1a ce TEXKH OHUM HAllopuMma U3 KOjUX
npousmiase HajBehie W Hajcjajuuje cTBapH 32 Jbyle (Ta weyala xal Aaumed yiveTalr Toig
avdewmors).

VYomuTe 0 y4ecTBOBamY y jaBHOM JKHBOTY OJHOCHO O YOBEKY Kao rpaljaHuHy, TOBOpH Ha
KapakrepucTnyaH HaunH U AdnepuhannHoB 3. ¢pparment (AK6853) (koju 1Ba myTa HaBOIU 1
HCTaKHYTH PUMCKH CTOMYAp ¥ ApkaBHUK CeHeKa, U TO Ka0 0COOUT 3HAK JKMBOTHE MYIPOCTH).
28 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 181, B253. Hewm. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 196, B253.



58 ARHE XXII, 44/2025

JbyIUMa HETIPEeIBUINB, TOIITO 3ajeHUIla yMe na Oyie W cyposa, ymHehu
ouMITIeHE Hempas/e.2?

®parment 6poj 50: ,,OHaj [Ko] je HOBIY MOTHyHO moapeleH HuKaga He
[Moke] OuTr mpaBenan™0 (o xoMuaTwy TAVTEADS NoTTWY 0lx AV ToTe £im
dixarog (IK68B50), u dpparment 6poj 261: ,,[Onuma) [koju] Tpre Henpasry
Tpeba 1momaratd npemMa MOTYRHOCTM M HE JONyLITaTd [TakBe| [cTBapu];
jep oHo [mTo] [je] TakBO TIpaBemHO [je] U mOOpO, a OHO [ITO]| HHje TAaKBO
HenpaBeaHo [je] u 310”31 (aducovuevoiat Tiwweely xata dUvawiy yxom xal un
TaQIEVal® TO WEV a0 ToloUToV Oixaloy xal ayaJoy, To O0¢ wy TotoUToy adixoy
xat xaxoy (JK68B261), camo moTBphyjy ayTopoBO MHIILUBEHE W3 yBOJAA
OBOT TIpHJIoTa 1a kKoj JleMokpuTa MmoCcToju 3HavajaH Opoj CEHTEHITH Koje He
mpesa3e OKBUP CKCIUTUKAIH]a T3B. HAPOAHE MYAPOCTH.32

29 Cnnuan, He 0all ONTHMHCTHYKH, TOH M30Hja U M3 HETOBHX (pparMeHara KOju MOMHUELY
ey (AK685275, IK685276, AK68b277; y Be3u ca mocieame MOMEHYTUM (pparMeHToM
ynopenuth: R. Sorabji, Emocije i dusevni mir, Sandorf & Mizantrop, Zagreb 2016, str. 290.).
HWako JTeMOKpHT Kaske Jia ToTpeba 3a HOTOMCTBOM IPOM3UIIA31 U3 MPUPOJIE CBUX KUBHX Ouha,
OH, MCTOBPEMEHO, cMaTpa 1a Tpeba YCIIOCTABUTH M3BECHY NUCTHHKIMjY u3Mely sbymu u
octanux xuBux 6uha. CrieruduaroCT JBYIM je 1a oHM jenuHu Mel)y Ouhinma koja nMajy ayury
MHCIIE JIa O] IOTOMCTBA Koje J00Hjajy MOTy na o4eKyjy u Heky kopuct (JJK68B278).

3a TeHaeHNHMje Kox AOmepuhaHWHA Koje HariallaBajy WHTPUHCHYHY CPOIHOCT IIEIOKYITHE
MPUPOJIC OJTHOCHO CBHX JKMBUX Omhia, a JOHEKJe W HEXHBUX, BUICTH HABOh)EHH KOAyTOPCKU
gnanak: JK. Kanyheposuh, 3. Kanyheporuh Mujaprosuh, ,,IIpoTo-6noerrnka oHora koju je ,0
cBeMy pasmunubao”’, y: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024, str. 11-35.

30 TIpes. XK. Kamyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 159, B50. Hem. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 156, B50.

31 TiIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 182, B261. Hewm. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 198, B261. U oBze ce MOke yCIOCTABUTH aHAJIOTHja Cca peanMa
paHujux mucana. Apucrorel, Haume, y 9. macaxy Yemaesa amunckoz (ASmvaiwy moliteia),
Kao jeIHy O]l HajHApOACKHjUX IIH HajIeMOKpaTHYHHjuX cTBapu Y COIIOHOBOM YCTaBYy (BEIHKH
aTHHCKHU JIP’)KaBHHUK j€, HOJCETUMO C€, yMPO OapeM CTO TOAMHA Ipe Hero mro ce J{eMOKpHUT
pOAMO) HABOIH Ja je CBAaKOMeE, KO j€ TO XTeo, Omiio oMoryheHo jia ce 3ay3Me y KOPHCT OHHUX
KojuMa je yuumbeHa Henpasua (meita To EEelvar 1@ Povlopive Twwelelly Umég TdY adi-
xoupévwy). ONIIEPHIje 0 YYBEHOM vouoYétns-y U TBOPLY ceigdySeia-¢ y: Z. Kaluderovié, O.
Jasi¢, Z. Kaluderovi¢ Mijartovi¢, ,,Dike atinskog mudraca i zakonodavca”, y: Gradovrh, god.
XVIIL br. 18, Tuzla, Bosna i Hercegovina, studeni 2022, str. 99-115.

32 Hmnaxk, noromu AbnepuhannnoB dparment (JIK685261), y koMe ce MHCHCTHpA HA JIyXK-
HOCTH J1a c€ TIOMa)ke OHMMa KOjH TpIie HEpaBay Y MEpH y K0joj je To Moryhe, mpy»xa paHu Te-
MeJb 32 €THYKA pa3MaTparba Koja Cy IoToM nocraBibeHa ko Cokpara, [Tnatona u Apucrorena,
Ia U y KACHUjUM CTHYKHM TpPaJHLIjaMa, y CMUCIY Mpey3uMara U Jajber pasBHjara Ujeje
Jla ce OHO INPaBE/HO, MPaB/Ja OJHOCHO MPABEIHOCT MaHU(ECTYjy Kao JIeJaTHO OCTBAPUBAHEC
Jo0pa y )KMBOTY XEJICHCKE 3aje/IHHUIIC.



HNPEJ-ETUYKA PEDIIEKCUJA IIEPUDPPOHETHYKOLI ... 59

Kao mro u dparment Opoj 45: ,,OHaj [ko] HaAHOCH HEMpaBIy
Hecpehuuju je ox onora [ko]| Tpru HempaBmy 33 (o adx@v ToU adixouwevou
xaxodaiwovéategos (JAK68B45), m3puue Mucao koja ce Moke mpoHahu
kao CoxparoBa y pasroBopy ca Ilomom y IlmatonoBom mmjamory [opeuja
(TOPT'IAZ [9 megi gmrogixis, avatgemtixog]) (479¢). Ilpurosop y Be3u
oBOTa (pparMeHTa, KOju ce MOXKe YIyTUTH Ha J[eMOKpHTOB padyH, jecTe na
ce y BeroBoj 3a0cTaBITHHA Hanaszu ¢parment 6poj 193 (AK68b5193), koju
JIMPEKTHO MPOTHUBpeYM u3pedeHoj te3u y 45. ¢parmenty (JAK68b45).34
VY 193. dparmenty (JAK685193), AGnepnhannn, Haume, OpXKU /a je 3HAK
pazbopurtoct (@govmaiog) (ca)uyBatn ce (guAabacdar) on Hempasae
(adixiny) Koja je y HW3IVIedy, a 1a je 3HaK HEOCETJBMBOCTH (avalymaing) HE
y3BpaTtuTu (w7 aulvacdal) 38 yIUCHY HETIPABILY.

O®parment 60poj 181 (JAK68b181) mctuye moTpedy 3a ycMepaBameM Ka
BPJIMHU (G@eT7v), U TO Mpe CBera BepOaTHUM MOACTHIAjUMA (TQoTEomdI) |
yBepaBameM (me1dol), a He camo y3 oMoh 3akoHa (vouwt) U HyX1e (avayxmt).
Hemoxput jorr monaje (AK68b181):

Beposamno je, naume, da fie onaj [Koza] 00| aSem wiv vyae auagréewy eixog Tov
[uuiwerwa] nenpasde cnpewasa [camo] 3aKoH
epewumu y majhocmu, 00K, Huje 8eposamuo 0a
fie onaj [Koea] Ka [epuwewy] Oyxmocmu 6odu
_ysepaaarbe HUHUMU HEWMO nozpeuno, Hu _y

eloyuévoy adixing UTO vouwou, TOV O

és 1o Oéov Mymévoy metdol olx eixog

,, , ” -

olte AaSomi olTe Qavepds Zpdely T

, , , <

; i , TANUUENES. O10TTEQ TUVETEl TE xal éTi-

majrocmu numu jasro. Cmoza, onaj Ko pasioxuo| , , NN
. TTNUM GeJomoayéwy TIS GudgEiog aua

U ca 3HAeM UCIPABHO NOCHYnA, nocmaje y ucmu

max xpabap u npasuano pacyliyje’s nal eUXVYVORos YiyveTal.

33 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 159, B45. Hem. u3n. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 156, B45.

34 Kom oBakBUX yBHIa HE CMe Ce CMeTHyTH ¢ yma, Ha IIpokomeoBom (J. F. Procope)
Tpary (koncyntoBaru: J. F. Procope, ,,Democritus on Politics and the Care of the Soul”, y:
The Classical Quarterly, New Series, Vol. 39, No. 2. (1989), p. 307.), HecurypHOCT Hamier
3Hama O TOME KOJMKO JYro My KOM OOJHKY Cy HpexuBena AOpepuhiaHnHOBa U3BOpHA Jiena,
1 KaKBa CBE IM0je/JHOCTABJbUBAbA, MOAN(UKALIMjE A U UCKPHUBJbABAbA CY JJOKMBENA MPOTO-
KOM BpemeHa. Y BuzaHTHjckoM Jiekcukony Cyda (Zoida) (pehe Cyuoda (Zovidag) (IK68A31,
JK68A2) u3 X Beka Hallle epe, pelrMo, HaBOJH ce Jia Cy CaMo JIBE KEbHI'€ CTBAPHO HETOBE
(Benuxu no(ped)ax (Méyag diaxoguos) — 4ak Wy BE3U OBE KibHMIe MMa jauiema, Oyayhu jia
y ayreHtnuHuM Jleykunosum ¢parmentuma croju na je METAZ AIAKOXMOZX 3ampaBo
weroso jieno (JIK6761a) — u O npupoou kocmoca (Ilegi @Uasws xogwov), a y HApPEIHOM
32. pparmenty (JAK68A32) 3abenexeHo je aa je cacraBibad mormuca J[eMOKPHTOBHUX [efa U
peYHHKa TepMUHA KOje je oBaj yrmorpebspaBao OMO anekcaHapujcku Oubimorexap Kamumax
(KaAiwayos 0 Kugnyaios), a He y MOTOR0j Tpaauiuju yemrhe momumanu Tpacui.

35 Tlpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 174, B181. Hewm. u3a. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 181-182, B181. Te3y o 3Hauajy BemruHe yoehuBama mogynupe



60 ARHE XXII, 44/2025

Nako AOnepwhannH HHUje OMO HECKJIOH HJIEjU KaKIbaBama, OBJIE Kao
Jla Cyrepullle jJa YUTaB KOHICNT CaHKIMOHHCama Hehe OWTH Iiay3uOusiaH
aKo MpaBWIa M HOpME He Oyly MHTepHOpH3oBaHEe. BpimHa, y TOM cMuCHTy,
MPOU3UIA3U U3 YHYTpallkhe MOTHBAIMje W yBepemha TE je 3acCHOBaHA Ha
3HaBY O JY’)KHOCTHMA, a HEe Ha JOMHHAIMjU CTpaxa. J[eMOKpHUT jeZIHOCTaBHO
HAIIOMHILE JIa 3aKOHU JIOCTHXKY CBOjY €(PUKacHOCT jeAMHO Kaja ux rpahaHu
MIPUXBATe Ka0 HOPMY COIICTBEHOI' MOHAIIAKka, IIPH Y€MYy CE TO MPUXBaTambe
MOXKe KBaIM(HUKOBATH KAao 3HAWKE, jep j€ YIpaBO 3HAWKE CAaCTAaBHU J1€0
JUYHOCTH. 3aBpIIeTaKk OBOT (parmeHTa: ,,CTora, OHAj] KO pPa3joXHO H
ca 3HaWkEM HUCIPABHO TOCTYIA, MOCTaje Y UCTH Max Xpadap W MPaBHIHO
pacyhyyje” (diomeg guveoer Te xal émaTHum ceJomeayiwy TIS GYOQEIDS A
xal e0XUyvwwos yiyvetat), moaceha Ha CoOKpaToB CTaB ja ce CBH Moryhum
OOJIUIIM BpJIMHE MOTY CBECTH Ha jeJIHY JeIUHCTBEHY 0Jpesi0y, U TO OHY Jia je
BpJIMHA 3HamE (... 0Ty émaTnun 7 ageTy...) (Men.871).

Muorun AOnepwhannHOBH (parMeHTH TUPEKTHO C€ TEMAaTCKH OTHOCE
Ha BPJIMHY YOIIITE WM Ha IOjeJMHE BPJIMHE, M OH CacBUM Moryhe mpBu
o XeJeHa TOBOpH O BpPIMHHM Kapaktepa. Mmak, 0e3 003upa mTo HHje
camo ,,I0TakHyo” (naT0)3® nurame o BpauHH, Beh ce mome mocra 6GaBHoO,
JIeMOKpUT HHUje TOJMOBHO OJIPEAHMO BpPIUHY, OJHOCHO KOJ Hera ce He
MOXKE YTBPAMTHU ,,IITACTBO” BPJIMHE TAKO IITO OM Ce MHUCAOHUM KpeTameM
JOCIIEBAJIO 10 HeHe OUTH.

Y aururesu physis-nomos3’ , nyb0oko TpoMHIUBEHH” (mepipgova)
(AIK68A1(40) AbnepuhanuH aHTHIHMIUpPAa TOBOP O, KACHHJUM jE3UKOM
peueno, perujama Outka.’® Kamga je y mwuramy mompydje physisa ouHpa

u [lnaton y 3akonnma (NOMOI H NOMOOEZIAI) (8900-n), xaga ce AtumanuH obpaha
Knununju rosopehu na 3akoHozaBal Koj JIOHOLICH-a 3aKOHAa Tpeba Ja ce CIy)XH M OBOM
BEIITHHOM HE OW JIM Ha Taj HA4MH (Y )4HMHUO JbYJIC MUTOMHUjUMA.

36 TepmuH motH4e of ApHCTOTENa, KOHKPETHO Ofi HeroBux kpanudukanuja J[eMokputa,
Majia y KOHTEKCTY JCIUMHYHOT ,, 0odupusara’ (fYavto, fidarto) GopmanHor y3poka (to Ti
7y ehvat, obaia) (ITxyc.194a20-21; IT4642a24-28), win ,,ne oomuyara” (00dey amreTar)
¢unanHor y3poka (tivog Evexa) (Je pecn.471630-472a3) on crpane A6uepuhanuna. ¥V
HacTaBKy Tapadpasupanor nacyca u3 cnuca O derosuma swcusomursa (Ilegi Cowy wogiwy)
(642a29-31), Crarupanus gonaje aa je Tokom tor (CokparoBor) m00a HCIUTHBAKE TIPHPOJIC
npecrano (to 0¢ (yrely Ta meol @uosws EAnEe), a puo3odu Cy ce OKpeHyIH MpOydaBamby
npakTi4He (KOPUCHE) BPIIMHE (0Moihov GeTny) U TIONUTHKE (ToAiTixy).

37 Vmopemutu: M. A. Perovié, Prakticka filozofija, Grafomedia, Novi Sad 2004, str. 191-
193; R. D. McKirahan, Philosophy Before Socrates, Hackett Publishing Company, Inc., India-
napolis/Cambridge 2010, pp. 405-426.

38 Amnnenbaxep (A. Anzenbacher) mocTynupa ma TpajHa 3aciyra aroMHCTa JIGKH y pas-
rpajiiby PaJNKaIHOT jeuHcTBa OuTKa (Kako cy To moctaBuian [Tapmenns u Jlexkapr), kako 6u
Ce MOIIa IPOMHMIILBATH Pa3liika i MHOIITBEHOCT. A. Anzenbacher, Filozofija, Skolska knjiga,



HNPEJ-ETUYKA PEDIIEKCUJA IIEPUDPPOHETHYKOLI ... 61

npupoaa’® uMa OHTOJIOIIKKA TPHOPUTET Y OTHOCY Ha JbYACKE KOHBEHIIH]e,*0
jep: ,,Ilo MHemwy, HauMe Kaxe, Clarko, (M) MO0 MHEHBY TOPKO, 10 MHEHY
TOILJIO, 110 MHEHY XJIQHO, 110 MHEHY 00ja, a YUCTHHY aTOMHU U Mpa3HUHA 4!
(vopwwr yae @not yAuxl, (xal) vowwt mixeov, vouwi Jepuov, vouwt Yuxeov,
vopuwt yooim, éteqn Ot atowa xal xevov) (AK68B9). YV mpyrom mompydjy
Koje oOyxBara COIIMjalTHU XUBOT M3BECHO je Aa JleMokput ucrtude nomos,
noceGHO Oe3pe3epBHO MOIITOBAKE 3aKOHA, KOje OH CTaBJba y HCTY paBaH ca
mpasnoM. Jlobap mpumep 3a To je mero 174. ¢pparment (AK68b174):

[Hosex] dobpoz pacnoroikewa [Koju] ce
noceefiyje npasednum @ixaia,) u 3aKoHumUM
(vowpwa,) deauma, padyje ce u Ha jasu u Yy
cHy, Kpenax_ je u besbpuxam; 00K omaj Koju u
1npasdy sanemapyje u oHo wmo je nompebuo He
uunl, weMmy Cy cée maxge [cmeapu] HeyzooHe,
a Kada [ux] ce npucemu, naawu ce u [camoe]

0 wev elduuwos eig Zoya Empeoomevog
Oixalo, xal vouwluwa xal UTag xal ovaQ
qmigel Te xal Z0owTal xal GVAXNONS
goTiv: 05 0 av xal Oixms Aoyl xal To
x0M éovTa um Z00Mi, TOUTWI TAYTA TA
TolaUTa ATeETEIN, OTAY TEV AVAUVNTITL,
xail 0¢0oixe xal éwutoy xaxiCel.

cebe Kyou.*

3Havaj koju JleMOKpuUT npuaje nomosu A0J1a3u 10 U3paxaja U y ’bberoBOM
CaBeTy Jla Ce HEe YMHM 310 Y Hajau jaa he ocraru ckpuBeHo. CaMONOIITOBAE
KOj€ TO YMHHU HeMOTyhuM Tpeda ce yCIoCTaBUTH Kao 3aKOH Y IYILH, a BaJbasio
6u na ou miacu: ,,Crora, He YHHHM HUINTA HENPUKIAAHO 43 (@aoTe undey moi-
ey avemtndziov) (AK685264). OBaj uMmrepartuB, KOju MO HEKUM ayTOpUMa
npecTaB/ba HArOBEIITa] IIEN0ajea 3a OHO TO he y MOJAEPHUM BpEMEHHMA

Zagreb 1995, str. 61-62. KoncynroBaru u: C. Xymuh, Apucmomen u xenonoeuja, Jlocuje cty-
1o, beorpan 2020, ctp. 82-90.

39 O cermentuma JemoxputoBe (unosoduje npupone, sumeru: Z. Kaluderovié, Istorija
helenske filozofije I, Akademska knjiga, Novi Sad 2024, str. 127-138, 217-225.

40 Tanmamep (H.-G. Gadamer) TBpa1 J1a je paciipasa o IpodiieMy casHama 3arouderna ¢ Jlemo-
kpuroM. H.-G. Gadamer, Istina i metod, Fedon, Beograd 2011, str. 292.

41 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 147, B9. Hem. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weid-
mann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 139, B9. Koncynrosarn u: JIK685125; R. B. English,
,,Democritus’ Theory of Sense Perception,” y: Transactions and Proceedings of the American
Philological Association, Vol. 46. (1915), pp. 217-227; b. Cren, Omkpusarse oyxa y epuxoj
¢unozopuju u kruscesnocmu, Kaproc, Jlosauna 2014, crp. 277; M. Frede, Slobodna volja,
Fedon, Beograd 2012, str. 28-29.

42 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 173, B174. Hewm. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 179-180, B174. I'puke opurunaie y mpesoxay moxao XK. K.

43 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 182, B264. Hewm. nzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 199, B264.



62 ARHE XXII, 44/2025

OuTH Ha3BaHO ,,ayTOHOMHA €THWKa, Y CTBapH yKaszyje Ha AOaepnhaHWHOBO
y3IU3amkbe CTape XeNeHCKe BPIMHE aidosa, Kao HeIOBOJHHO pediekToBaHOT
,»MOPAHOT” CTH/Ia TI0jeINHIIa, KOjU je OO jemaH ol CTy0OBa 3ajeTHHIHOCTH
JbYIU M YCIIOB 1a polis yormire moctoju.*4 FICTOBpeMeHO OH yKa3yje KOJIHKO
je y oBoM (hparMeHTy nomos Aajeko ol 00ndHe KOHBEHIIH]e ¥ Cy0jeKTHBHOT
yBepema.+?

CynTniHa 3anmakama O CHa3d M BPEAHOCTH 3aKOHa MOry ce mponahu
y 248. ¢parmenty (AK68b248), xoju, mnak, cyrepuine na HU HajOosbe
YCTPOjeHH 3aKOHM MHOTO HE BpeIe aKko Cy JbYJH Ha KOje Ce OHH OJHOCE
phaBu. Konnko 4BpCTO CTOjM Ha CTAHOBHUINTY Jieraautera U Mohu mpasme,*
»Mynpoct” (Zogia) (AK68A2, TK68A18) u3z Abaepe mokasyje u y 258.
(parmenty (AK685258):

Ybwjamu mpeba cee wmo wawocu wmemy|xreivery yon TG TNWGLIVOVTA TIaEd dixmy

MUMO npasde, 10 C6aKY UeHY; U KO MAKQ uunl, | mgyta, megl mavToS: xal TaUTa 0 TOI@DY

umaie eefiu ydeo dobpoz pacnoroxemwa (E0Sv-
wing) (?) u npasde u xpabpocmu (Sagaeos) u
umosune (xTNTEWS) (7)Y c6akom nopemxy (¢v

eoduming (P) xal dixme xal Jagoesoc xal
xtnoews (P) &y mavti xoouwt wélw
wotpay wedéker.

| %0 47
TTAVTI XOTUWL ).

44
45

VYnopeaurn u: JIK68584, IK685244.

Harnacak Ha ,,0B0M (hparmMeHTy”’, TIpe CBera je 300T, Y IPETXOIHOM I1acyCy UTUPAHOT, 9.
¢parmenta (JAK68B9). Korcynrosaru: M. N. Durié, Istorija helenske etike, Zavod za udzbeni-
ke i nastavna sredstva, Beograd 1990, str. 169.

46V TK68B251 JIeMOKpHUT Ce OTKpHBA Kao CIIeIOCHUK JEMOKPATCKOT OOIIMKA BIiaJaBUHE,
jep emM(paruvHO caomuTaBa Ja je CUpOMAIITBO Y A€MOKpaTuju (év dnuoxeaTiy mevin) TOIUKO
MOKEJbHU]E O] TAKO3BAHOT OJIAKEHCTBA KOJl MONHMKA (THig Taga Tois duvaaTyat xalsouévng
eU0aipoving), KOIUKO je U ¢i1000/1a 60Jba y OIHOCY Ha POICTBO (0x6aov EAeudegin dovleing). O
cinobomu (Aevdepia) Ko AGneprhannHa, OCHM y yIPaBo HABEJACHOM (ppParMeHTy, U3BEIITaBa
ce jomr n y: IK68A166, AIK68B5, IK685226. [ToceOHO je HHTpUTAHTAH TOCIEAHE HABEICHH
nacax (JJK68B5226), koju nipencTaBiba jeiaH O pETKHX TEKCTOBA Y MPECOKPATCKOj GUII0300-
CKOJj TPaJIMIIKjH y KOME Ce, Y HajMarby PYKY, HHCHHYyHpa pelnaija usmely came ciobone (éAeu-
Seoing) M m3paxkaBama 0e3 3ajpiIKe Tj. ,,cl0001e roBopa” (ragenain). JleMOKpUTOBE peun
cy: ,, Ceojemeeno cnoboou (¢hevSeging) [je] omeopeno 2o06opumu (magemain), anu onacnocm
[rexcu] y npenosnasarsy npasoz mpenymra” (obxaqioy éhevSeging magemain, xivovvog 0t 7 Tol
xaigol Siayvwaig). Tpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed,
Zagreb 1983, str. 179, B226. Hem. u3n. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker
11, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 190, B226. I'puke opurunaie y npeony aonao XK.
K.
47 TiIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 182, B258. Hewm. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 197, B258. I'puke opurunaie y npeoxny ponao XK. K.



HNPEJ-ETUYKA PEDIIEKCUJA IIEPUDPPOHETHYKOLI ... 63

TekcT M3BOpPHUKA y PYKOIMCHMA je WCKBapeH, Ma je MPBY PEUCHHUILY
Moryhe mpoTymMa4yuTH Tako Ja Ce OHA OJHOCH Ha YKUBOTHIHE IITETOYMHE U3
nperxogHor 257. ¢parmenta (AK685257),48 anmu u Ha Jbyme, Kako TBPIH
Hapenau 259. ¢parment (JK685259).4° Moryhe je ma uMEHHIIA HKEHCKOT
poma evdvuia (,,100po pacmonokeme”’, ,,00pa BoJba”, ,,CIIOKOjCTBO”,
»pamocT”, ,Becesbe”’), U3 TeKCTa OBOT (hparMeHTa, jecTe 3aMeHa 3a M3BOPHO
éemduuia (Koja je MMEHHIIA KEHCKOT poja W 3HA4d ,,lokKyma”, , Kesba’”,
»ae3Hyhe”, ,,HaroH”), ma Jieo pedeHuIle y KoMe CTOju Ja he Ko aleKkBaTHO
MOCTyIa UMaTu y cBakoM (poliskom) mopeTky BUIIEe TOOPOT PaCIIONOKEeHa
(s0dvuia), Tpeba pasymeTn 1a KO yOWja OHA CTBOpPEHa KOja MHUMO IpaBjie
HAHOCE IITETY: ,,AMahe BUIIIE OHOTA 33 YMM KyIu (émSuwia)”. 3HAK MUTAHA
M0jaBJbyje Ce U M3a HMEHHIIE KCHCKOT POJIa XTNTewS Tj. XTHTIS WIH XTATEWS
~AMame”’, ,,AMeTaK”’, ,,CTUIame”), a MPEUIO3N ITa OM €BEHTYaJIHO MOTIIO
Ja CTOjH YMECTO e Ccy Tigiog (honoris, ,4act”), TAngews (,,cMenoct”,
,»OIBAKHOCT”) 1 éxTacsws (,pacresame”, ,,(Mpo)uHpeme’”; (GUrypaTuBHO
,,Y3BHIIICHOCT”, ,,TOHOCHTOCT).50

48 O Tome na ce kox JleMOKpuTa MOKe poHahu pyrMeHTapHa Bep3uja Ujeje a Cy *KHUBO-
THEE OITOBOPHE 3 OHO IITO unHe BuietH y: Z. Kaluderovié, «Presocratics and Other Living
Beings», y: @inocoghis oceimu. Philosophy of Education, Vol. 26, No. 1, Kuis, Ykpaina, 2020,
pp- 192-210.

49V oBom (JAK68B259) u y cuexehem 260. ¢parmenty (JAK685260), omcer crporor
CaHKIMOHUCAA MpPEKpIIMiana , 3akona omaya” (vowous ToUs TaTgious) M OHHUX KOJU
HE yBaXkaBajy IpaBiy, U3BECHO je, MPOIIHPYje ce ca KUBOTHIA Ha Jpyde. Kama cy Jbymu y
MUTakbY, HOCTOjU jeIHO OTPAHUYCHHE KOje Ce TaKohe MOXKe MPOTyMavUTH Kao 3aCTyName uieje
vopoSeaia-¢ (AMEHUIA KEHCKOT pOjJid, W 3HAYM ,,3aKOHOJABCTBO”, ,,3aKOHOJIABHO Jielame”).
Y AK68B259, nHakoH KoHCcTaranuje aa tpebda: ,, Youjamu wenpujamena y céakom nopemxy”
(xTeivery moAéuioy év mavTl xoguwI), PEUCHHIIA CE 3aBPIIaBa OIIACKOM Jia je To Moryhe ypajanuTu
caMo yKOIHKO: ,, [To] 3axon ne cnpeuasa” (un vowos dmeigyer). Ipes. XK. Kanyheposuh. H.
Diels, Predsokratovci fragmenti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 182, B259. Hem. uzn. H. Diels,
W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 1I, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 198,
B259.

50 Vmopemutu: H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Ziirich .
Hildesheim 1985, s. 197.



64 ARHE XXII, 44/2025

Cro6ej Oenexu (JIK68A167) ma JleMoKkpuT OnakeHCTBO (evdatuovia)s!
Ha3WBa pasHUM HMEHHMa, MOMyT cudvwia,’? sleaTwd3 (,,000po crame”,
,,100po-0ut” ,3apasibe”, ,cpeha”), aguovia (,cariacje”, ,.crnajame”),
ocuuweTola (,,ipaBa pasmepa”, ,ckinan’),>* artagaia (,,aylieBHH MHP”,
,,Hey30yheHocT”, ,,Hey3HEeMHUpPEHOCT’), W3pa3 KOoju he ce KacHHje UYecTo
M0jaBJLUBATH KOJI eNHKypejana u cromdapa. Crobej y HaBejeHOM (pparMeHTy
jour jomaje Jga OHO, HaBOAHO, nojasu: ,,On pa3ivkoBama W Oupama
3aJ0BOJbCTaBa, a TO je [oHO] [wTo] [je] Hajuemme W HajKOpUCHHjE 3a
Ibyne”SS (éx Tol dropiowol xal T4 Maxgicews TOY MOov@Y, xal ToUT cival TO
XAAMTTOY Te XAl TUULPORWTATOY GYSQWTOIS).

[Mumryhu o ucrom npobnemy y ciuicy O kpajrocmuma 0oopa u 31a (De fi-
nibus bonorum et malorum) (V, 29.87), opaTop u claBHU PUMCKH EKIIEKTHYAP
Humepon xaxe: ,,Jo, Haume, oH [/emoxkpum, npum. JK. K.] HazuBa HajpehuMm
n00poM: 100po pacnonokeme (sUduwiay), a YECTO M HEYCTPAIIUBOCT
(aSauBiav), TO jecT ayx ocnobohen crpaxa™® (id enim ille summum bo-

S Buneru u: JIK68B40, IK68B5140, TK68B5170, IK68B171, IK68B251.

52 Vmopenuru: IK68A166; IK6863, IK68b4, IKb174, IKB189, IK685191, IK685258,
JAK68B5279, AK68b5286. Inoren Jlaepruje e (IX, 45) na je telos ceera mo Abnepuhanuny
euthymia, xoja Huje upeHTHuHa ca hedoneom (7dovr) je UMEHHWIA YKEHCKOT poja, Koja ce
yoOn4ajeHo TMPEeBOIM Kao ,,y'KUBame”, ,,3a/I0BOJBCTBO”), Aonajyhn Na Wb KHBOTA MOXKE
OWTH UMEHOBAH W Ka0 euesto, ,,u MHo2um opyeum umenuma’ (xal moAhols aAlois dvouaat).
Ona ce HaOpajajy y HaCTaBKy Iacyca, a Tpeba UM HPHJIOIAaTH jOII U MMEHHILY XEHCKOT pojia
adavuactia (,,He3auyheHOCT”, ,,HE3AIMBILEHOCT”, AllM HE y cMuCTy uHaudepeHTHOCTH Beh
Kao CTame YHYTpallkbe paBHOTEKE 1 cmupeHocTn) (IK68A168).

33 Bupneru: JIK68b4, TK685140, TK68B257.

54 Peun kojuMa ce GJIaKEHCTBO HACHTH(DUKY]E KAO aguovia WIN cupueTeio (06 Cy IMEHHIIE
JKEHCKOT' pOJia), MOTY, OCHM JICMOKPHUTOBCKOI' ayTOPCTBA, Ca TOTOBO HCTOM yBepsbHBOLIhY
HOCHTH M ITHTAaropejcku nevar, u 6utu npumucane Cokpary u Ilnarony. KoncynroBaru wu:
JK68B191.

55 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 138, A167. Hem. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Zirich . Hildesheim 1985, s. 129, A167.

56 TIpes. XK. Kamyheposuh. M. Tullius Cicero, De finibus bonorum et malorum, V, 29.87.
Wnrepuer anmpeca: https:/www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3 Atext%3 A20
07.01.0036%3Abook%3D5%3 Asection%3D87. ¥V unc-Kpanmosoj Hymepamuju oBaj ma-
cax je, 0iaro Momu(HUKOBaH, O3HAYCH Kao gparMeHT 68A169. YV HBHX0OBOj BEp3HjU, YMECTO
neMoHcTpaTuBHe 3amenuie id (,,10”, ,,0HO0”) Ha caMOM IOYETKYy Tacyca CToju mpuior ideo
,»3aT0”, ,,cTOra”), I1a IIeja peucHMIIa MOXKe JIa ce MpeBee OBaKo: ,, 3amo, Haume, ox [Jlemo-
kput, npuMm. XK. K.] najsehe 0obpo nasusa dobpum pacnonosicersem (e0Svuiay), a uecmo u
neyempawueowhy (aSauBiay), mo jecm oyxom ocnobohenum cmpaxa” (ideo enim ille summum
bonum elSuniav et saepe aSauBiay appellat, id est animum terrore liberum). H. Diels, Pred-
sokratovci fragmenti 11, Naprijed, Zagreb 1983, str. 139, A169. Hem. u3n. H. Diels, W. Kranz,
Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 129, A169.



HNPEJ-ETUYKA PEDIIEKCUJA IIEPUDPPOHETHYKOLI ... 65

num elJuuiay et saepe adauBiav appellat, id est animum terrore liberum).
Hmenwuna sxeHcKor poma adauBio (,HEYCTPAmMBOCT”, ,,HEOO0jaXKIBHBOCT”),
Koja je moMeHyTa y LlumepoHOBOM 3ammucy, mojaBibyje ce U y 4. pparMeHTy
(IK68b54)>7 na o3Haun oHO ITO ce 1O AOnepuhanuny, u3mely ocraior,
HasuBaio felosom>® xuBota. Y 215. dparmenty (JAK68B215), mak, ona
je ynoTpeOJbeHa Ja MOKake Aa Ce BeMYMHA W yIe[ MpaBAe cacToju y
YBPCTUHU U CMEJIOCTH MUCITH, WJIMTH, JIa CY BPJMHE TEMEJb CBAKOT CTAOMITHOT
M UCIIPABHOI MMOPETKA, KaKo y MOjEAMHILy TaKo W y 3ajeJHHIHI, a Ja CTpax
KOjU MPOM3MIIA3H U3 HETIPaBJIE JCCTPYHIIIE T€ TEMEIbE:

Caasa npasde [je] xpabpocm u neycmpawusocm | dixme x0doc yvwums Sdecoc xai aSau-
(@SauBin) mucau, doK, cmpax, [us] nenpasde|Bin, adixing 2 deiua EvppooTc Téoua.
[uma] Kpaj y necpefiu.”®

Oparment 6poj 256 (AK68b256) BepoBarHO je HajOmmku ompehemy
dike:

57 Tlomume ce athambia jom u y: JK68B5216.

58 TIpemaa je J[eMOKpHUT ayTop W CIIMCa KapakTepucTHaHOr HasuBa O cepcu (meoi Téhoug)
(JAK68b4), meroB KOHIICTIIN]CKY TIPIIIa3, TeHEPATHO IVICAaHO, TEIIKO MOKE OMTH TEJICOIOIIKH.
Apucroren kaxe J1a je AbnepuhaHuH MpOIyCTHO TOBOPUTH O OHOME ,, 3002 ueza” (To ol Evexa) U
Jla CBE YMME C€ MPUPOJIa KOPUCTH CBOJIM Ha HYKHOCT (dvayxmn) (I478962-4), o ce norephyje
ny AK28A32, ¢ THM IITO ce TaMO TBPIM Ja je Hy)KHOCT cama: ,, Ycyo u npagoa u npoguoHocm u
meopay kocmoca” (eluaguévny xal dixny xal meovoiay xal xoawormoioy). Tpes. XK. Kanyheposuh.
H. Diels, Predsokratovci fragmenti I, Naprijed, Zagreb 1983, str. 200, A32. Hem. u3n. H. Diels,
W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker I, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985, s. 223, A32.
U oBrie ce ToKasyje KOJIMKO je KOMIUICKCAH HCTPAKMBAUKK 33/1aTaK Jia Ce MOKYIIa HHTETPHCAhEe
uemuae Corpus Democriteum-a, OMHOCHO Ja c€ y OOWJbY Pa3sHOPOIHOI MarepHjasia KOjU je
npeocTao usa JIeyKurosor ,, opyocoenuxa” (étaigog) (Mem. 98504), CHHXPOHU3Y]Y U YCKIIaJe
eIIEMEHTH HeroBe ¢mino3oduje mpupone M ,.etuke”. Ymyhenu y crBap ¢umnozoduje cy mo
OBOM IIHTalby PaJUKAIHO Tofie/beHH. HekH yodaBajy KOXCPEHTHO M CaMOCBECHO jEAMHCTBO
y JIeMOKpHUTOBOM oOIlycy, ApYrHM IaK pasas3Hajy camo JiabaBy KOMHATHOWIHOCT, a Tpehn
OTKPHUBAjy OYUIVIC/IHE HEJOCICTHOCTH. Y CBAKOM CIIy4ajy aKo Ce, y3 M3BECHE pe3epBe, U MOXKE
noyhn mapanenusaM m3Mmel)y meroBe (u3uke W ,,eTHUKE”, OBaj Mapajienn3aM TEHIKO Jia ce
MOJKE CBECTH Ha 030MJbHY U CHCTEMATCKy MOBE3aHOCT M3Mel)y Teopujcke  mpakTHike chepe
Abnepuhanunose dunozoduje. Bunern: J. Barnes, The Presocratic Philosophers II, Routledge
& Kegan Paul, London, Henley and Boston 1979, pp. 231-232.

59 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 178, B215. Hewm. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 189, B215. I'puku opurunan y npesoxay moxao XK. K.



66 ARHE XXII, 44/2025

ﬂpaebd Je, Haume, YUHUMU OHO MO mpe[fa, Oixm wéy EoTiv £pdery Ta yon) éovTa,
a Henpasda, nax, we WUHUMU OHO wmo mpeba, adixin 08 wm Zedety Ta Yo éovTta, aAla
Hezo ce oxpemamu [00] [moza].® nagaTeémEadal.

VY oBoM ¢parMeHTy anoctpodupa ce CBOjeBpCHa AUXOTOMHja; [leMokpuT
nopydyje Ja ce mpapja orjiefa y JISJaTHOM IMPErno3HaBamy W CpoBohemy
OoHora mrTo je (yHIAMEHTATHO M KOPUCHO, JOK HEIpaBia He MpOou3Ja3u
MPOCTO W3 MAacCHBHOT M30CTaHKa TOT YHMHA, Beh M3 pPEIaTHBHO CBECHOT,
,»BOJGHOT”’, Makap U HEHaMEPHOTI, CKpeTama ca HCIpPaBHOT MyTa Ka J00py.
Kaxo 6wmito, esunenTHo je na je y JAK68b256 Harnmacak Ha oHOME ,,9MHUATH,
,panutu’ (200s1v), M Ha oHOME ,,Tpeba”, ,,moTpedHo je” (xom).

Y 262. (AK685262) u 263. (JAK68b5263) (parmenty mperusupa ce
mTa oBO ,,Tpedarme” 03HayaBa, Kako y BE3W ca MPaBIOM Tako M y Be3H ca
HernpaaoM. @parment 262 (JAK68b262) uaejy U3 NpeTxoqHO MOMEHYTOT
rmacaka pasBHja y CMepy TpaBHe U éthoske ONrOBOPHOCTH: HETpaBia ce
He cactoju camo y (opMalHOM 4YuMHy ociioOaljama kpuBla, Beh y Heunjem
aQUHUTETY NPpeMa KOPUCTH (x£det) M 3a10BOJBCTBY (100v4ji) Ka0 MEpUIIMMa
npecyze. [IpaBaa je ctora He camo NMUTame YMHA, Beh W yHyTpalmer yBuaa
u éthoskog crasa (mpes. XK. Kanyheposuh: ,,mopa nexaru Ha cpity” (¢yxae-
ooy avayxm eival); OHaj KO TOTPEIIHO CYAM OXHOCHO ,,MHMO 3aKkoHa” (Taga
Vouov), a Ha OCHOBY CEOMYHMX MOTHBA, HEMUHOBHO HOCH y C€OU HETpaB/Iy.

OBuM ce cTmke Kopak Ommwke JlemokputoBoMm onpehemy mpasie,
TIOIIITO j€ OHa, Kao IITO je Beh HaroBemTeHo, Be3aHa 3a cieleme 3aKoHa U
Hopmu. Cepy Tpebama oapelyyjy MrcaHd ¥ HEMHMCAHU aKTH U ypende, Koju
peryauiy KuBOT 00WYajHOCHE 3ajeHuIIe. V3BaH OBOT MOIITOBamka 3aKOHA U
HOPMH, IITO OU, YCIOBHO PEUEHO, OMjia CyICTaHIUja MpaBJie, IOCTOJH HEIITO
mro O6u ce Moro Ha3Bath Tpahanckom BpiauHOM. O Tome AOnepuhanun
IMIIe y apyronomeHytoM ¢parmenry: ,,Hajpehe ydemrhe y meoOu mpasne
U BpIWMHE WMa OHAj [KOjH| HAjBHUINE [IOYACTH| BPETHOCTH pACIIOAEbYje
<uajzaciyxkHujuma> (?)°01 (Qixmg xal apeTiis WeyioTTNY WETEXEL Wwoigay o
[tiwag] aiag Tag ueyioTas Tauvwy {tois aGiwtaTois) (?) (IK68B263).

60 TIpes. XK. Kamyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 181, B256. Hewm. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 197, B256.
61 TIpes. XK. Kanyheposuh. H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983,
str. 182, B263. Hewm. uzn. H. Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 11, Weidmann,
Ziirich . Hildesheim 1985, s. 199, B263.



HNPEJ-ETUYKA PEDIIEKCUJA IIEPUDPPOHETHYKOLI ... 67

HBberoBa koHCTaTanyja ©Ma BUIE NMPAKTHYKH HETO TEOPH]CKU KapakrTep:
npaBma ¥ BPIMHE®Z joll yBEK HHCY MOpajHE Kareropuje paspaljeHe Kpo3s
IMjAIeKTHIKH TPOLEC, HEro Cy pe3ylaTaT yCTaJbeHOT (YHKIHOHHCAmba
3ajeHUIle; OHAj KO TPABEAHO W MPOMOPIIMOHAIHO HEYHjUM 3aciayrama
pacnopelyje "acT u npyre Harpaje He caMo fa noTBphyje ommire npuxBaheHe
HOpMe, Beh rmoka3yje v HajBUIIN HUBO COIHjalTHE OATOBOPHOCTH, jep HEroBa
JieTIa TIPEe/ICTaBIbajy ONEPaTUBHM MEXaHU3aM KOJUM C€ OIprkKaBa IOpelaK H
XapMOHHYHA 3ajeHuIa. o3

JleMokpuT je 010, ako HE BpXyHaIl, OHO OapeM IOCeAmha WU jeIHa O
MOCIIEIHIX WHCTAHIM MPECOKPATCKOT UCTpakuBamwa physisa. Kon mwera ce
HATOBEINTaBa HEja O OMIPEIM QUais-vouosd W M3PUINTO HIEja O OIMpPEIH
@UaIs-TUxm. TheroB KOCMOJOIIKK I0jaM TPUPOIE TIOCTYIIHO TIpENasu y
AHTPOIIOJIOIIKH TI0jaM TIPHPOJIe, Ha KOME MOYNBa JbyACKa pa300pUTOCT, Koja
ce Heryje matdsia-oM.%5 XeJleHH 3Hajy BPEIHOCT BacCIMTama M 00pa3oBarba
3a TpeoOpakaBame JBYICKOT Owha, Koje TMpema yuerhHMa IPOH3aIlINM
MPEBACXOMHO M3 COKPATOBCKE pEIENIuje BpXyHH Yy  Guio3odujm.
YoOnuuaBame 4oBeka Tpema oape)eHOM CMHUCIY M CBPCH IOCPEICTBOM

62 O JIeMOKpPHUTOBOM JIeCKpUOOBamWwY JAPYyrMX BpJIMHA M KapaKTEPUCTHKA Tajallliber
IPUKOT éthosa KOHCYITOBATH: O CaMOJIOBOJBHOCTH (altagxeia): JK68B176, NK685209,
JIK68B6210, OK68B246; o pasbopuroctu (peoviaiog): JTK68B2, JNK68526, JIK68b542,
JIK68B95, NK685119, NK686183, NK685193; o ymepeHoctn (cwegoaivy): JK68B54,
JK68667, JK68B160, AK685208, AK685210, AK68b211, AK685291, MK685294; o
xpabpoctu (avopein): AK68b181, AK685213, 1K685214; o myapoctu (coein): JK68A1,
JIK68A2, TK68A16, TK68A18, TK68A19, TK68A21, TK68AS3, IK68A116, AK68A135,
JK68A151, TK68A166, IK68B21, IK68526, IK68B31, IK68547, TK68B59, TK68B115,
JIK686118, NK685119, AK68b142, NK685197, NK68B216, AK685247, AK68I116; o
cBetoM (0cimg): AK685160.

63 JIeMOKpHTOBO CXBarame IIpaBie, Kao IOLITOBAHa MHCAHMX W HEMHCAHUX MpaBUia,
3aje/IHO ca HarIallaBakbeM PACIo/esIe MOYacTH peMa 3aciiyrama, IIpeicTaBbalio je Jeo 3ajel-
HUYKOr JIyxoBHOr milieu-a Xenane, u3 Kor cy, 6€3 UMIUIMLUPAbA UPEKTHOT IIPEY3UMAatbha
AbnepuhanoBux wuzeja, [ImatoH W ApHcTOTeNn KacHUje MUHYIIHO3HO apTHUKYJIHCAIN CBOjE
BPCTE jEIHAKOCTH T€ THIIOJIIOTH]y KOMYTAaTHBHE U JUCTPUOYTHBHE [IPABEIHOCTH.

64 3a cynporno cranosuire yrnopeautu: C. C. W. Taylor, ,,Anaxagoras and the atomists”,
pp- 218-219, y: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge History of Philosophy Volume I. From the
Beginning to Plato, Taylor & Francis e-Library, London and New York 2005.

65 KomncynroBaru (ocum Beh nurupanor JIK6865181) n: IK68633, TK685179, IK685180,
JK685182, 1K685183, 1K685185, 1K68b5187, NK685197, 1K685242; A. Dihle, Grei i
stranci, Karpos, Loznica 2016, str. 42.



68 ARHE XXII, 44/2025

paideie omoryhaBa W cTBapame YOBEKOBE ,Jpyre mnpupomne”,’ koja je, y
CTBapH, HeroBa ,mpBa mnpupona”’. AOmepwhanmn Hacmyhyje ma mpocra
NPUPOHA €T3HUCTEHIINja YOBEKa HUje OHO CTame y KOMe OH Tpeda J1a ocTaHe,
Kao M JIa YOBEK M3 COICTBEHE BHU3ype IOCMAaTpPaHO IMpPEACTaBiba ToceOaH
norahaj y kosmosu.®” [ToceOHOCT YoBeKa M3pakaBa ce Kpo3 HhEroBo yBuharme
Jla My C€ BJIaCTHTa JyXOBHA ET3MCTCHIMja TpeACTaBba Kao He-TPHPOJHA,
JPYTo-TIPHPO/IHA MJIM KAao HAjBHINA Tauyka FEroBE MPUPOIHE eT3UCTEHIH]E,
OJTHOCHO Kao0 X0 y/laJbaBarba Ol IPUPOIHE er3UCTEHIIN]E.

Kana je ped o mpakTHYKHM CTBapuMa Koje ce THYy YOBeKa,*® 3akoHa,
mpomuca, HOpMH M o0muaja, konm AOnepwhanmra ce wMory mnpoHahm
JOMUHAHTHO CABETOJABHH EIIEMEHTH KOjH Cy OWIM KapaKTepHCTHYHU 3a
Ipe-eTHYKO M TPEeI-MOPATHO MCKYCTBO XelieHa. AKO My, KOHa4HO, Tpeda
oJlaTh TIpW3Hamke 300T MOKymaja ne(ruHuCcamka Y OBOM WIAHKY HaBOhEHUX
n3pasa u TepMHHa, He cMe ce 3a00paBuTH /1a y J|eMOKpHUTOBUM (parMeHTHMa

66 O nojmy ,,apyre npupone” ynopeautu: M. A. Perovi¢, Filozofija morala, Cenzura, Novi
Sad 2013, str. 113-115.

67 Xpumthancku HoBoruiaronnyap u3 VI Beka Jlasuy us Jepmenuje (AaBid 0 Aguévios wim
AafBid o Avixyrog (,,JlaBuj HemoOeauBU”) TBPAM Ja Ce YOBEK, Npema J[eMOKPHUTY, MOXKE
onpenutn kao (JIK68B34): ,, Manu (pacno)ped” (wixeir xéouwt). Tpes. XK. Kanyheposuh.
H. Diels, Predsokratovci fragmenti II, Naprijed, Zagreb 1983, str. 158, B34. Hem. m3n. H.
Diels, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II, Weidmann, Ziirich . Hildesheim 1985,
s. 153, B34. Buneru: B. Pavlovi¢, Presokratska misao, IIAATQ, Beograd 1997, str. 314; B.
MuteBckH, Jywama u OyXO8HUON HCUBOM B0 AHMUKAMA U PAHOMO CPeOHoseKosue, MaTnia
MakenoHcka, Cxomje 2012, ctp. 73; T. Kokié, Pregled anticke filozofije, Naklada Breza, Zagreb
2015, str. 91-92. PeduiekToBarme 40BEKa KAO Wixo®d! x00uw! UMILTUIUTHO YKa3yje Ha HEroBy
BPEIHOCT JIOCTOJHOT IpeaMeTa (priro30()CKOr MUIUBEHA U BUCOKH OHTOJIOLIKH CTATYC KOjH ce
yKJIana y péyas Otaxoauwos. VICTOBpEMEHO, CTaB O MOCTojamy JudepeHunje usmely ,,mamor”
(pacmo)pena u ,,Benukor” mo(pen)ka 30MJFPHOCTH HAaroBeIITaBa MUCAOHY CMEIIOCT OJIpiKarba
YOBEKa y CBECTH O TOj pa3iuui. MHCAOHO MCKYCTBO TOI (Griio30()CKOr MCKasa MOCTaNo je
(myro)rpajHa GamrTuHa 3amagHe QUI030(CKe U OIMIITE KYIType, U3 KOje IpIe HHCIHPALHU]Y
CBE aHTPOIIOJIOIIKE M OCOOMTO aHTPOIIOLECHTPUYKE KOHICMIHMjE KOje 3acTyIajy pe3oHe O
HCTaKHYTOM M TIPUBHJICTOBAHOM IIOJIOKAjy 4YOBEKa y cBeTy. Harosemiraju JOrOLEHTPHYKUX
U XOMOLICHTPHYKNX CBETOHA30pa, Kao TeMesba MoJepHe rpahaHcke ernoxe, Mory ce npoHahn
n y JIeMOKPUTOBUM 3allakambKMa, YIPKOC CTPYKTYPHHUM H3a30BUMa HMHXCPECHTHHUM HCTOBO]
xouuenuuju. [lopen momenyror 278. dparmenta (AK685278), moTpeOHO je y TOM KOHTEKCTY
koHcynToBatd W cinenehe ¢parmente: AK68A105, NTK68A111; AK68b5.8.7., AK68b11,
JK68B33, K68b34, NOK68b5179, MK68b5180, JAK68B181, JK68B5182, JK68B183,
JK68B185, TK68B187.

68 Ckenrrmuap u siekap w3 I wim moxna 111 Beka mame epe Cexcr Emmmpuk (IIpomus
mamemamuyapa (ITIPOZ MAOHMATIKOTZ) (VII, 265) (AK685165), nperocu jemHOCTaBHY
JTeMOKpHTOBY TBPIELY: ,,Josek je ono wmo céu snamo” ("Avdowmos oty 0 mavtes idmey’).
Ipes. XK. Kamyheposuh. 2. Eumeigixos, [IPOX MAOHMATIKOYE, gzA. 248, VII, 265.
WHTepHeT ajipeca:
https://archive.org/details/sextusempiricus01bekkgoog/page/n241/mode/2up?view=theater.



[MPEJ-ETUYKA PEDIEKCUIJA IIEPHD®POHETHYKOLI ... 69

WIaK HeMa HUXOBE MOjMOBHE apThKynanwuje, Beh ce y Opojuum Fragmenta
moralia TIOKa3yje caMo 3rycHyTa MPaKTHYKa MyIPOCT OONYajHOCHOT CBETa,
gnome (yv@wat) Tj. TOYYHE U3PEKE TOT CBETA, M HE BHIIE OJT TOTA.

JIMTEPATYPA

Anzenbacher, A., Filozofija, Skolska knjiga, Zagreb 1995.

Aristotel, Fizika, PAIDEIA, Beograd 2006.

Aristotel, Metafizika, PAIDEIA, Beograd 2007.

Aristotel, O delovima Zivotinja. O kretanju Zivotinja. O hodu Zivotinja, PAIDEIA,
Beograd 2011.

Aristotel, O disanju, y: O dusi. Parva naturalia, PAIDEIA, Beograd 2012.

Aristotel, O nebu. O postajanju i propadanju, PAIDEIA, Beograd 2009.

Aristotel, O radanju Zivotinja, PAIDEIA, Beograd 2011.

Aristotel, Politika, Liber, Zagreb 1988.

Aristotel, Ustav atinski, [INATQ, Beograd 1997.

Aristotelis Opera, ex recensione Immanuelis Bekkeri, edidit Academia Regia
Borrusica, vol. I-V, Berlin 1831-1870. HoBo m3mame mpumpemuno je O.
Gigon, Walter de Gruyter & Co., Berlin 1970-1987. CBu Apucrorenosu
OpUI'MHAJIHU HAaBOAU CpaBHbHMBAHU Cy IIpEMa OBOM U3Jabby.

Barnes, J., The Presocratic Philosophers II, Routledge & Kegan Paul, London,
Henley and Boston 1979.

Cicero, M. T., De finibus bonorum et malorum. nTepHeT anpeca: https://www.
perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3 Atext%3A2007.01.0036%-
3Abook%3D5%3Asection%3D87.

Claus, D. B., Toward the Soul: An Inquiry into the Meaning of woy before Plato, Yale
University Press, New Haven, London 1981.

Curd, P. (ed.), 4 Presocratic Reader, Hackett Publishing Company, Inc., Indianapolis/
Cambridge 2011.

Diels, H., Kranz, W., Die Fragmente der Vorsokratiker I-III, Weidmann, Ziirich .
Hildesheim 1985-1987.

Diels, H., Predsokratovci fragmenti I-1I, Naprijed, Zagreb 1983.

Dihle, A., Grci i stranci, Karpos, Loznica 2016.

Buri¢, M. N, Istorija helenske etike, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva, Beograd
1990.

Bumeigixog, ., [IPOZ MAOHMATIKOTZY. Uureprer agpeca: https://archive.org/
details/sextusempiricus01bekkgoog/page/188/mode/2up?view=theater.

English, R. B., ,,Democritus’ Theory of Sense Perception,” y: Transactions and
Proceedings of the American Philological Association, Vol. 46. (1915).

Frede, M., Slobodna volja, Fedon, Beograd 2012.

Gadamer, H.-G., Istina i metod, Fedon, Beograd 2011.

Guthrie, W. K. C., 4 History of Greek Philosophy II, Cambridge University Press,
Cambridge 1965.

Huseinov, A. A, Irlic, G., Istorija etike, Knjizevna zajednica Novog Sada, Novi Sad
1992.



70 ARHE XXII, 44/2025

Kahn, C. H., ,,Democritus and the Origins of Moral Psychology”, y: The American
Journal of Philology, Vol. 106, No. 1. (Spring, 1985).

Kaluderovi¢, Z., Istorija helenske filozofije I, Akademska knjiga, Novi Sad 2024.

Kaluderovi¢, Z., Jasié, O., Kaluderovi¢ Mijartovi¢, Z., ,,Dike atinskog mudraca i
zakonodavca”, y: Gradovrh, god. XVIII, br. 18, Tuzla, Bosna i Hercegovina,
studeni 2022.

Kaluderovi¢, Z., ,,Presocratics and Other Living Beings”, y: @inocogis ocsimu.
Philosophy of Education, Vol. 26, No. 1, KuiB, Ykpaina, 2020.

Kaluderovi¢, Z., ,,Pretpostavke nastanka morala”, y: Bosnjacka pismohrana (Zbornik
radova Simpozija «Gdje je nestao - moraly), Svezak 15, broj 42-43, Zagreb,
Hrvatska, 2016.

Kamyheposuh, XK., Kaxyheposnh Mujaprosuh, 3., ,,[Iporo-6noerrka oHora koju je ‘o
cBeMy pasmuIiubao’”’, y: ARHE, god. XXI, br. 42, Novi Sad 2024.

Koki¢, T., Pregled anticke filozofije, Naklada Breza, Zagreb 2015.

Ksenofont, Uspomene o Sokratu, BIGZ, Beograd 1980.

Laertije, D., Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ, Beograd 1973. Opurunan
Bioi xai yvouar t@v v @ilocoia eldoxiumoaytwy peyser je ca MurepHer
anpece: http://www.mikrosapoplous.gr/dl/dl.html.

Laks, A., Most, G. W. (ed. and trans.), Early Greek Philosophy Later Ionian
and Athenian Thinkers Part 2, Harvard University Press, Cambridge,
Massachusetts, London, England, 2016.

McKirahan, R. D., Philosophy Before Socrates, Hackett Publishing Company, Inc.,
Indianapolis/Cambridge 2010.

Murescku, B., [ywama u 0yxo8Huom jdcusom 60 aHmMuKama u paHono cpeoH08eKo8uUe,
Maruma makenoncka, Cromje 2012.

[aBnoBuh, b., Ilpecokpamcka mucao, IIAATQ, Beorpan 1997.

Perovi¢, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad 2013.

Perovi¢, M. A., Filozofija politike, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva, Podgorica
2019.

Perovi¢, M. A., Prakticka filozofija, Grafomedia, Novi Sad 2004.

Platon, Menon, y: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970. Opurunan MENQN (7 meo!
aeTHs, melpaoTixog) TipeyseT je u3: Platon, DES SOKRATES APOLOGIE.
KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS. MENON, Werke: in
8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1988.

Platon, Odbrana Sokratova, y: Dijalozi, Kultura, Beograd 1970. Opurunan
ATIOAOI'TA ZQKPATOTZ mpeyser je u3: Platon, DES SOKRATES
APOLOGIE. KRITON. EUTHYDEMOS. MENEXENOS. GORGIAS.
MENON, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., zweiter band, Hrsg. von G. Eigler,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1988.

Platon, Protagora. Gorgija, Kultura, Beograd 1968. Opwurunan ITPOTAT'OPAZ
(7 copigTai, évdeixmixog) mpeyseT je m3: Platon, ION - HIPPIAS II -
PROTAGORAS - LACHES - CHARMIDES - EUTHYPHRON - LYSIS -
HIPPIAS I - ALKIBIADES I, Werke: in 8 Bd.; griech. u. dt., erster band,
Hrsg. von G. Eigler, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1990.

Platon, Zakoni, Dereta, Beograd 2004.

Procope, J. F., ,,Democritus on Politics and the Care of the Soul”, y: The Classical
Quarterly, New Series, Vol. 39, No. 2. (1989).



[MPEJ-ETUYKA PEDIEKCUIJA IIEPHD®POHETHYKOLI ... 71

Rohde, E., Psyche, Routledge & Kegan Paul, London 1925.

Schmid, W., ,,Der Ausgang der altionischen Naturphilosophie: die Atomistik”, mor.
VIII, y: W. Schmid - O. Stdhlin, Geschichte der griechischen Literatur, 1.
Teil, 5. Band, 2. Hilfte, 2. Abschnitt, Munich 1948.

CHemn, b., Omxpusarse oyxa y epuroj gpunozopuju u krnusicesnocmu, Kaproc, Jlozauna
2014.

Sorabji, R., Emocije i dusevni mir, Sandorf & Mizantrop, Zagreb 2016.

Stobaei, J, Anthologium Eclogae Physicae et Ethicae, vol. I, recens. C. Wachsmuth et
0. Hense, Apud Weidmannos, Berolini 1884.

Stobaei, J., Anthologium, vol. IV, partem priorem, recens. C. Wachsmuth et O. Hense,
Apud Weidmannos, Berolini 1909.

Taylor, C. C. W., ,,Anaxagoras and the atomists”, y: C. C. W. Taylor (ed.), Routledge
History of Philosophy Volume I. From the Beginning to Plato, Taylor &
Francis e-Library, London and New York 2005.

Taylor, C. C. W., ,,The atomists”, y: A. A. Long (ed.), The Cambridge Companion to
EARLY GREEK PHILOSOPHY, Cambridge University Press, Cambridge
1999.

Vlastos, G., ,,Ethics and Physics in Democritus” (Part Two), y: The Philosophical
Review, Vol. 55, No. 1. (Jan., 1946).

Kymuh, C., Apucmomen u xenonoeuja, Jocuje cryamno, beorpan 2020.



72 ARHE XXII, 44/2025

ZELJKO KALUDPEROVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

PRE-ETHICAL REFLECTION OF THE
PERIPHRONETIC ABDERITE

Abstract: Eight or nine catalogued writings of Democritus, preserved under the
collective title Ethics (H%ixa), have survived, arranged into two tetralogies.
Subsequently, several eminent thinkers endeavoured to integrate these somewhat
fewer than 220 fragments into a logical, coherent, and original system, conferring upon
them a place of prominence within the philosophy of ,,Wisdom” from Abdera, with
the intent of concluding that, in his case, one may speak almost incontrovertibly of an
ethics, indeed to the extent of regarding him as the progenitor of Greek ethical thought.
However, an examination of those passages and of Leukippus’ ,,associate” positions
concerning virtue, justice, laws, regulations, norms, responsibility, democracy, liberty,
contentment, happiness, measure, paideia, and man has led the author of this article
to a markedly different conclusion. From the extant Fragmenta moralia, it is manifest
that there is no separate methodological reflection on morals, nor any thinking on
active thinking, alias, ethics, as a discipline, nor any conceptual articulation of the
aforementioned practical expressions and terms. In the Thracian’s notes, one most
frequently finds morality-based maxims and so-called loci communes of Hellenic
culture and civilisation. A significant number of sententiae, in other words, do not
transcend the realm of explicating what is known as folk wisdom, that is, gnomai,
or didactic maxims, of the ancient world. Ultimately, the author has determined
that within the ‘ethical’ works of the ,,very thoughtful” (mepippova) Abderite one
encounters predominantly advisory elements characteristic of the pre-ethical and pre-
moral experience of the Hellenes, and no more than that.

Keywords: ,,very thoughtful” Abderite, Ethics, ‘ethics’, virtues, customary morality,
locus communis, gnomai; pre-ethical reflection

Primljeno: 1.7.2025.
Prihvaceno: 28.8.2025.



Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
3423

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.73-84
Originalni nau¢ni rad
Original Scientific Article

TONCI KOKIC!
Univerzitet u Splitu, Filozofski fakultet, Hrvatska

PODJELA MOCI U SPARTI: NEDOVOLINO ZA
OPSTANAK

Sazetak: Podjela politicke moci na zakonodavnu, izvr$nu i sudsku vlast temeljna je
ustavna pretpostavka suvremenih politickih uredenja demokratskih drzava. Klju¢na
intencija diobe vlasti je u raspodjeli funkcija 1 osoba kako bi se izbjegla koncentracija
mo¢i i moguca tiranija manje skupine ili jednog covjeka, kao i opstanak zajednice.
Anticipacije ove teorije su u antickim grckim polisima gdje su postojale mijeSane
ustavne vrste koje su ukljucivale elemente monarhije, oligarhije i demokracije —
paradigmatski primjer takve ustavne mjeSavine je Sparta. Spartanski visoko razvijeni
i sofisticirani politicki sustav uklju¢ivao je oblike mijeSane vladavine, s medusobnom
kontrolom funkcija i osoba koje ih nose, i jasnim politi¢kim ciljem ocuvanja postojece
drustveno-ekonomske pozicije pripadnika razlicitih drustvenih slojeva. Spartansko
drustvo bilo je utemeljeno na nepravednim naslijedenim odnosima u kojima je jedna
klasa uzivala rezultate rada drugih klasa, na kraju je takav sistem doveo do manjka
stanovniStva, pogotovo vojnika iz vladajuce klase i Sparta je propala. Teza da je
propast Sparte uzrokovana nepravednim odnosima nije jednostavno dokaziva, kao ni
teza da je podjela politicke moci nekorisna za opstanak drzave — autor uvjerljivijom
smatra tezu da mijesani oblik vlasti, dioba mo¢i, koristan politicki alat koji ipak ne
jamci ocuvanje politicke zajednice Cak i kada je ona pravedna — nego da ontogenija
i rodoslovlje neke konkretne zajednice te povijesni kontekst nuzno vode politickom
kraju svaki oblik politickog udruzivanja u konkretnom povijesnom trenutku jer je
takav uvijek po svojoj naravi privremen.

Kljuéne rije¢i: anticka filozofija, mijeSana ustavna vladavina, polis, dioba moc¢i,
Sparta

I E-mail adresa autora: tkokic@ffst.hr

73



74 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

Izrekom britanskog povjesnic¢ara Lorda Actona iz 19. st. da je mo¢ pod-
lozna korupciji, a da apsolutna mo¢ korumpira apsolutno, ukazuje se na to da
koncentracija mo¢i vodi prema apsolutnoj moc¢i malog broja ljudi, ili samo
jednoga — diktaturi. Suvremeni predstavnicki politiCki sustavi svojim te-
meljnim zakonima pretpostavljaju tripartitnu podjelu vlasti na zakonodavnu,
izvr$nu i sudsku, pokuSavajuci uspostaviti sustav medusobne kontrole koji ne
bi dopustio preuzimanje apsolutne vlasti i njezine zloupotrebe od strane neke
parcijalne skupine. Trodioba vlasti u parlamentarnim demokracijama trebala
bi jamciti zastitu interesa razli¢itih skupina, uspostavljanjem institucionalnih
pravila kojim bi se harmonizirali ti interesi, i tako oCuvala stabilnost zajed-
nica. Prvo poglavlje rada donosi politicko-povijesni prikaz anticke Sparte,
njezinih prirodnih i ljudskih resursa te opisuje njezin polozaj unutar grckog
svijeta. Drugo poglavlje, jer su izvori ili inspiracija suvremene trodiobe vlasti
vjerojatno anticki, u antickim grékim polisima, opisuje postojeca anticka
ustavna ustrojstva (postojale su monarhija, oligarhija i demokracija kao obli-
ci vlasti, kao 1 mijeSani oblici) te specificna obiljezja spartanskog politickog
uredenja — kao mijeSanog oblika ustavne vlasti u kojem je postojalo medu-
djelovanje monarhijskog oblika dijarhije, nadglednika tj. efora i predstavnic-
ke vlasti skupstine te Vije¢a starijih. U zakljucku se koristi primjer Sparte
kao paradigmatski obrazac politicke zajednice s dobrom podjelom modi,
ukazujuci da je podjela moc¢i dobar politicki oblik vlasti, ali koji na Zalost ¢ak
i kada je pravedan ne jamc¢i oCuvanje politicke zajednice.

SPARTA

Nije bilo dopusteno upisati ime pokojnika na njegovom grobu, osim
ako se radilo o muskarcu poginulom u ratu ili Zeni koja je umrla
obavljajuci svoju svetu duznost

(Plut. Lyc. 27.2).

Pojam Sparta izaziva niz asocijacija, od bitke kod Termopila gdje je
prikazana nevjerojatna hrabrost i o¢uvanje Casti koje je vaznije od vlastitog
zivota, oskudnog nacina zivota, spartanskog, preko lakonskih izraza kojima
se misli na jezgrovit i kratki naCina govora Lakademonjana, oznacavajuci
specificnost Sparte i Lakonije. Sparta je do danas ostala paradigma hrabre,
vrhunski vojno organizirane zajednice koju odlikuje red, gradanska disci-
plina, pazljivi i strogi obrazovni sistem, minuciozna politicka uredenost s



PODJELA MOCI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK 75

jasnim i specificnim mehanizmom kontrole vlasti i stroga drustvena hijerar-
hija koja se oslanjala na robovski rad i drustveno-ekonomsku nejednakost
klasa. Divljenje prema spartanskoj kulturi i politickom sustavu poznato kao
lakonofilija, zaCeto je ve¢ u antici, kod Sokrata i Platona, moze se naci u
brojnim nedemokratskim politickim uredenjima i diktaturama, a u zadnje
vrijeme i demokratskim, posebno kod onih usmjerenih vise prema politickoj
stabilnosti nego kompliciranim demokratskim procedurama. U arhajskom
i klasi¢nom razdoblju Sparta je bila najmoc¢niji grad-drzava grckog svijeta
(Pomeroy, 2014: 91). U zacecima grcke civilizacije, negdje izmedu 8. i 7
st. pr. Kr. Sparta je vjerojatno dozivljavala svoj drustveni i kulturni flourit.
Sparta je u tom trenutku bila predvodnica kulture helenskog svijeta, no do
5. st. pr. Kr. ostala je samo vojna sila dok je drustvo, ukljucujuci ekonomiju,
kulturu i umjetnost, nazadavalo prema vojno organiziranoj zajednici s vrlo
rigidinim drustvenim podjelama, sve dok i njezina vojna mo¢ nije erodirala u
ratu s Tebom, Atenom i Makedoncima, da bi na kraju izgubila neovisnost pod
Rimljanima 146. pr. Kr. Stereotipna idealizacija opisuje Spartu kao sloznu
zajednicu jednakih, u kojoj je postojao patriotizam, asketizam, militarizam,
pederastija 1 prava Zena, no to nije bilo njezino zbiljsko i trajno obiljezje,
nego samo jedan povijesni trenutak, iako je ovaj stereotip ostavio najsnazniju
impresiju koja je oblikovala stoljetne opise spartanskog drustvenog uredenja
(Batarelo Koki¢ i1 Koki¢, 2021: 542). Zajednica jednakih odnosila se samo
na broj¢ano vrlo malu skupinu stanovnika Sparte, punoljetnih muskaraca,
spartijata, Ciji su ocevi bili to isto.

Grei su stanovnike Sparte zvali Lakademonjanima jer je osim samog
grada Sparte, grad-drzavu tj. polis sacinjavalo jos pet sela oko male uzvisine,
akropole, njihova naselja na tom teritoriju nazivana su Lakonskom zemljom
(Lakoniké gé€) pa su oni sebe Cesto nazivali Lakonjanima. Sparta je teritori-
jem od oko 7700 km? bila najveci gréki grad-drzava, tri puta veca od Atene,
takoder je bila medu najbogatijim polisima, s razvijenom metalurgijom i
vrhunskim loncarskim proizvodima. Tradicija istice i ljepotu spartanskih
zena: ,,Ljepota spartanskih Zena bila je nasiroko slavljena, a spartanski zenski
zborovi bili su poznati” (Pomeroy, 2014: 93). Za razliku od Atene koja je
izvozila ‘suviSak’ stanovnistva izvan grckih krajeva zbog sprjecavanja rasta-
kanja veli¢ine ograni¢enih zemljisnih posjeda i osiromasenja, kolonizirajuci
Mediteran i Crno more, Spartanci su osvojili poljoprivredno bogatu Meseni-
ju, istovremeno porobivsi njezine grcke stanovnike koji su postali spartansko
roblje: ,,Osvojene zemlje bile su podijeljene na imanja koja su obradivali
mesenski heloti u korist spartanskih gospodara koji su, oslobodeni potrebe za
radom, svoje vrijeme posvecivali vojnoj obuci” (Tridimas, 2024: 46). Heloti
su gospodarima uz obavezu pokornosti, iako to nije bilo fiksno odredeno,



76 ARHE XXII, 44/2025

morali davati ,,polovinu uroda sa polja” (Paus. 4.14.4). Oko 9000 spartijata,
muskaraca ¢iji su ocevi takoder bili spartijati, dobijali bi neotudivi (nije se
mogao prodati niti pokloniti) komad zemlje (klaros) podjednake velicine:
ovaj sustav uspjesno je funkcionirao sve dok nadglednik (efor) Epitad zbog
osobnih interesa, osvete sinu, nije u 4. st. pr. Kr. promijenio zakon dopustivsi
,otudenje zemljista od prirodnih nasljednika” (Isaeus, 2013: 198).

Sparta je u to vrijeme jedina u Grékoj imala stalnu profesionalnu vojsku,
postavljajuci se Cesto za zastitnicu svih Grka i njihovih polisa, a muski sta-
novnici bili su vojni obveznici do 60 godine starosti. Gréki polisi su prihva-
¢ali njezino vojno prvenstvo i pouzdavali se u njihovu vojnu snagu, pogotovo
u otporu Perzijancima (Powell, 2003: 97). U Herodota postoje zapisi koji to
potvrduju:

Spartanci su davali admirala koji je bio glavni zapovjednik, a Euribiad (Eu-
rybiades), Euriklidov sin (Euryclides), kaze da su saveznici rekli da ako im
Lakonjanin nije voda, radije bi okoncali flotu koja se okupljala nego da je vode
Atenjani (Hdt. 8).

Hrabra i dobro uvjezbana spartanska vojska na kraju je, prije velikog
vojnog poraza Sparte 371. god. pr. Kr. u bitci kod Leuktre gdje ih je pora-
zila tebanska vojska, bila malobrojna i imala tek malo vise od 1000 tesko
naoruzanih pjesaka, hoplita (Powel, 2003: 98). Nakon poraza prezivjeli spar-
tanski vojnici, njih nekoliko stotina, pobjegli su s bojnog polja bez sankcija
po povratku kuéi. Ovaj poraz oznacio je kraj prevlasti Sparte medu grékim
polisima. Samo pedeset godina ranije, u bitci s Atenom 425. god. pr. Kr. kod
Stakterije kada je zarobljenim spartijatima, njih 120, koji su se izgladnjeli
predali, oduzeta Cast. Razlog promjene odnosa prema vojnicima koji su se
predali bio je u manjku spartijata i opasnosti od propasti Sparte zbog manjka
ljudi (oliganthréopia). Manjak stanovnika je bio takav da su spartijati uveli
zakon: ,,Naime, hote¢i zakonodavac da Spartanaca bude §to je moguce vise,
nagovorio je gradane da radaju Sto vise djece. Jer postoji u njih zakon prema
kojem se Covjek s trojicom sinova oslobada sluzbe u tjelesnoj strazi, dok je
onaj s ¢etvoricom slobodan od svih dac¢a” (Aristot. Pol. 1270b).

Sparta je bila vojnicki organizirana drzava, no homoioi ipak nisu vec¢inu
dana provodili u vojnim vjezbama nego u igrama loptom, lovu i gimnastici
(Bayliss, 2022: 41). Spartanci su zbog toga bili nadmo¢ni u sportu pa su na
panhelenskim igrama u razdoblju izmedu 720. i 576. god. pr. Kr. predvodili
u broju pobjednika na igrama: od 81 poznatog olimpijskog pobjednika Spar-
ta je dala njih 46. U tadasnjem najpopularnijem takmicenju, stadionskom
tr¢anju, Sparta je dala 21 pobjednika od njih 36 poznatih iz tog razdoblja.
Uzivanje u sportu i dokolici koja je to omogucavala, pretpostavljalo je posto-



PODJELA MOCI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK 77

janje politickog sustava upravljanja koji bi omogucio zadrzavanje njihovog
privilegiranog nacina zivota, neupitnu politic¢ku stabilnost i trajno odrzanje
zakona koji bi to propisali.

POLITICKI SUSTAV SPARTE

Aristotel navodi kako bi ustav polisa trebao sadrzavati tri elementa ili
aspekta vlasti, podjelu moci:

Postoje u svih drzavnih poredaka tri dijela o kojima valjan zakonodavac tre-
ba razvidjeti: sto je kojemu korisno. Kad su ti uskladeni, nuzdno je i poredak
uskladen, i drzavni se poreci uzajamno razlikuju kako se razlikuju pojedini
od tih sastojaka. Od ta tri sastojka jedan je onaj koji savjetuje o zajedni¢kim
stvarima, drugi je o upravnim poloZajima (to jest: $to oni trebaju biti i nad ¢ime
trebaju imati ovlast, te kakav treba biti njihov izbor), treéi je o sudstvu (Aristo-
tle Pol. 1297b40-1298a3).

Politicki sustav polisa Sparte specifi¢na je vrsta druStvenog uredenja
koja je mijesala nekoliko tada poznatih ustavnih vrsta, a njegova struktura
vjerojatno je proizlazila iz drustvene strukture koju svaka vladajuca skupina
pokusava odrzati. No, za razliku od npr. Atene koja je svojim demokratskim
(demokratia) sustavom pokusavala stvoriti, ne vladavinu vecine, nego ,,kom-
promis interesa izmedu razlicitih klasa” (Powell, 2003: 273) i koja nije imala
strogo formaliziranu podjelu na klase (iako su one naravno postojale i bile
jasno razdijeljene), u Sparti je drustvo bilo vrlo jasno podijeljeno, a njihov
politicki sustav je samo u vladaju¢oj klasi imao neku vrstu ravnopravnosti
tipicnu za politicki sustav démokratia.

Spartansko drustvo bilo je politicko-ekonomski podijeljeno u nekoliko
glavnih skupina: 1) vladaju¢a klasa muskaraca istovjetnog politickog polo-
7aja, spartijati (sg. spartiatai) ili tako zvani ‘oni sli¢ni’ (hoi homoioi) iako je
medu njima bilo znacajnih razlika u bogatstvu, privilegirani sloj politicara,
vojnika 1 nasljednih zemljoposjednika, 2) sloj slobodnih gradana bez punih
gradanskih prava, nejasne etnicke pripadnosti, zvanih ‘susjedi’ (perioikoi)
koji su zivjeli oko Sparte, na ‘susjednim’ selima (komai) ili zajednicama (po-
leis) s vrlo malim zemljiSnim posjedima (iako je medu njima bilo bogatih) i
nekom vrstom lokalne uprave te pravima u sluZenju u vojsci, i 3) potlaceni
sloj porobljenih, heloti (keilotes) ili zarobljenici, to su bili potomci izvornih
se ponekad mogao oduzeti zZivot bez ikakve sankcije. Heloti su bili najnizi
sloj prema kojem su spartijati bili nemilosrdni, iako su ovisili o njihovom
radu koji je bio ‘prehrambeni kanal’ spartanskog drustva (Bayliss, 2022: 31).



78 ARHE XXII, 44/2025

Barijere izmedu klasa bile su slabo propusne ali su ipak dopustale odredeni
prijelaz izmedu skupina jer su se heloti mogli osloboditi prijelazom u tzv.
klasu novih pripadnika demosa (neodamodeis), vjerojatno zbog vojne sluz-
be, kao S$to su spartijati koji bi zapali u siromastvo i ostali bez sredstava za
zajednicko blagovanje (syssitia) prelazili u klasu inferiornih (hypomeiones).
Postojanje manjih ‘spartijata’ zabiljezeno je samo jednim svjedoCenjem u
Ksenofonta: ,,Heloti, oslobodenici, manji (manje vazni ili drugorazredni, nap.
a.) Spartijati i Periojci” (Xen. Hell. 3.3.6). Uz ove meduklase postojala je i
klasa ‘polubraée’ (mothakes) koju su sa¢injavali usvojeni djecaci ¢iji je otac
bio spartijat a majka helot, ili vjerojatnije, posebno nadareni djecaci inferi-
ornih koje je podupirao neko od bogatih spartijata (Bayliss, 2022: 26). Neki
su takoder bili stranog porijekla, udomljena djeca (trophimoi) ali su stjecali
obrazovanje unutar spartanskog obrazovnog sustava (Ducat, 2006: 151).
Razli¢iti interesi slojeva spartanske zajednice ocekivano su proizvodili
napetosti u borbi za $to bolji druStveni i ekonomski polozaj, kao i sukobi
unutar slojeva jer su postojale razlike u bogatstvu unutar pripadnika svih
slojeva, pogotovo spartijata. Legendarni spartanski zakonodavac i politicki
reformator Likurg (Lykoiirgos) €ije postojanje nije neupitno dokazano, prema
tradiciji prikazanoj u Plutarhovom Likurgovu zivotu, osmislio je spartanski
politicki sustav koji je trebao omoguciti stalnost postoje¢ih odnosa, sprjeca-
vajuci prevlast odredene interesne skupine unutar spartijatske zajednice:
Medu mnogim inovacijama koje je Likurg uveo, prva i najvaznija bila je nje-
gova institucija senata ili Vijeca starijih, koje je, kako Platon kaze, time $to se
stopilo s ‘grozni¢avom’ vladom kraljeva i imalo jednak glas s njima u pitanjima
od najvece vaznosti, unijelo sigurnost i duznu umjerenost u drzavne savjete. Jer
prije toga gradanska politika bila je promjenjiva i nestabilna, naginju¢i u jed-
nom trenutku slijedenju kraljeva prema tiraniji, a u drugom slijedenju mnostva
prema demokraciji (Plut. Lyc. 5.6).

Likurg je uveo savjetodavno Vijece starijih (gerousia) koji su Cinili sta-
riji od 60. godina, smatraju¢i da Ce se tako stabilizirati viSestruki interesi i
najbolje sprjeciti suprotstavljene strane: Stariji ¢e stati na stranu kraljeva u
slucajevima nasrtaja naroda na vlast, a na stranu naroda u obrani od poku-
Saja uvodenja tiranije. Likurgu se pripisuje uvodenje kompleksnog sustava
upravljanja koji je sadrzavao elemente monarhije, oligarhije i demokracije,
pa se moze reci da je ,,Ustav Sparte tipi¢an grcki primjer mijeSanog ustava”
(Hansen, 2010: 521). Za razliku od drugih grckih polisa koji su bili monar-
hija (Makedonija), tiranija (Sirakuza), oligarhija (Korint) ili demokracija
(Atena), u Sparti se nalazi mijesani oblik vladavine: ,,Sparta je imala ono $to
su starogrcki komentatori nazivali ‘mjesovitim’ ustavom, koji je spajao kra-



PODJELA MOCI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK 79

ljevstvo, oligarhiju i demokraciju ...” (Pomeroy, 2014: 33). Kraljevska vlast
kao idealizacija iz proteklih vremena, Homerova tvrdnja kako ,.Nije dobro
mnogovlade; neka je jedan vladar” (Hom. Il. 204) vise nije vrijedila, ve¢
se kod Aristotela kraljevska vlast, pogotovo ona dobrociniteljska, pripisuje
nepovratnim proslim vremenima ,, ... vrsta kraljevske jednovlade obuhvaca
one iz junackoga doba koje bijahu prema zakonu te uz pristanak podanika
i po ocinskim obicajima.” (Aristot. Pol. 1285b) dok se za najboljeg vladara
pretpostavlja srednja klasa (hoi mésoi): ,,Bjelodano je dakle kako je najbolje
drzavno zajednistvo sastavljeno od gradana srednjeg staleza, i onim se drza-
vama moze dobro upravljati u kojima je srednji stalez mnogobrojan i snazniji
od oba ostala [staleza] u najvecoj mjeri” (Aristot. Pol. 1295b34-37).

Iz oblika mijes$anih ustava anticke Grcke, kao anticipacija ili neka vrsta
inspiracije, iznikao je puno kasniji sustav podjele vlasti. Ipak, ve¢ rani oblici
vladavine u grckim polisima smanjili su utjecaj i mo¢ monarhisticke vlada-
vine kraljeva, dijele¢i u Sparti mo¢ najprije na pola — na dva kralja, a onda
dalje rasporeduju¢i mo¢ na vise ¢lanova aristokratske elite:

Novi sustav upravljanja bio je stoga dobar za polis u cjelini, ali posebno dobar
za velike zemljoposjednike koji su postali upravljaci, kao i za sve dominantne
skupine u ljudskoj povijesti, oni su tezili o¢uvanju svoje ekonomske i politicke
mo¢i (Pomeroy, 2014: 63).

U slucaju Sparte izvrs$na vlast je bila u rukama dviju kraljevskih obitelji
(basileis) razlicitog rodoslovlja (jedan iz loze Agijada, a drugi iz loze Eu-
ripontida), ali podjednakog autoriteta i vaznosti zaduzenja — jedan je bio u
vojnom pohodu dok je drugi upravljao domac¢im poslovima, radi izbjegava-
nja moguce anarhije: ,,jedan kralj je bio glavni zapovjednik vojske dok je
drugi nadzirao domace poslove i preuzimao ulogu vode ako bi drugi kralj bio
ubijen” (Pomeroy, 2014: 114). Moglo bi se reci da je monarhija bila netipi¢na
za grcke polise, dok je u Sparti bila ne samo monarhija nego je postojala
dijarhija (Bayliss, 2022: 32), unutar koje su kraljevi imali ograni¢enu mo¢
upravljanja i bili podlozni sankcijama drugih dijelova vlasti, u trajnoj nesi-
gurnosti 1 bez privilegiranog polozaja. Kraljevi su ¢ak morali, pred eforima,
u gotovo ponizavaju¢em uvjetu opstanka na vlasti svaki mjesec polagati
zakletvu da ¢e vladati prema drzavnim zakonima. Ovaj propis ukazuje
kolika je bila razina povjerenja prema kraljevima u njihovom eventualnom
posezanju prema tiraniji. Drugi izvr$ni dio vlasti sadinjavala je skupina od
pet nadglednika, efora (éphoror), koji su imali jednogodis$nji mandat, oni su
bili birani iz razli¢itih unutra$njih podslojeva spartijata, mozda aklamacijom
kao kod Vijec¢a starijih — iako nije tocno poznato kako, u svakom slucaju
su birani medu muskarcima starijima od 30 godina. Izbor efora sli¢io je na



80 ARHE XXII, 44/2025

demokraciju jer su se efori imenovali iz cijelog naroda ... no to je znacilo da
»imaju vlast u najvaznijim pitanjima, a dolaze iz cjelokupnoga puka, tako te
je to poglavarstvo zapadalo Cesto i veoma siromasne ljude, koji zbog svojega
siromastva bijahu podmitljivi” (Aristot. Pol. 1270b7-9), zbog ¢ega je njihovo
vladanje bilo povezano sa sumnjom na koruptivno ponasanje (Powell, 2003:
102). Skupu starijih od 30 godina koji su birali Vijece starijih predsjedao je
efor. Bez navodenja metode izbora efora Aristotel takve izbore smatra ne-
ozbiljnima: ,,Uz to, izbor kojim postavljaju starjeSine prema takvoj prosudbi
djetinji” (Aristot. Pol. 1271a9-10). Zadatak efora, takoder, ukljucivao je jed-
nom godis$nje poziv spartijatima na rat protiv helota (Bayliss, 2022: 36) kako
bi se kontrolirao njihov broj i otupila volja za moguc¢om pobunom. Uvodenje
eforata takoder se pripisivalo Likurgu, no vjerojatnije je da ima porijeklo iz
vladavine kralja Teopompa iz 8.-7. st. pr. Kr. (Aristot. Pol. 1313a) i/ili Poli-
dora (Kdiv, 2005: 242).

Efori su nadzirali djelovanje kraljeva (dvojica su uvijek pratila kralja
koji je bio u vojnom pohodu), bili su suci u odredenim vaznim predmeti-
ma i predsjedali skupstinom (ekklésia) 1 VijeCem starijih (gerousia). Vijece
starijih je bio oligarhijski element u spartanskoj mijesanoj vladavini jer je
mala skupina pojedinaca imala dozivotnu vlast, a u nju su ulazili ugledni,
dakle mo¢ni muskarci koji su trajno imali najvece ovlasti i mo¢. Skupstina
koja se sastajala jednom mjesecno (za vrijeme punog mjeseca) ukljucivala
je sve odrasle muskarce spartijate. Tu su se bez rasprave donosile odluke o
prihvacanju prijedloga Vije¢a starijih, koji su bili jedna vrsta vlade prema
danasnjim mjerilima. Vijece starijih izvorno se sastojalo od 30, a kasnije od
28 muskaraca (Plut. Lyc. 5.7) starijih od 60 godina izabranih doZivotno na tu
funkciju uz dodatak dvaju kraljeva neovisno o njihovoj starosti, aklamaci-
jom koja je ‘mjerila’ glasno¢u uzvika odobravanja kandidatima. Glasanjem
aklamacijom ponekad se nije koristilo, kao prilikom odluke o ratu s Atenom
432. god. pr. Kr. kada su se ipak prebrojavao broj onih koji su bili za ili
protiv, zbog vaznosti odluke. Unato¢ deklarativnoj demokrati¢nosti izbor u
gerousia, §$to je bila najvec¢a moguca Cast i $to je predstavljalo stvarnu i trajnu
mo¢, u stvarnosti je izbor bio rezerviran za pripadnike vodecih spartijatskih
obitelji. Vijece starijih je kontroliralo skupstinu i raspravljalo najteze sudske
postupke — to su oni koji su mogli zavrsiti oduzimanjem gradanskih prava,
izgonom ili smrtnom kaznom: ,,Vrijedna divljenja je i zastita koju je pruzio
starosti dobrih ljudi. Jer je uredba kojom je starjeSine postavio za suce u su-
denjima za smrtnu kaznu uzrokovala da se starost vise postuje od pune snage
muzevnosti” (Xen. Const. Lac. 10.2). Ovaj sustav je postojao barem u razdo-
blju izmedu 480. i 366. g. pr. K. U sustavu raspodjele mo¢i, u konacnici, mo¢
je pretezno bila u rukama gerousia, u jednom povijesnom trenutku i efora



PODJELA MOCI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK 81

koji su postali mo¢niji od kraljeva, kao u slucaju Epitada koji je promijenio
zakon o neotudivosti dodijeljenog zemljista.

Sparta je bila uredena zajednica usmjerena zadrzavanju privilegija vla-
dajucih spartijata koji su demokratskim sudjelovanjem u skupstini barem
odobravali odluke Vije¢a starijih i kraljeva, takoder su imali visoko vjero-
jatnu mogucnost nadgledanja provodenja zakona biranjem u eforat. Drugi
stanovnici Sparte bili su diskriminirani u ekonomskom i politickom smislu,
bez moguénosti sudjelovanja.

ZAKLJUCNO

Spartansko drustvo je sebe dozivljavalo pravednim, tako se Likurgu pri-
pisuje briga za pravednost vladavine koja bi koristila svima unutar zajednice:

Kao odgovor ¢ovjeku koji je postavio pitanje kako bi itko mogao vladati u
sigurnosti bez zastite tjelesnog strazara, rekao je: ‘Ako netko vlada svojim po-
danicima kao $to ocevi vladaju svojim sinovima’ (Plut. Mor. 208B2).

Platon, koji je inspiraciju za svoje politicke ideje u velikoj mjeri nalazio
u Sparti, mislio je da bi zajednica u polisu trebala biti uredena prema nacelu
pravednosti i zakonitosti. Kod Platona pravednost je vrlina koja se sastoji
iz uskladenog djelovanja svih dijelova duse u izvrSavanju njezinih zadataka
(Koki¢, 2015: 155), a dusa je svojom strukturom istovjetna drzavi u kojoj bi
njezini slojevi trebali uskladeno djelovati ostvarujuci pravednost. Pravednost
je opca vrlina koja se ne sastoji u vladavini fizicki ili ekonomski jacih, niti
se moze slijediti Trazimahova tvrdnja kako oni stvaraju zakone — ,,Ja (Trazi-
mah) tvrdim da pravednost nije niSta drugo nego korist jacega” (DK 85.B.6a)
— jer se pravda ne sastoji u udovoljavanju prohtjevima jacega kojemu slabiji
moraju sluziti. Ipak, razlike u drzavi moraju postojati, kao i viseslojnost koja
je potrebna zbog razlicitih potrebnih poslova i potreba u zajednici, razlici-
te klase i njihova zasebna uloga i poloZaj je nuzna pretpostavka njezinog
uspjesnog funkcioniranja. Uskladivanje viseslojnosti pravednom raspodje-
lom mo¢i moze se Ciniti kao nuzna pretpostavka o¢uvanja zajednice, no nije
dokaziva pretpostavka da je propast Sparte, kao i drugih politickih zajednica
kroz povijest, uzrokovana nepravednim politickim odnosima. Podjednako
tako, ne moze se dokazati ni tvrdnja da je takva raspodjela moci suviSna
ili nekorisna za opstanak politicke zajednice — ona je korisna za izgradnju
pravedne zajednice u kojoj svi njezini dijelovi uskladeno funkcioniraju ispu-

kakav je bio u Sparti, s visokorazvijenim oblikom diobe mo¢i, nije uspio



82 ARHE XXII, 44/2025

polis ocCuvati te da raspodjela politicke mo¢i ne moze jamciti oCuvanje ¢ak
ni pravednih politickih odnosa — nego da ontogenija i rodoslovlje konkretne
zajednice i njezin povijesni kontekst nuzno vode politickom kraju svaki oblik
politickog udruzivanja u konkretnom povijesnom trenutku, jer je takav po
svojoj naravi uvijek privremen. Sparta je paradigma ovih pravilnih procesa,
sli¢nih zakonu.

LITERATURA

Aristotel. 1988. Politika. Zagreb, Globus/Sveucilisna naklada Liber.

Batarelo Koki¢, 1., Koki¢, T. 2021. Obrazovno-politicke postavke u Europskoj uniji:
S$to o obrazovanju mozemo nauciti od Sparte i Atene? Nova Prisutnost, 19
(3) 541-557. Doi: https://doi.org/10.31192/np.19.3.5

Bayliss, J. Andrew. 2022. The Spartans: A Very Short Introduction. Oxford, Oxford
University Press.

Diels, Hermann. 1983. Predsokratovci. Fragmenti. Svezak 1. Naprijed, Zagreb.

Ducat, Jean. 2006. Youth and Society in the Classical Period. Swansea, The Classical
Press of Wales.

Hansen, Mogens Herman. 2010. The Mixed Constitution versus the Separation of
Powers: Monarchical and Aristocratic aspects of Modern Democracy.
History of Political Thought, 31 (3) 509-531.

Herodotus, 2025. The Histories (Hdt 8) (9.5.2025).

Raspolozivo na URL: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:abo:-
tlg,0016,001:8

Homer. 1921. Ilijada. Preveo i protumacio Tomo Mareti¢. Zagreb, [zvanredno izdanje
Matice hrvatske.

Isaeus. 2013. The Speeches of Isaeus in Causes Concerning The Law of Succession
to Property at Athens: With Critical and Explanatory Notes. William Wyse
(ur.), Cambridge, Cambridge University Press.

Koki¢, Ton¢i. 2015. Pregled anticke filozofije. Zagreb, Naklada Breza.

Koiv, Mait. 2005. The Origins, Development, and Reliability of the Ancient Tradition
about the Formation of the Spartan Constitution. Historia: Zeitschrift fiir
Alte Geschichte, 54 (3) 233-264.

Pausanias. 1918. Pausanias Description of Greece with an English Translation.
Translated by W. H. S. Jones, Litt. D., and H. A. Ormerod, M. A., in 4
Volumes. Cambridge, MA, Harvard University Press; London, William
Heinemann Ltd.

Platon. 1983. Drzava. Beograd, Beogradski izdavacko graficki zavod.

Plutarch. Plutarch’s Moralia. In fifteen volumes. Part III, 1961. Preveo na engleski
jezik Frank Cole Babbitt, Cambridge Massachusetts, Harvard University
Press.

Plutarch. Plutarch’s Lives. 1914. Preveo na engleski jezik Bernadotte Perrin.
Cambridge, MA. Harvard University Press. London. William Heinemann
Ltd.



PODJELA MOCI U SPARTI: NEDOVOLJNO ZA OPSTANAK 83

Pomeroy, B. Sarah; Donlan, Walter; Burstein, M. Stanley; Tolbert Roberts, Jennifer.
2014. A Brief History of Ancient Greece, Oxford, Oxford University Press.

Powell, Anton, 2003. Athens and Sparta. Constructing Greek Political and Social
History from 478 BC, London, Routledge.

Trimidas, George. 2024. A political economy perspective of the constitution of ancient
Sparta: conflict resolution, credibility, and stability. Constitutional Political
Economy (36): 44-67, https://doi.org/10.1007/s10602-024-09453-0

Xenophon. 1968. Xenophontis opera omnia, vol. 1. Oxford, Clarendon Press. 1900
(repr. 1968).

Xenophon. 1925. Xenophon in Seven Volumes, 7. E. C. Marchant, G. W. Bowersock,
tr. Constitution of the Athenians. Harvard University Press, Cambridge, MA;
William Heinemann, Ltd., London.



84 ARHE XXII, 44/2025

TONCI KOKIC
University of Split, Faculty of Humanities and Social Sciences,
Croatia

SEPARATION OF POWER IN SPARTA:
INSUFFICIENT FOR SURVIVAL

Abstract: The separation of powers into legislative, executive and judicial branches is
a fundamental assumption of modern political systems of democratic states. The key
intention of the separation of powers is to distribute functions and persons in order to
avoid the concentration of power and the possible tyranny of a small group or one man,
as well as the survival of the community. Anticipations of this theory are in the ancient
Greek polis, where there were mixed constitutional types that included elements of
monarchy, oligarchy and democracy — a specific example of such a constitutional
mixture is Sparta. The Spartan highly developed and sophisticated political system
included forms of mixed rule, with mutual control of office holders and persons in
power, and a clear political goal of preserving the existing socio-economic position
of members of different social classes. Spartan society was based on unjust inherited
relations in which one class enjoyed the results of the work of other classes, in the
end such a system led to a shortage of population, especially soldiers from the ruling
class, and Sparta collapsed. The thesis that the downfall of Sparta was caused by
unjust relations is not easily provable, nor is the thesis that the division of political
power is useless for the survival of the state — the author considers the thesis that
a mixed form of government, the division of power, is a useful political tool that
does not guarantee the preservation of a political community even when it is just,
more convincing — but rather that the ontogeny and genealogy of a specific political
community and the historical context necessarily lead to a political end for every form
of political association in a concrete historical sense, because such is always by its
nature temporary.

Keywords: ancient philosophy, mixed constitution, polis, separation of power, Sparta

Primljeno: 30.6.2025.
Prihvaceno: 5.9.2025.



Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 (37/38)
17
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.85-101
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

MIRELA KARAHASANOVIC!
Univerzitet u Tuzli, Filozofski fakultet, BiH

SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE

Sazetak: Pitanje u Cemu se sastoje zasluge i orignalni doprinos sofista, a u ¢emu
nedostaci jo$ uvijek izaziva opre¢na misljenja. Afirmisanje razlozne svijesti kao
medija razumijevanja vrijednosne i politi¢ke zbilje na temelju koje izgraduju novu
paideiu pozicioniralo je sofiste kao ,,prosvjetitelje”. Ograni¢enost tog zaokreta sastoji
se u limitiranosti razlozne svijesti da istakne opsti karakter ljudskog djelanja i pogleda
na svijet. Odsustvo jedinstvenog doktrinarnog pristupa i nemoguénost poopcavanja
novonastalih vrijednosnih zahtjeva u djelima filozofa (Platon, Aristotel) pozicioniralo
je sofiste kao utemeljivace ,relativisticke kulture”. Na tom osnovu utemeljena
je negativna reputacija sofista, pri ¢emu se nedovoljno isti¢e njihov doprinos u
etabiliranje bitnih pitanja koja ¢e punu afirmaciju pronaci u djelima antickih filozofa.
Medu takvim pitanjima se istiu i teme iz filozofije politike poput: pitanja vaspitanja
i politickog umijeca, istinitosti politickog govora, porijekla drzave, kao i vrijednosti
zakona i pravednosti.

Kljuéne rijeci: Sofisti, Sokrat, Platon, Aristotel, pravednost, prirodan zakon, drzava,
odgoj

,,Sofisti su Helene nagovarali na kulturu razloznog misljenja. Tu kulturu oni su
ucinili filozofskim stanovistem. Prvi su otvorili mogucnost filozofskog traganja
za dokazanim znanjem o djelanju. Ujedno su otvorili mogucnost trazenja
Jedinstva izmedu misaonosti djelanja i misaonosti ljudske svijesti o djelanju”.

Milenko A. Perovié¢

Dileme o filozofskoj vrijednosti, sadrzaju i djelima sofista? jo§ uvijek su
prisutne. Platonova kvalifikacija sofista kao nekompetentnih pseudoprakti-

I E-mail adresa autorke: mirela.karahasanovic@untz.ba

2 Dalli se sofisti mogu smatrati filozofima ili ne i danas predstavlja tacku sporenja. T. Cur-
now analiziraju¢i navedeno pitanje smtra da ono ovisi o tome $ta se pod izrazom filozof u
odredenom vremenu podrazumijeva. U kontekstu savremenog poimanja ,.filozofa” moze se

85



86 ARHE XXII, 44/2025

cara, pseudomudraca kojima nedostaje jedinstveni doktrinarni pristup filo-
zofskim problemima ¢inilo je nesigurnom ulogu sofista u historiji filozofije
i opStem utisku o njima. Platon tereti sofiste za prekid pozitivne tradicije
izraza mudrost (Rep. 493a, Prot. 316D). Gr¢ka imenica zenskog roda gogia,
iz koje je izveden izraz gogiaTms- sofist, evoluirala je kroz razli¢ita znacenja
na §to Platon podsje¢a (Prot. 316D-E, Hip.mail. 281b-d, 282a-c). 1zmedu
Homera i Protagore brojni istaknuti umjetnici, pjesnici, politiari, smatrani
su mudracima,? odnosno sofistima. Medu takvima su i Anaksagora?, Tukidid,
Euripid> ali 1 Sokrat. Prvo pojavljivanje izraza sofist kod Pindara je uglav-
nom oznacavalo pjesnike i pjesni¢ku tradiciju.6 Aristotel u spisu O filozofiji
(fragment 8.) takoder podsjeca na evoluciju izraza gogia koji obuhvata Sirok
dijapazon znacenja od poljoprivrednih vjestina, snalazenja nakon prirodnih
katastrofa, razumijevanja zakonodavnog i politickog Zivota, istrazivanja pri-
rode do promatranja boZzanskog i nepromjenjivog.” Mudracima su smatrani
i ljudi kojima su priznate odredene zasluge u zajednici kao S$to je slucaj sa
sedam mudraca (Tales, Bijant, Solon, Pitak, Kleobul, Mizon, Hilon). Pojam
copia, stoga nije jednoznacan. Sofisti su prema Platonovoj interpretaciji
mudrost reducirali na vjestinu zaradivanja novca, na laznu mudrost koja za-
tomljuje put prema istinskoj filozofiji. Platon ne samo da odrice sofistima in-
telektualne zasluge u filozofiji, on je kao §to primjecuje B. Williams pridonio
tome da se izraz ,,sofist” ,,smatra beskorisnim za ikakavu povijesnu svrhu”.8

reéi da su barem neki sofisti to i bili. T. Curnow, Were the Sophists Philosophers, in: The
Sophists an Introduction, (Patricia O’Grady ed.) Bloomsbury, London, New Delhi, New York,
Sidney, 2008. p. 191, pp. 185-193

3 G. B. Kerferd isti¢e evoluciju izraza mudrac. 1. prvobitno znacenje podrazumijevalo
je vjestinu odredenog zanata, 2. zatim razboritost u poimanju stvari opéenito, prevashodno
politi¢ku i prakticku mudrost i 3. filozofsku mudrost. G. B. Kerferd, The Sophistic Movement,
Cambridge University Press London, New York, New Rochelle, Melbourne, Sydney, 1981, p.
24.

4 TIsokrat Anaksagoru naziva sofistom (4ntidosis. 15.235)

5 C. Farmer, Was Socrates Sophists, in: (ed. Patricia O’Grady): The Sophists: an Introduc-
tion, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008. p. 164, pp. 164-175.

6 M. Gagarin i P. Woodruff analiziraju¢i znaenje izraza sofist u 5. i 4. stoljecu st. ere
prepoznaju da je navedeni izraz prvobitno predstavljao znak postovanja smjestajuci odredenu
osobu u tradiciju mudrosti kojom su prvobitno dominirali pjesnici. Sve do Aristofanovog
djela Oblaci (oko 420. g. st. ere) izraz sofist nije imao negativnu pezZorativnu konotaciju. M.
Gagarin & P.Woodruff (eds.), Early Greek Political Thought from Homer to the Sophists,
Cambridge University Press, 1995, p. XX.

7 Vidi u: Zeljko Kaluderovi¢, Stagiranin, Izdavatka knjizarnica Zorana Stojanovica,
Sremski Karlovci, Novi Sad, 2018, str. 55.

8 B. Williams prepoznaje Cetiri Platonove optuznice protiv sofista: u¢enje sofista ima prak-
tiCan, a ne Cisto teorijski cilj; 2. da su poducavali za novac; 3. da je argumentacija sofista losa,



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 87

Time je implicirano misljenje o sofistima kao neprijateljima filozofije, a
njihovu ulogu i doprinos razvoju filozofskog misljenja pretvorilo u poseban
historiografski izazov.® Aristotelove biljeSke prethodnih filozofskih ucenja
koja se mogu tretirati i sa historiografskog stanovistal® ne prepoznaju bilo
kakve zasluge sofista u etabiliranju problematike o pitanjima uzroka. lako su
neki sofisti poput Protagore!!, Gorgije, Hipije (Prot. 315C) bili zainteresirani
za intelektualne izazove racionalnog objaSnjenja prirode stvari, Platon i Ari-
stotel su vecu paznju posvecivali sofistickoj elaboraciji prirode vrijednosti
i politicke zajednice. Stavise, Aristotel ne propoznaje znacaj ucenja sofista
niti za razvoj filozofije politike (EN. 1181al, 1181al15-20). U moderno
doba se uglavnom naslijede sofista pocelo promatrati i izvan dominantnog
platonovsko-aristotelovskog okvira.!2 Sofisti nisu predstavljali filozofsku
Skolu, pokret, jedinstveno doktrinarno ucenje, niti su poput predsokratovaca
tragali za objektivnom istinom o svijetu, $to je moglo predstavljati razlogom

¢iji cilj je zbunjivanje i impresioniranje, a ne pronalazenje istine i 4. da su zastupali ,,cini¢na,
skepti¢na, amoralna i opcenito nepozeljna mnijenja. B. Williams, Smisao proslosti: Ogledi o
povijesti filozofije, Matica hrvatska, Zagreb MMXYV, str. 41.

9 C. C. Raymond sofiste prepoznaje kao poseban historijski izazov zbog: fragmentarnog
stanja sacuvanih tekstova sofista, snaznog utjecaja Platonovih izvora, njihove povezanosti sa
retorikom kao okolnim podru¢jem filozofije i konvencionalnom slikom sofista kao izvornih
neprijatelja filozofije. C. C. Raymond, The Sophists in the History of Philosophy, in: The
Cambridge Companion to the Sophists, J. Billings & C. Moore eds. Cambridge University
Press, 2023, p. 405, pp. 403-437.

10 Jedna od dilema koja je obiljezila pogled savremenih istrazivaca na anticku filozofiju je
i tema u kojoj mjeri je Aristotel pouzdan izvor za razumijevanje predsokratske filozofije, da
li su njegove biljeske historiografskog karaktera, u kojoj mjeri su oblikovane Aristotelovim
licnim filozofskm pretenzijama. Zeljko Kaluderovi¢é smatra da Aristotelov prikaz pred-
sokratske filozofije kvalifikuje Aristotela kao prvog istoricara filozofije, ¢ija je namjera bila
da u mnostvu fragmenata uspostavi pojmovno jedinstvo, koje je kako rezultat Aristotelove au-
torske prerade tako i ogromne sinteti¢ke moéi njegova misljenja. Z. Kaluderovi¢, Rana grcka
filozofija, Hijatus, Zenica 2017. str. 1-39.

1" Kao Demokritov uéenik Protagora je nesumnjivo bio upoznat sa aktualnim izazovima u
objasnjenju prirode. U Demokritovo vrijeme je, kako potvrduje i Diogen Laertije (IX), bilo je
rasprostranjeno Parmenidovo ucenje o jednom, na koje su atomisti, a vjerovatno i Protagora
svojim spisom O istini, kao i Gorgija spisom o Ne-bicu nastojali ponuditi odgovore.

12 C. C. Raymond, analiziraju¢i poziciju sofista u historiji filozofije, navodi da se u djelima
njemackih znanstvenika 18. stoljeca sofisti prikazuju kao historiografska kategorija sa poseb-
nom ulogom u historiji gréke filozofije. Procjene naslijeda sofista kretale su se od njihove
odbrane, do zadrzavanja ¢vrstog Platonovog stava o sofistima koji ih pozicionira u dekadentnu
fazu u historiji grcke filozofije, koju karakteriSe: skepticizam, ateizam i odbacivanje moralnih
normi. Takav stav zastupaju tri historiografska izvora na koja se Hegel poziva od autora D.
Tiedeman, J. G. Buhle, W. G. Tennemann. C. C. Raymond, The Sophists in the History of
Philosophy, in: The Cambridge Companion to the Sophists, J. Billings & C. Moore eds. Cam-
bridge University Press, 2023, p. 411-414, pp. 403-437.



88 ARHE XXII, 44/2025

izostanka iz Aristotelovih ,historiografskih biljeski”!3, ali su svojim kriti¢-
kim i skepti¢énim odnosom razlozne svijesti prema tradiciji, konvencijama,
religiji, istini, kulturi, predstavljali ,,opstu filozofsku obrazovanost svoga
vremena” na koju su, kako Hegel konstatuje, Platon i Sokrat jedino i mogli
da se obaziru.!* Za V. Jegera sofisti su poput Sokrata i Platona nuzna pojava
u historiji ljudskog duha, bez kojih se kao prethodnika Platon i Sokrat ne
mogu zamisliti.!5 U dijalogu Protagora 348D, Sokrat isti¢e da njegov interes
za raspravu sa Protagorom pociva na preispitivanju vlastitih nedoumica. Pla-
tonu su sofisti bili korisni, ne samo za rasvjetljavanje Sokratove filozofije,!6
nego i za dijalekticke vjezbe u dijalozima.!” Ne samo metode i ucenje, nego i
raskoSan zivot koji su vodili neki od sofista naplacuju¢i poducavanje, moglo
je potaknuti Platonov negativan stav prema njima. Nov¢ane naknade u po-
ducavanju zanatskim i tehni¢kim vjestinama su ¢ak i pozeljne (Gorg. 520D).
Poducavanje i savjetovanje u pitanjima koja se odnose na moralnu izgradnju
li¢nosti i zajednice je necasno ukoliko je za isto potreban novac (Gorg.520E).
Periklovo uvodenje placanja u javnoj sluzbi zasluzuje jednak prijekor kao i
praksa sofista (Gorg. 515E). Na istim osnovama na kojima napada sofiste
zbog novcanih naknada za vaspitanje, Platon ne napada Zenona koji je isto
¢inio.!8 Nakon Platonove smrti u Akademiji, bila je prisutna praksa placa-
nja vaspitanja.!? Ista praksa primjenjivana je i u Epikurovoj $koli. Platon je

13 Aristotelovo razgraniCenje filozofije i sofistike u Metafizici 1004b 5-25, gdje filozofija
istrazuje bit stvari, a sofistika nudi prividno znanje, sugerira razlog odsustva sofista kao ozbil-
jnih istrazivaca porijekla prirode

14 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije II, Kultura Beograd 1970, str. 41.

15 V. Jeger, Paideia: Oblikovanje grckog c¢oveka, Knjizevna zajednica Novog Sada, 1991.
str. 152. M. N. Duri¢ na istom tragu napominje da bez sofista Sokrat, Platon i Aristotel ne bi
postali veliki umovi kakvi jesu. M. N. Duri¢, Istorija helenske etike, BIGZ, Beograd, 1976, str.
226.

16 D. D. Corey u Platonovom odnosu prema sofistima ne prepoznaje izrazeni kriticizam i
neprijateljstvo. Posebnu paznju Platona sofisti su zasluzili ¢injenicom da su se kao uclitelji
— poput Sokrata — zanimali za sli¢ne stvari. U tom smislu su bili korisni za Platonov prikaz
Sokratove filozofije podsti¢uéi interes Citatelja za Sokratovom filozofijom. D. D. Corey, The
Sophists in Plato s Dialogues, Sunny Press, State University of New York, 2015, p. 3.

17" C. Castoriadis u Platonovim dijalozima prepoznaje znacajno prisustvo sofizama i paralo-
gizama, medu koje ubraja i Drzavu kao viSeslojni sofizam, §to Platona kvalifikuje sofistom. C.
Castoriadis, On Plato s Statesman, Stanford University Press, 2002, p. 3.

18 U dijalogu Alkibijad 119a-b Platon hvali Zenona (Parmenidovog ucenika) kao uspjesnog
ucitelja kojem su Pitodor i Kalija platili za poducavanje.

19 S, S. Monson medu promjenama u Akademiji koje su uslijedile nakon Platonove smrti
prepoznaje naplatu $kolarina i formalizaciju studijskih programa. S. S. Monson, Plato s Dem-
ocratic Entanglements: Athenian Politics and the Practice of Philosophy, Princeton University
Press, New Jersey 2000, p. 138.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 89

odbacivao ,,komercijalizaciju” istine i vrijednosti smatrajuci da ne mogu biti
nametnute spolja. Istina je rezultat zanosa (erosa) duse koja je prevladala
vlastite iluzije i osvjestila najvise vrijednosti. Takvom zanosu nije mogla po-
taknuti sofistika koja je ostala na nivou fenomenalnog (Rep. 517b-c, 518a-d).

ULOGA SOFISTA U POLITICKIM AKTIVNOSTIMA U GRCKOJ

Nakon Perzijskih ratova Atina prozivljava kulturni i politi¢ki procvat,
te tako postaje najpozeljnije mjesto za ljude razlicitih intelektualnih provi-
nijencija medu kojima su i sofisti. Atinska demokratija je omogucila, kako
konstatuje i Perikle u nadgrobnom govoru palim Atinjanima, inkluziju i si-
romasnih slojeva stanovniStva. Svaki slobodni Atinjanin neovisno o imovin-
skom statusu moze doprinijeti drzavi i biti koristan u razli¢itim sferama dje-
lanja kao pojedinac dostatan samome sebi.20 Atina je predstavljena kao Skola
Helade. Sloboda govornistva, rastu¢a potreba za politickom naobrazbom u
novonastalim okolnostima demokratije, znacajan broj stanovnika od kojih je
jedan broj mogao priustiti elitno vaspitanje privukli su sofiste u Atinu. Praksa
putovanja razlicitih ,,profesionalaca” u grékom svijetu imala je dugu tradiciju
i prije sofista, protezuci se ¢ak do Homera.2! Filozofi su takoder putovali
u razlicite krajeve Grcke, ali i u Egipat. Ksenofan je bio poznat kao rapsod
(eadwdog), pjesnik koji je putovao i recitovao (DK21B8).

Najznacajniji rani sofisti poput Protagore, Hipije, Gorgije, Prodika nisu
bili Atinjani, niti su retorska i politicka iskustva stekli u Atini. Oni su veé
u svojim polisima imali izgradenu politicku reputaciju. Protagora iz Abde-
re, koji je stekao prijateljstvo sa Periklom, pisao je zakone za Turiju (Diog.
VIII), Gorgija iz Leontine sa Sicilije nagovorio je Atinjane na savezniStvo
(DK82A4, Hip.maj. 282b). Hipija iz Elide bavio se takoder diplomatskim
poslovima (Hip.maj. 281a). Medu starijim sofistima jedini Atinjanin bio je
Antifon, ¢ije su ga politicke aktivnosti predvodenja oligarhije 411. godine

20 Periklovo isticanje moguénosti bavljenja razli¢itim poslovima kao vrijednosti demokrati-
je Platon napada u Drzavi 561c-d, prepoznajuéi u tome korijen nepravde u polisu.

21 D. Wolfsdorf navodi da se historija putujuceg profesionalizma u Grckoj prepoznaje jo§
u praksi epskog pjevaca Demodokusa u Homerovoj /lijadi. Izmedu 8. i 5. st. stare ere bili
su prisutni putujuéi profesionalci grékog i negré¢kog porijekla, koji su putovali Mediteranom,
dolaze¢i iz razli¢itih interesnih podrucja poput: poezije, muzike, arhitekture, slikarstva, ki-
parstva, vojske, kao i profesionalci od vraceva i atleticara, pa do zidara, keramicara, kovaca,
metalurga. Svi su oni naplacivali svoje usluge. David Wolfsdorf, Sophistic Method and
Practice in: A Companion to Ancient Education, W. M. Bloomer ed., John Wiley&Sons, Inc.
Published 2015, p. 65, pp. 63-76.



90 ARHE XXII, 44/2025

st. ere kostale zivota. Politicko savjetovanje drzavnika bilo je svojstveno i
filozofima i sofistima. Anaksagora i Protagora su savjetovali Perikla. Platon
je savjetovao Dionisija,?2 a Aristotel Aleksandra Makedonskog. Postojale su
stoga ve¢ prepoznate razlike filozofa i drzavnika. Elaboriraju¢i odnos Anak-
sagore i Perikla, Plutarh zakljucuje da se bitne razlike filozofa i drzavnika
sastoje u nacinu vodenja domacinstva, ali i na¢inu vodenja zivota. Filozofu,
za razliku od politi¢ara, nisu potrebna spoljasnja sredstva i oruda, s obzirom
da je njegov odnos prema svijetu poredovan misljenjem. Sposobnosti drzav-
nika ogledaju se u zadovoljavanju potreba gradana $to ukljucuje materijal-
na dobra.?3 Tales je pokazao da politicki savjeti filozofa mogu biti korisni
(DK11A1), te da filozofu ne nedostaje mudrost za stjecanjem materijalnih
dobara (Pol. 1259a5-15). Ravnodusnost u odnosu na materijalni status Pla-
ton uzima polaznom osnovom za uspostavu nekorumpirane vlasti filozofa.
Cjelokupna rasprava u Drzavi je posvecena Platonovom pokusaju da ubjedi
Trasimaha, Glaukona i Adeimanta da pravednost iskljuuje samointeres i
predstavlja op¢e dobro po sebi. Sofisti su identifikovanjem filozofa i drzav-
nika zatomili istinski smisao filozofije (Soph. 216b-d) mijenjajuci u atinskoj
javnosti percepciju ideje filozofa (Soph. 218b-c, Rep. 493a-e). Platon istupa
protiv uvjerenja sofisticke paideie da je moguée poduciti politickoj vrlini,
usvajanjem tehnika i praksi govorniStva, bez uvazavanja epistemoloskih
koncepata koji proizilaze iz intrinizicne potrage za opéim vrijednostima i
politickim standardima. Razlike sofiste i drzavnika su kvalitativne i tesko
premostive (Plt. 375a). Razlika pociva na kriteriju znanja koje nedostaje
sofistima da bi bili istinski drzavnici. Odsustvo racionalne vjestine vladanja
ne sprijecava politiCki angazman sofista, najvecih opsjenara kako ih Platon
naziva (Plt. 291c-d):

., Najvecih opsjenara od svih sofista i najiskusnijih u tom umijec¢u. Njih mora-
mo, premda je to vrlo tesko odijeliti od pravih drzavnika i kraljeva, ako ho¢emo
Jjasno upoznati ono Sto trazimo” 24

22 Prema svjedoCenju Diogena Laertija, i Aristip, u¢enik Protagore i Sokrata, boravio je na
dvoru Dionisija. Kada su ga jednom prilikom prekoravali zbog toga, odgovorio je: ,, Sokratu
sam iSao radi obrazovanja, a Dionisiju radi uzivanja”. Prev. Albin Vilhar, Diogen Laertije,
Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979, str. 66.

23 Prev. Milo$, N. Duri¢, Plutarh, Atinski drzavnici, Prosveta Beograd 1950, str. 138.

24 Prevod Veljko Gortan, Platon, Kratil, Teetet, Sofist, Drzavnik, TIAATQ, Beograd, 2000,
str. 343, Plt. 291c-d.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 91

TOV TAVTWY TOV TOQITTOV WEYITTOV YONTA XAl TAUTNS TS TEXVNS EWTEIQOTATOV:
0V GTO TV OVTWS OVTWY TOMTIX@®Y xal Pacihixdy xaimep Tayyalemov ovTa
GQaIQETY GQalpeTEOY, el WéANoueY 10Ty évapyds To (yToluevoy.25

Dijalektickom analizom pojmovnih razlika sofiste, filozofa i drzavnika
moguce je razotkriti pravi smisao sofistike kao lazne mudrosti. Pravom zna-
nju vladara korespondira i valjano politicko uredenje (P/t. 293c-d). Aristotel
ne priznaje sofistima zasluge u praktic¢noj politickoj aktivnosti (EN. 1180b35,
1181a):

., Ali iako sofisti izjavljuju kako poducavaju u drzavnistvu, ni jedan od njih ne
djeluje u tome, nego se time bave drzavnici koji ¢ini se djeluju tako vise po
nekakvoj sposobnosti te iskustvu nego li po razumijecu”.?6

Ta 05 moliTixa EmayyéAdovtar wev didagxsly ol copioTal, TEATTE! 0 AlT®Y
0U0sis, AN ol moAiTevouevol, ol dofmiey Ay Ouvausr TIVI ToUTO TEATTENY Xal
, e uid oy 2 Siavela.2]

dumetplg warroy 7 diavoiq.

Za razliku od Platona, nomotetske i diplomatske aktivnosti sofista Ari-
stotel ne prepoznaje kao konstitutivne faktore atinske politike.28 Aristotelu
je kao 1 Platonu stalo do razgrani¢enja govornis$tva kao metode uvjeravanja
i drzavniStva kao znanja kako urediti zajednicu za dobrobit svih. Svrha po-
litickog govorniStva je podsticanje i savjetovanje u korist onog sto je bolje
(Rhet. 1358b). U suprotnom, retorika postaje u sluzbi politicke manipulacije,
na Sto Platon podsjeca u Gorgiji 460D-E, 461 A-B. Dobar drzavnik treba biti
i dobar govornik, ali dobar govornik nije nuzno i dobar politicar ukoliko izo-
staju epistemoloski potencijal i moralne kvalitete, kako licne tako i odgojne.
Cilj drzavnika je uciniti gradane boljima (Pol. 1252a, Eyth. 292d-e). Politicki
govornici moraju biti dobro obavijesteni o tome o ¢emu savjetuju, neovisno
da li govore o zakonodavstvu, prihodima, rashodima, odbrani zemlje, ratu,

25 Originalni tekst preuzet sa internet stranice: https://www.perseus.tufts.edu/hopper/tex-
t?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0171%3 Atext%3DStat.%3 Asection%3D291c

26 Prevod Tomislav Ladan, Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988, str. 240,
1181a.

27 Originalni tekst preuzet sa internet stranice: http://www.mikrosapoplous.gr/en/textslen.
html

28 C. Balla smatra da uloga sofista kao politi¢kih savjetnika i ambasadora koji su saradivali
sa bitnim politickim licnostima Atine kako oligarhijske tako i demokratske politike jeste bitan
aspekt za atinsko drustvo kojeg Aristotel izostavlja. Aristotel je vjerovatno tretirao politicki
interes ranijih sofista kao usputan njihovom profesionalnom identitetu fokusiranom na for-
malne aspekte argumentacije i govornistva. C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The
Cambridge Companion to the Sophists, eds. J. Billings & C. Moore, Cambridge University
Press, 2023, p. 225-226, pp. 225-250.



92 ARHE XXII, 44/2025

miru, uvozu ili izvozu proizvoda (Reth. 1359b-1360a). Politika za Aristotela
nije zanat, tehnicka vjestina ve¢ mudrost stvaranja dobrog zivota gradana
(Pol. 1252a). Polis je najvisi 1 najprirodniji oblik zajednistva (Pol. 1252b,
1253a), a ne tek skup pojedinaca vezan licnim interesima.

Sude¢i prema Aristoksenovim tvrdnjama, Platon je iz Protagorinog djela
Antilogika preuzeo politicke ideje sadrzane u Drzavi. Nakon Aristofana i
Favorin iz Arlesa je potvrdio isto, §to je prema G. B. Kerferdu potvrdivanje
tek onog Sto Aristoksen navodi. Aristoksenova optuzba nije zlonamjerna,
veé vjerovatno odraz neke osnove koja je posluzila za usporedbu.2® Diogen
Laertije takoder navodi da je Protagora napisao spis O drzavi.3? Sudeci
prema Platonu, Hipija nije poznat samo kao uspjesan savjetnik i pregovarac
angazovan u razli¢itim polisima, ve¢ i kao predavac¢ politicke historije koja
ukljucuje teme postanka prvobitnih naseobina i polisa (Hip.mai. 281a, 285¢).
Hipijina tvrdnja da je za politickom historijom postojao veci interes negoli
za temama iz matematike, astronomije ili muzike (Hip.mai. 285¢), kao i Pro-
tagorino potvrdivanje veceg interesa za retorickom paideiom negoli drugim
naukama (Prot. 318E), govori u prilog tome da su sofisti bili zainteresirani
za pitanja o ustavnim uredenjima polisa.3! Rasprave o ustavnim uredenjima
prisutnim krajem 5. stoljeca st. ere. nisu tek posljedica otpora demokratiji.32
Kontekst tog pitanja proteze se na razliCite varijetete razvoja grckih polisa,
njihove neujednacene vrijednosne, politicke, ekonomske organizacije, Sto je
bilo poznato sofistima. Za razliku od Platona i Aristotela, oni nisu bili po-
sveceni traganju za stabilnim politickim poretkom. Trasimahova tvrdnja u |
knjizi Drzave (338c-e, 339a) da moralne standarde svaka vlast kreira kroz
zakonodavstvo u vlastitu korist, kao 1 Protagorin stav da procjena pravednog
1 ispravnog pociva na stavu drzave o tome (7Theat. 67c, 172a), sugerira da su
sofisti pitanje o oblicima vlasti promatrali iz domena realpolitike. Iskustva
putovanja u razli¢ite krajeve GrCke, nomotetske i diplomatske aktivnosti
sofista mogle su potaknuti komparativno proucavanje politickih, pravnih, re-
ligijskih i socijalnih ideja, $to je za posljedicu moglo proizvesti relativisticki
pristup istima.33 Cinjenica da sofisti uglavnom nisu bili Atinjani, moglo ih je

29 @G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, Cambridge University Press, 1981, p. 139.

30 Diogen Laertije, Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979, str. 311.

31 C. Balla smatra da se u razmisljanima i aktivnostima sofista 5. vijeka st. ere nalaze zaceci
interesa za raznolikost ustavnih poredaka i njihova predanost promatranju njihove razlicite
prakse. C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The Cambridge Companion to the Soph-
ists, ed. J. Billings, & C. Moore, eds., Cambridge University Press, 2023, p. 227. pp. 225-250.
32 TIbid. p. 238, pp. 225-250.

33 M. Gagarin & P. Woodruf, Early Greek Political Thought from Homer to the Sophists,
Cambridge University Press, 1995, p. xxi.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 93

¢initi manje privrzenim tradiciji i vrijednostima Atinjana za razliku od Pla-
tona. Priroda razlozne svijesti kao mjerila djelanja pojedinca i zajednice na
kojoj sofisti utemeljuju vrijednosne i politicke kriterije djelanja, kako Zeljko
Kaluderovi¢ konstatuje, jeste ,,takva da se trazena individualna i socijalna
sigurnost moze preokrenuti u potpunu nesigurnost”.3* Nemoguénost pro-
nalazenja zajednickog mjerila kao ujedinjujuce osnove feticke i antiteticke
strane misljenja onemogucava stabilnost i trajnost kao preduslov i valjanog
politickog poretka. Prema Milenku. A. Perovicu, ,,[s]ofisti su razloznos¢u
pokazali majstorstvo dolazenja do nepomirljivih aporetskih postavki o sve-
mu o ¢emu su promisljali. Ona je analiticka mo¢ razuma koja se ispoljava
u disjungiranju. Razum misli predmete disjunktivno. Usmjeren na misljenje
djelanja razum kao razloznost disjungira postavke razloga. Uzima ih kao
antiteze uzajamno ih suprotstavlja i uzdize jedan razlog na rac¢un drugih”.3>
Da se o svemu moze raspravljati jednako sa suprotnih stanovista, te slabiji
logos uciniti argumenativno ja¢im potvrduje i Protagora (DK80A20, Arist.
Rhet. 1402a). Pretpostavlja se da je Protagora djelo Antilogika pisao u formi
antilogicke debate.3¢ Tako su implikacije sofisticke paideie manje vise po-
znate, nejasna je njihova politicka opredjeljenost i da li je kao takva mogla
imati utjecaja na politicko raspolozenje u Gr¢koj. Antifonovo predvodenje
oligarha imalo je kobne posljedice za njegov Zivot. Protagorini, ali i Gorgijini
stavovi o politi¢koj vrlini, odnosno govornistvu sadrze naznake podrzavanja
demokratije, iako mogu biti tumaceni i u kontekstu sklonosti drugim oblici-
ma vlasti. Kritijina37 i Alkibijadova promisljanja o politici bliza su stavovima
nekih sofista negoli Sokrata, Platona i Aristotela. Kritikujuéi Alkibijadovu
samouvjerenost 1 politicku ambicioznost koja ne uvazava temeljne moralne
postulate politike, pravednost i Cestitost, Sokrat je razoCaran time S$to nije u
pitanju pojedinac nego stav vec¢ine Atinjana.’® Prema tome sofisticki ,,duh”

34 7. Kaluderovié, Dike i dikaiosyne, Magnasken, Skopje, 2015. str. 182.

35 M. A. Perovi¢, Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013. str. 21.

36 C. Balla, Politics in Theory and Practice, in: The Cambridge Companion to the Soph-
ists, J. Billings & C. Moore eds.., Cambridge University Press, 2023. p.226, pp. 225-250. M.
Gagarin takoder pretpostavlja da je Protagora djelo Antilogika pisao u novoj formi diskursa
koju razvijaju sofisti. Medutim, smatra pretjerivanjem Aristoksenovu tvrdnju o tome da je u
Antilogici sadrzana cijela Platonova Drzava. M. Gagarin, Antiphon the Athenian: Oratory,
Law and Justice in the Age of the Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002. p. 22.

37 Kiritija je bio na ¢elu ozloglasene vladavine tridesetorice tirana. Platon je u VII Pismu
opisao demokratsko uredenje koje je prethodilo vladavini Tridesetorice kao zlatni period.
Aristotel u Ustavu atinskom XXXV o okrutnosti ove vladavine navodi da je ubijeno oko 1500
atinskih gradana koji su prepoznati kao prijetnja tiraniji.

38 Platon, Alkibijad, Bukefal, Beograd, 2014. str. 33-34, 118b.



94 ARHE XXII, 44/2025

je prozimao intelektualni, politicki i kulturni zivot, prihvatan i odobravan na
sli¢an nacin kako se moderni ¢ovjek odnosi prema novom kao boljem.

POLITICKA ARETE

Sirina tema i ,,nauka” koje su poducavali sofisti govori u prilog intelek-
tualnoj Sirini sofisti¢ke paideie.3® Hipija kao polimat mogao je poducavati
o bilo kojoj temi (Hipp.min. 363d-368a-b). Gorgiji je reputacija dobrog go-
vornika koji je putovao razli¢itim gradovima Grcke, sposoban da odgovori
na svako postavljeno pitanje (Gorg. 448A-B, Men. 70C) 1 zadobije ucenike
gdje god je putovao (Men. 70B-C) nagradena postavljanjem u njegovu cast
zlatnog kipa u Delfima i Olimpu. Platon svjedoci da je Protagora bio kritican
prema Hipiji zbog insistiranja na poducavanju astronomiji, muzici, geometri-
ji umjesto politickoj vjestini za ¢ime je postojao veci interes (Prot. 318E). U
Lakadajmoniji Hipija je bio poznat predavac o historiji i politici (Hip. maj.
285e-286a).

Malo je vjerovatno da sofisti uop¢e nisu bili potaknuti intelektualistic-
kim i humanim motivima, isticu¢i u prvi plan materijalnu dobit.40 V. Jeger
konstatuje da Protagorino situiranje vaspitanja u srediSte ljudskog zivota
njegov cilj €ini izri¢ito humanistickim, te da je rije¢ o prvom humanizmu
kojeg historija poznaje.*! U prilog tome govori i Protagorina teza o ¢ovjeku
kao mjerilu onog §to ¢ovjek cijeni istinitim i vrijednim.*2 Neki (Zeller, Vin-
delband) sofiste procjenjuju prosvjetiteljima ere u kojoj su zivjeli. F. Nice
duh sofistike prepoznaje u modernom nacinu promisljanja moralnog episte-
moloskog relativizma#®3, koji je predstavljao prepreku za anticko ali i za sa-
vremeno zasnivanje filozofije politike kao teznje za spoznajom vjecnih istina

39 M. Gagarin i P. Woodruf smatraju da moderno univerzitetsko vaspitanje i ideal $irokog
vaspitanja svoje porijeklo duguje sofistima koji su poducavali od historije, drustvenih nauka,
pa do jezika i retorike. M. Gagarin & P. Woodruf, Early Greek Political Thought from Homer
to the Sophists, Cambridge University Press, 1995. p. xxii.

40 V. Vindelband smatra da se kod sofista mogu prepoznati i plemenite teznje u Zelji da po-
ducavaju gradane. V. Vindelband, Istorija filozofije, BOOK&MARSO, Beograd, 2007, str. 54.
41 V. Jeger, Paideia: oblikovanje grcékog coveka, Knjizevna zajednica Novog Sada, 1991.
str. 156-57.

42 Za M. Gagarina Protagorino uvodenje ¢ovjeka kao mjerila procjene vrijednosti i znanja
¢ini ga humanistom, a ne relativistom. M. Gagarin, Antiphon the Athenian: Oratory, Law, and
Justice in the Age of the Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002. p. 33.

43 F. NiCe, Volja za mo¢ (428-429).



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 95

moralnog politickog Zivota.*4 K. Jaspers u skepticizmu sofista prepoznaje
filozofski potencijal koji je limitiran negiranjem tradicije u svim vaze¢im
aspektima.*> Hegelov stav o sofistima prevazilazi usko negativno poimanje,
isticu¢i njihov doprinos razvoju principa subjektivnosti, razlozne svijesti.4¢
Tenzije izmedu obicajnosne i razlozne svijesti koja je prozimala socijalni i
politi¢ki zivot, nastojala se razrijeSiti kroz vaspitanje, u trijumfu razlozne
svijesti. U Platonovom Menonu (90A-E, 91A-E) Anit brani tradicionalne vri-
jednosti od sofistickog skepticizma, isti¢u¢i poput Platona negativnu stranu
sofistickog poducavanja politickoj vrlini. Svaki politicar moze, uvazavajuci
tradicionalni odgoj i politicko iskustvo, poduciti politickoj vrlini umjesto
sofisti¢kog i filozofskog preispitivanja.4” Sli¢no ¢ini i Aristofan u Oblacima
isticanjem utjecaja sofista na vaspitanje mladezi. Moguénost argumentativne
odbrane razloga vaZzenja odredene stvari i djelanja moglo je imati ambiva-
lentne posljedice, jer ,,nadenim i postavljenim razlogom moguce je braniti
najplemenitija ali i najporo¢nija djela”.#8 Na nesigurnom tlu skepticizma i
relativizma sofista, nije bilo moguce zasnovati stabilan politicki poredak, so-
cijalne i vrijednosne strukture zajednice. Sa druge strane, moguc¢nost sofista
da ponude brza rijeSenja koja mogu biti pozeljna u datom momentu ucinilo
ih je pozeljnim naroc¢ito u demokratskoj Atini*°, gdje su smjernice politi¢-
kog zivota, narocito zakonodavstva, Cesto mijenjane. Usvajanjem tehnika
govornisStva koje je predstavljalo politicko sredstvo vladanja i upravljanja
pronalazena su prakti¢na rijeSenja konkretnih problema. Kako je u demokrat-
skim politickim uslovima gradane trebalo uvjeriti, a ne nametnuti politicke
inicijative, govorni§tvo se uglavnom temeljilo na uvjerljivim argumentima
korisnim u datom momentu bez ozbiljne pretenzije na istinitost i traganje za
opsStim nacelima. Stoga nije iznenadujuce da sofisti identifikuju drzavnistvo
i retoriku. Protagora (318E-319A) odgovara Sokratus® da predmet nastave
koju izvodi predstavlja usvajanje politickih vjestina koje ¢e omoguéiti ucesce
u politickom Zivotu:

44 Robert. C. Bartlett, Sophistry and Political Philosophy: Protagoras’ Challenge to Socra-
tes, The University of Chicago Press: Chicago & London, 2016, p. 3.

45 K. Jaspers, Sokrat, Buda, Konfucije, Isus, Vuk Karadzi¢, Beograd, 1980, str. 108.

46 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije II, Kultura, Beograd, 1970. str. 21.

47 G. Grote, Plato and the Other Companions of Socrates II, Cambridge University Press,
2009, p. 9.

48 M. A. Perovi¢, Prakticka filozofija, Filozofski fakultet, Novi Sad 2004. str. 27.

49 Platon u dijalogu Protagora 310B-E, pokazuje pozitivno raspoloZenje Atinjana posjetom
sofista.

50 U Gorgiji 455D Saokrat postavlja identi¢no pitanje kao i u Protagori, o tome kakava je
korist sofisticke paideie, za kakavu vrstu savjeta drzavi ¢e ucenik biti osposobljen.



96 ARHE XXII, 44/2025

A predmet nastave je razboritost u domacéim poslovima, kako ¢e Sto bolje
upravljati svojom kucom, i u drzavnim poslovima kako ¢e Sto bolje raditi i
govoriti.”s!

To 0¢ wadqua éotiv etPBovlia Tepl TOV oixelwy, OMWS AV AQITTA THY
alTol oixiay Otoixol, xal Tepl TOV THE TOAews, OTWS TA TS TOAEWS
oUVATWTATOS AV el xal TEATTEW xal Aéyery.52

Slijedec¢i misaone tendencije 5. stoljeca st. ere o odnosu prirode i vrline,
Protagora naglasava da poducava politi¢koj vrlini na temelju uvjerenja veci-
ne o tome da je svaki ¢ovjek posjeduje, ali ne po prirodi, ve¢ s obzirom na
ucenje i vrednocu (Prot. 323 A-B). Time se ujedno opravdava ucesée vecine u
politickim poslovima, $to moZze sugerirati Protagorinu naklonost demokratiji.
Prirodni potencijali za politicku vjestinu moraju biti izobrazeni vaspitanjem
i praksom, S§to bi trebalo zadovoljiti Sokratovu znatizelju o pitanju da li se
vrlina moze u¢iti.>3 U vrijeme sofista arete (ageT%)>* poprima specifi¢na
politicka obiljezja postajuci idealom politicke izvrsnosti i uspjeha u javnom
zivotu. Trebalo je slobodne gradane vaspitati u duhu novog racionalizma i
vrline utemeljene na znanju s ciljem stvaranja idealnog gradanina koji do-
prinosi dobrobiti zajednice. Najuspjesniji u tom procesu zavrijeduju poseban
politicki status, status vode koji ¢e doprinositi opstem dobru zajednice.>?
Kuliminacija tog zahtijeva je uoc¢iva u Platonovoj ideji vladara filozofa koji
posredstvom dijalekticke, a ne retoricke paideie, otkriva principe ljudske

51 Prev. M. Draskovi¢ & A. Vilhar, Platon, Protagora, Gorgija, Kultura, Beograd, 1968, str.
16.

52 Originalni tekst preuzet sa internet stranice:
https://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/cousin/protagorasgrec.htm

53 Sokrat mnijenja veéine nije smatrao konstruktivnim za bilo koju znacajniju temu. Bez
obzira na vrstu vjestine, vijedni savjeti i mi$ljenja uglavnom dolaze od onih koji se u istoj
najbolji (Krit. VI-VIII).

54 G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, Cambridge University Press, 1981, p. 131. Pre-
ma Kerferdu, prevodenje apet kao vrline mozda nije najsretnije rijeSenje. Vrlina kao ety
oznacava sve kvalitete Covjeka koji doprinose uspjehu u gréckom drustvu i koje bi kao takve
implicirale divljenje gradana, nerijetko propra¢eno znacajnim materijanim nagradama. Ibid. p.
131. W. K. C. Guthrie podsje¢a da aeeTy ne podrazumijeva nuzno moralne implikacije. Izraz
deeTy oznacava specifiéne odlike pomoc¢u kojih Zivo biée, organ ili instrument vrsi specifi¢nu
funkciju. W. K. C. Guthrie, Povijest grcke filozofije Il1: Sofisti:Sokrat, Naklada Jur¢ié, Zagreb
2006, str. 85.

55 Prema Jegeru, vaspitni pokret sofista imao je za cilj obrazovanje narodnog vode, a ne
naroda. Sofisti su uglavnom bili okrenuti prema izabranima, a posjeéivali su ih oni koji su
imali politicke ambicije da jednom postanu vode svog grada. Takvi ljudi su, osim politicke
prakse, trebali biti upuceni u ,,pravu prirodu ljudskog zivota i drustva”. V. Jeger, Paideia:
oblikovanje grckog coveka, Knjizevna zajednica Novog Sada, 1991. str. 151-152.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 97

prirode i zajednice. Platon je za razliku od sofista vaspitanje izgradio na
¢vrstom metafiziCkom osnovu, ideji dobra kao cilju i svrsi individualnog i
politickog Zivota. Sofisti su doprinijeli stavu o vaspitanju kao ne¢emu §to
predstavlja stvar zajednice i ,,sredstvo” razvijanja svijesti o normama koje
oblikuju socijalni 1 politicki zivot. Usvajanje tehnika govornistva nije imalo
samo prakti¢an cilj, izgradnju politicke karijere i reputacije dobrih govorni-
ka. Ono je ukljucivalo i psiholoski, kognitivni i logicki aspekt koji se ticao
nacina razvijanja vlastitog misljenja, argumentativne i analiticke sposobnosti
u procjeni nekog pitanja. Protagora je prepoznao da rezultat politickog vaspi-
tanja nije samovolja, nego prihvatanje zakona kao uzora zivljenja, asimilira-
nja vrijednosti zajednice (Prot. 326A-E).

PRIRODA NASUPROT KONVENCIJI

Sofisti su doveli u pitanje samorazumljivo vazenje nomosa utemeljenog
u viSem redu stvari €iji je autoritet blijedio uslijed narastaju¢eg skepticizma
i zaokreta Covjeku i politickim uslovima Zivota zajednici. Posljedice tog za-
okreta su traganje za legitimacijskim osnovom nomosa. Protagorina teza da
poimanje pravde ovisi o prosudbi i prihvatanju zajednice, iskljucuje prirodu
kao legitimacijski osnov zakona (Thet. 167¢).5¢ Konvencionalni karakter
nomosa Protagora podrzava odricanjem i bozanske legitimacije (DK80B4,
DK&80A23) sto ga je izlozilo optuzbi za ,,ateizam”. Protagora je prepozna-
vanjem slabljenja sakralizovane socijalne slike ahajskog polisa tezio uspo-
stavljanju nove spone socijalnog Zivota na ¢ovjeku kao mjerilu i razloznosti
njegove svijesti. Stoga se i propitivanje religije, kako konstatuje M. N. Duri¢,
ticalo mogucnosti racionalnog dokazivanja postojanja i pojavnog oblika
bogova iz prirode ili historije.5”7 Moralni imperativi zakona kao boZanskih
naredbi pod utjecajem rastuceg skepticizma i sofistickog prilagodavanja
zahtjevima trenutka, poprimaju relativan i , korumpiraju¢i karakter”.58 Ono
je zahvatilo ponaSanje u institucijama, trgovima, javnim mjestima i javnom

56 Za Charlessa H. Khana Protagorin stav da svaka zajednica procjenjuje vrijednosti pred-
stavlja ,.konzervativnu odbranu nomosa kao standarda ispravnog i loseg u cjelovitom prepoz-
navanju kulturnog diverziteta kao i ukupnom prepoznavanju kulturne evolucije”. C. H. Kahn,
The Origins of Social Contract Theory: in The Sophists and Their Legacy -G.B. Kerferd (ed.),
Cambridge University Press, 1981, p. 107.

57 M. N. Duri¢, Istorija helenske etike, BIGZ Beograd 1976, str. 185.

38 U retorickoj paidei, razvijanju strategija govornistva koje su doprinosile li¢nim benefiti-
ma u razli¢itim okolnostima javnog nadmetanja i odbrane, Platon prepoznaje uzroke socijalne
i kulturne degradacije atinskog polisa.



98 ARHE XXII, 44/2025

zivotu, u ¢emu je Platon prepoznao opstu opasnost i uzrok rastakanja tradici-
onalnih vrijednosti.>®

Demokratsko nacelo jednakosti pred zakonom (igovowia) osnaZilo
je potiskivanje opc¢ih nepisanih normi djelanja.®® Rije¢ je o normativnoj,
a ne prirodnoj jednakosti medu ljudima koja nije bila sastavni dio atinske
demokratije,! u kojoj je jo§ uvijek bilo mjesta za konvencionalnu nejedna-
kost medu ljudima. Antifonovo istupanje protiv konvencionalne nejadnakosti
medu ljudima temeljeno je na jedinstvenosti bioloskih potreba, a ne prirodnih
i kulturnih razlika (DK87B44) §to predstavlja znacajan iskorak.®> Hipija u
fizisu prepoznaje integriraju¢u snagu medu ljudima, dok ih rnomos razjedi-
njava (Prot. 337D-E, Hip.maj. 285e,286a). Dok je za Sokrata poStovanje
zakona pravedno, za Hipiju promjenjivost i prilagodljivost zakona samovolji
i zloupotrebi vladara moze izazvati vecu Stetu negoli korist (Mem. 4.1.2.3.4,
Hip. mai. 284d). Nacelo pravednosti kao promicanja interesa jaceg, odnosno
vlasti, Trasimah izvodi iz konkretnih politickih praksi (Rep. 338c, 341a), dok
Kalikle odbacuje nomos kao ograni¢enje prava po prirodi da jaci ima vise
(Gorg. 483B-C, 483D). Sklonost ljudske prirode samointeresu $to dovodi do
konfrontacije sa drugim ljudima Sokratov sagovornik Glaukon (Rep.359b-
e) smatra uzrokom postanka zakona. Zalazu¢i se za konvencionalno pravo,
Glaukon u zakonima prepoznaje kompromisno rijeSenje za zastitu od ne-
pravde.®3 Platon istupa protiv stava da konvencija, a ne pravednost kao dobro
po sebi, obavezuje ljude na pravedno djelanje. Priroda predstavlja normu za
zakon kao saveznika ljudi (Rep. 590e, Nom. 890d) koji promicanjem vrline

39 U Drzavi 456¢ Platon opée duhovno stanje ocjenjuje protuprirodnim, insistiraju¢i na
uspostavi socijalnog poretka utemeljenog u prirodi. U Zakonima (Nom. 889, 890d) suprot-
stavlja se sofistickom svodenju religije na konvencionalnu osnovu, ozivljavajuci duh arhai¢ne
religiozne tradicije.

60 'W. K. C. Guthrie navodi da je sucima u atinskoj demokratiji s kraja 5. st. bila zabranjena
upotreba nepisanih zakona. W. K. C. Guthrie, Povijest grcke filozofije: Sokrat—Sofisti 111,
Naklada Jurci¢, Zagreb 2006. str. 120.

61 Mogens Herman, Hansen, The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes, Struc-
ture, Principles and Ideology, Blackwell, Oxford UK& Cambridge USA , 1991. p. 84-85.
Aspekt jednakosti po prirodi su prema M. M. Hansenu filozofi pripisali demokratiji.

62 Antifonovi stavovi o jednakosti medu ljudima tretirani su velikim pomakom u odnosu na
rasprostranjena misljenja o nejednakosti medu ljudima. Za Guthria rijec je o revolucionarnim
idejama, dok za C. H. Khana tek o kritici konvencionalne pristrasnosti nizeg porijekla i barba-
ra, $to je u sustini odbacivanje konvencionalne nejednakosti. C. H. Khan, The Orgins of Social
Contract Theory in: The Sophists and Their Legacy, G. B. Kerferd ed. Cambridge University
Press, 1981, p. 107, pp. 92-108.

63 Likofronovo i Glaukonovo zauzimanje za nomos kao normu sporazumijevanja i saglasno-
sti gradana o onome §to je pravedno, predstavlja doprinos teoriji drustvenog ugovora koja ée
intenzivan razvoj dozivjeti u novom vijeku u djelima Loka, Hobsa i Rusoa.



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 99

pospjesuje razvitak ¢ovjekovih prirodnih potencijala usmjeravajuci ga prema
najvisSem dobru (Rep. 456b). Nemoguénost konvencije da odgovori na sve
izazove u nepredvidivosti ljudskog ponasanja Aristotel uzima argumentom za
isticanje prednosti prava po prirodi. Najbolji ustav je utemeljen na nacelima
prirode (EN. 1135A5). Isticanjem prednosti prirode kao norme u odnosu na
konvenciju Platon i Aristotel su tragali za ¢vrstim uporiStem polisnog zivota
koje premosc¢ava jaz izmedu drzavotvorne prirode ¢ovjeka i prirode polisa.
Zasluge sofista u pokusaju rijeSenja aporije fizis-nomos su u prepoznavanju
potencijala razumskog misljenja kao medija procjene vrijednosnog i poli-
snog zivota u odnosu na tradicionalna uvjerenja i mitoloske vizije. Odsustvo
»~metakriterija” kao legitimacijskog osnova koji daje prednost odredenom
stanoviStu u odnosu na ostale, istiCu¢i ga ciljem i svrhom Zivota posluzilo je
kao polazna osnova Sokratu, Platonu i Aristotelu za utvrdivanje tog kriterija
kojim se prevladavaju nesigurnosti i aporije, kako obic¢ajnosne, tako i razloz-
ne svijesti sofista.

LITERATURA

Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988.

Aristotel, Metafizika, Signum, Medicinska naklada, Zagreb, 2001.

Aristotel, Politika, Globus, SveuciliSna naklada Liber, 1988.

Aristotel, Retorika, gtampar Makarije, Beograd, 2024.

Balla, C., Politics in Theory and Practice, in: The Chambridge Companion to the
Sophists, ed. J. Billings,& C. Moore, eds., Cambridge University Press,
2023, pp. 225-250.

Bartlett, R. C., Sophistry and Political Philosophy: Protagoras’Challenge to Socrates,
The University of Chicago Press: Chicago & London, 2016.

Castoriadis, C., On Platos Statesman, Stanford University Press, 2002.

Curnow, T., Were the Sophists Philosophers, in: The Sophists an Introduction (Patricia
O’Grady ed.) Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008.
pp- 185-193.

Dils, H., Predsokratovci I, 1, Naprijed, Zagreb, 1983.

Buri¢, M. N., Istorija helenske etike, BIGZ, Beograd, 1976.

Farmer, C., Was Socrates Sophists, in: (ed. Patricia O’Grady) The Sophists: an
Introduction, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sidney, 2008.
pp. 164-175.

Gagarin, M. & Woodruff, P. (eds.), Early Greek Political Thought from Homer to the
Sophists, Cambridge University Press, 1995.

Gagarin, M., Antiphon the Athenian: Oratory, Law and Justice in the Age of the
Sophists, University of Texas Press, Austin, 2002.

Grote, G., Plato and the Other Companions of Socrates II, Cambridge University
Press, 2009.



100 ARHE XXII, 44/2025

Guthrie, W. K. C., Povijest grcke filozofije I11: Sofisti:Sokrat, Naklada Jurci¢, Zagreb
2006.

Hansen, M. H., The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes, Structure,
Principles and Ideology, Blackwell, Oxford UK & Cambridge USA, 1991.

Hegel, G. W. F., Istorija filozofije II, Kultura, Beograd, 1970.

Jaspers, K., Sokrat, Buda, Konfucije, Isus, Vuk Karadzi¢, Beograd, 1980.

Jeger, V., Paideia: oblikovanje grckog coveka, Knjizevna zajednica Novog Sada,
1991.

Kerferd, G. B., The Sophistic Movement, Cambridge University Press London, New
York, New Rochelle, Melbourne, Sydney, 1981.

Khan, C. H., The Orgins of Social Contract Theory in: The Sophists and Their Legacy,
G. B. Kerferd ed., Cambridge University Press, 1981, pp. 92-108.

Ksenofont, Uspomene o Sokratu, BIGZ, Beograd, 1980.

Laertije, Diogen, Zivoti i misljenja istaknutih filozofa, BIGZ Beograd, 1979.

Monson, S. S., Plato’s Democratic Entanglements: Athenian Politics and the Practice
of Philosophy, Princeton University Press, New Jersey 2000.

Perovi¢, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013.

Perovi¢, M. A., Prakticka filozofija, Filozofski fakultet, Novi Sad 2004.

Platon, Alkibijad, Bukefal, Beograd, 2014.

Platon, Dijalozi, Grafos, Beograd, 1982.

Platon, Drzava, BIGZ, Beograd, 2002.

Platon, Hipija Manyji, Biblioteka Scopus, Zagreb, 1997.

Platon, Kratil, Teetet, Sofist, Drzavnik, ITIAATQ, Beograd, 2000.

Platon, Zakoni & Epinomis, BIGZ, Beograd, 1990.

Plutarh, Atinski drzavnici, Prosveta, Beograd 1950.

Platon, Protagora, Gorgija, Kultura, Beograd, 1968.

Kaluderovié, Z., Dike i dikaiosyne, Magnasken, Skopje, 2015.

Kaluderovi¢, Z., Rana grcka filozofija, Hijatus, Zenica 2017.

Kaluderovié, Z., Stagiranin, lzdavacka knjizarnica Zorana Stojanovica, Sremski
Karlovci, Novi Sad, 2018.

Vindelband, V., Istorija filozofije, BOOK&MARSO, Beograd, 2007.

Williams, B., Smisao proslosti: Ogledi o povijesti filozofije, Matica hrvatska Zagreb
MMXV.

Wolfsdorf, D., Sophistic Method and Practice in: A Companion to Ancient Education,
W. M. Bloomer ed., John Wiley & Sons, Inc. Published 2015, p. 65, pp. 63-
76.

Apuctroren, Yemae amuncku , IIAATQ, beorpan 1997.

Web-stranice:

http://www.mikrosapoplous.gr/en/texts 1 en.html

https://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/cousin/protagorasgrec.htm

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3 Atext%3A1999.01.0171
%3 Atext%3DStat.%3 Asection%3D291c



SOFISTI I FILOZOFIJA POLITIKE 101

MIRELA KARAHASANOVIC
University of Tuzla, Faculty of Philosophy, BIH

SOPHISTS AND PHILOSOPHY OF POLITICS

Abstract: The question of the merits and original contributions of the Sophists, as
well as their shortcomings, continues to provoke conflicting views. The affirmation of
rational consciousness as a medium for comprehending the axiological and political
reality, on which a new paideia was founded, positioned the Sophists as ,,enlighteners.”
The limitation of this turn lies in the inherent incapacity of rational consciousness to
articulate the universal character of human action and world-view. The absence of a
unified doctrinal approach and the inability to universalize newly emerging axiological
claims in the works of Plato and Aristotle positioned the Sophists as founders of a
»relativistic culture.” This laid the foundation for their negative reputation, while their
contribution to posing fundamental questions questions that would later find their full
affirmation in the works of ancient philosophers is often overlooked. Among such
questions are key topics in political philosophy, including education and political
expertise, the veracity of political speech, the origin of the state, and the value of law
and justice.

Keywords: Sophists, Socrates, Plato, Aristotle, justice, natural law, state, education

Primljeno: 30.8.2025.
Prihvaceno: 28.10.2025.






Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perovi¢ M. A.
1 Hegel G. W. F.
17
13
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.103-125
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

TANJA TODOROVIC!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST:
JUSNATURALISTICKI UVID U HEGELA — POSVETA
PROFESORU MILENKU A. PEROVICU

Sazetak: Ovaj rad istrazuje odnos izmedu Hegelove filozofije prava i tradicije
Jjusnaturalizma,naglasavajuéikako se ove dvefilozofsko-pravne paradigme medusobno
razlikuju, ali i dopunjuju. Jusnaturalizam polazi od ontoloske pretpostavke logosom
obdarene prirode coveka 1 nastoji da definiSe nepromenljive norme prava, dok Hegel,
kroz dijalekticki i istorijski razvoj duha, pokazuje kako se unutrasnja sloboda nuzno
ostvaruje kroz momente zbilje i objektivira u spoljasnjim institucijama. Klju¢na
poveznica izmedu ovih teorija jeste koncept dvostruke zakonitosti — ,, unutrasnje”,
koja garantuje smisao i opravdanost prava, 1 ,,spoljasnje”, koja obezbeduje njegovu
delatnu formu. Profesor Milenko A. Perovi¢ posebno je isticao znacaj dvostrukog
aspekta sukoba i saradnje u okviru konstituisanja drustvene zajednice u Hegelovoj
fenomenologiji volje, koja se, kao takva, pojavljuje i u teorijama drustvenog ugovora.
Rad zakljucuje da izmedu ovih paradigmi postoji sustinska srodnost, jer je ideja
promene i sukoba inherentna kako jusnaturalistickoj tradiciji, tako i teoriji istorijskog
razvoja prava. Time se naglaSava i prirodno i racionalno poreklo prava, kao i njegova
istorijska i institucionalna realizacija, u komplementarnom odnosu.

Kljuéne reci: duh, fenomenologija, Hegel, ius-naturalizam, konflikt, pravo, drustveni
ugovor, volja

U analizi dominantnih filozofsko-pravnih teorija deluje da Hegelova
filozofija prava stoji u oStrom raskidu sa tradicijom prirodnog prava.2 Neki

I E-mail adresa autorke: tanja.todorovic@ff.uns.ac.rs

2 Up. Carritt, 1935, str. 107-114; d’Entreves, 1970, str. 72-74; Fine, 1984, str. 56-57; Fried-
mann, 1967, str. 167-170; Haines, 1965, str. 69-70; Lloyd, 1972, str. 68; Popper, 1969, str.
41, 66; Sabine, 1973, str. 589, 592, 603-604, 608. u: Burns, Tony. ,,Hegel and natural law
theory.” Politics 15.1 (1995): 27-32., p. 27.

103



104 ARHE XXII, 44/2025

autori, mozda cak vecina, tvrde da on u potpunosti odbacuje pojmove pri-
rodnog prava, a samim tim i osnovne pretpostavke teorije jusnaturalisticke
paradigme. Ipak, paZzljivije razmatranje pokazuje da medu njima postoji
dubinska strukturna srodnost.3 Prirodno-pravna teorija, koja svoje ishodiste
nalazi u teoriji drustvenog dogovora, i Hegelova spekulativna koncepcija
prava pocivaju na razlikovanju osnovnih momenata slobodne subjektivnosti
koji omogucavaju da se pravo shvati kao tlo zivog duha, koji se ponekad
ogleda u saradnji jedinki koje Cine jezgro drustvenog ugovora, a ponekad u
sukobu upravo tih Cinilaca. Logicko i ontolosko razlikovanje ,,unutrasnjeg” i
»Spoljasnjeg”, subjektivnog i objektivnog, prirode i duha, te ,,moje” slobode
i granica volje drugog, kao i pretpostavka postojanja partikularnih interesa,
koji nisu uvek komplementarni, lezi u korenu obe ove teorije.

Za jusnaturalizam, re¢ je o razlici izmedu ontoloskih, prirodnih prava
pojedinca koja stoje u napetosti sa pozitivnim pravom i obicajnoscu, bu-
du¢i da se u njima samo delimi¢no ostvaruju. Nasuprot tome, kod Hegela
se razlikuju unutrasnja zakonitost slobode — kao sfera moraliteta zatvorene
subjektivnosti koja polaze pravo na beskonacno preobrazavanje — i ,,spolja-
$nja” zakonitost ostvarenog prava, koja se ostvaruje kroz osnovne momente
objektivnog duha, u formi porodi¢ne zajednice, gradanskog drustva, kao i
institucija i drzave.

U oba slucaja pravo se ne iscrpljuje samo u spoljasnjoj formi zakona, ve¢
se vezuje i za dublje utemeljenje u ljudskoj prirodi i mogucnostima strem-
ljenja slobode kao najvise odlike subjektivnog duha.

Razlika izmedu ove dve filozofsko-pravne paradigme ne proizlazi toliko
iz njihovog idejnog temelja, koliko iz nacina izvodenja 1 metodoloske po-
stavke koje svaka od njih podrazumeva. Jusnaturalizam polazi od ontoloske
pretpostavke racionalne prirode coveka, u kojoj se ve¢ nalazi nacelo samo-
odredenja i iz koje se izvode izvorne, nepromenljive norme prava. Hegel,
medutim, polazi od dijalektickog i istorijskog kretanja duha, u kojem se ono
S$to je u prirodnom pravu pretpostavljeno kao datost pokazuje kao rezultat
samorazvoja pojma. Unutrasnja sloboda, u tom smislu, ne ostaje apstraktna
datost, vec¢ se nuzno objektivira i ostvaruje kroz spoljasnje oblike duha — pra-
vo, moralnost i obi¢ajnost.

Ono Sto ipak povezuje ove pristupe jeste ideja dvostruke zakonitosti:
unutrasnje, koja se temelji na slobodi licnosti i time garantuje smisao i opra-
vdanost prava, i spoljasnje, koja omogucava njegovu delatnu, institucionalnu

3 Medutim, drugi komentatori odbacuju ovaj stav. Oni tvrde da je Hegel zapravo teoreticar
prirodnog prava u konvencionalnom smislu (Germino, 1969, str. 888; 1970, str. 293-313;
Pelczynski, 1964, str. 28, 31, 35, 37, 40, 45; 1991, str. m—xvi, 49-52, 55, 115). Ibid.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 105

formu. Stoga se moze reci da prirodnopravna i Hegelova filozofija prava ne
stoje u odnosu iskljucenja, ve¢ ¢ine dve komplementarne faze istog procesa
— one u kojem se poreklo prava iz slobodnog subjekta preobrazava u njegovu
istorijsku i racionalnu stvarnost.

Teza ovog rada polazi od uvida da ono Sto je kod Hegela razlika izmedu
unutrasnje sfere moraliteta 1 prava kao objektivnog duha, u teorijama pri-
rodnog prava poprima oblik napetosti izmedu prirodnog, imanentnog prava
i pozitivnih zakona tradicije. Dok Hegel insistira na razlikovanju moralnog
samoodredenja subjekta 1 objektivnog, normativnog poretka zajednice, teori-
ja prirodnog prava ovu razliku tematizuje kroz mogucnost sukoba izmedu iz-
vorne slobode pojedinca i institucionalizovanih pravnih formi ili obi¢ajnosti.

Na taj nacin se otvara polje u kojem prirodno pravo ne funkcionise kao
puka preteca pozitivnog prava, ve¢ kao njegova stalna kontrateza, unu-
trasnja instanca koja preispituje njegovu opravdanost i granice.* Nevolja sa
idejom prirodnog prava lezi, medutim, u njegovom neodredenom shvatanju
samog pojma prirode — pojma koji oscilira izmedu ontoloskog, moralnog i
antropoloskog znacenja. Uprkos toj neodredenosti, u obe filozofsko-pravne
paradigme prirodno pravo se pokazuje smislenim kao pravo pojedinca na sa-
vesno delanje — delanje koje moze, ali ne mora biti u harmoniji sa postoje¢im
momentima zbilje i rezimom sopstvenog vremena.

lako se u svojoj bogatoj i dugoj praksi bavljenja praktickom filozofijom
profesor Milenko A. Perovi¢ nije ograni¢avao iskljucivo na analizu filozof-
sko-pravnih teorija, on pokazuje kako se tlo i istorija prava mogu razumeti
kao dijalektika sukoba i saradnje subjektivnosti, koje su oblikovale obi¢ajno-
sni obrazac istorijske zbilje:

»Aporija ‘istinske savjesti’ se razreSava tako Sto se svi oblici modernog di-
jelanja spontano stavljaju u uzajamni odnos. On je odnos u kome su akteri
pravni sistem, moralno javno mnijenje, porodica, gradansko drustvo i politicko
drustvo (drzava). Svaki od ovih oblika djelovanja daje formi savjesti potrebna
sadrzinska odredenja. Drugim rije¢ima, princip slobode savjesti se konkretizi-

4 Profesor Perovi¢ izdvaja Cetiri osnovne doktrine u savremenoj filozofiji prava: jusnat-
uralisticku, legalisticku, normativisticku i sociolosku. Svaka od njih polazi od razli¢itog ra-
zumevanja izvora, vazenja i funkcije prava. Jusnaturalizam pravo zasniva na ideji prirodnog,
moralnog poretka koji prethodi pozitivnom zakonodavstvu; legalizam pravo poistovecuje sa
skupom vaze¢ih normi donetih od strane zakonodavne vlasti; normativizam naglasava au-
tonomiju pravnog sistema i njegovu logi¢ku strukturu, nezavisnu od moralnih ili drustvenih
¢inilaca; dok socioloska doktrina pravo tumaci kao drustvenu ¢injenicu i proces koji proizlazi
iz realnih odnosa medu ljudima. Zajedno, ove paradigme ¢ine osnovni okvir unutar kojeg se
oblikuju razlicita filozofska razumevanja prava i njegovog odnosa prema moralu i drustvu. U:
Perovi¢, Milenko. Prakticka filozofija, Cenzura, Novi Sad, 2004, str. 168.



106 ARHE XXII, 44/2025

ra. Svaka regija djelanja u njega stavlja svoje shvatanje postupanja po savjesti.
Ta shvatanja onda stupaju u odnos posredovanja. U njemu se ona mogu sloziti
ili konfrontirati. Dejstvom jednog i drugog Cinioca uspostavija se drustvena
rezultanta slobode savjesti.””

Upravo na toj napetosti i dijalektici izmedu moraliteta i prava, odnosno
prirodnog prava i pozitivnog prava, te obicajnosti, konstituiSe se i preobraza-
va slobodna subjektivnost.

Ovaj proces odvija se ne samo u pojedinacnom, ontogenetskom smislu
— kroz razvoj pojedinca kao pravnog i moralnog subjekta u izborno odrede-
nju — ve¢ i u Sirem, povesnom kontekstu, gde istorija prava pokazuje stalne
oscilacije izmedu ,,subjektivne slobode” i ,,objektivne normativnosti”. Sukob
se, stoga, ne pokazuje kao nedostatak, ve¢ kao produktivna sila u razvoju
kako individualne, tako i kolektivne pravne svesti.

Sam Hegel je primetio da se u pojmu prirodnog prava krije dvosmisle-
nost: kada se kaze da je nesto ,,po prirodi”, taj izraz moZze znaciti da nesto
proizlazi iz prirodnog poretka Cinjenica, ali i da je nesto ,,po pojmu”, tj. da se
uzdiglo do sfere duha i normativnog vazenja:

,»lzraz prirodno pravo, koji je za filozofsku nauku o pravu bio obican, sadrzi tu
dvosmislenost da li se misli kao da ono postoji na neposredan, prirodan nacin,
ili onako kako ono sebe odreduje prirodom stvari, tj. pojmom. Prvi je smisao
onaj koji se obicno nekada mislio, tako da se ujedno izmislilo neko prirodno
stanje u kojem bi imalo da vazi prirodno pravo, dok je, naprotiv, stanje drustva
i drzave ogranicenje slobode pa zahteva i donosi sa sobom ogranic¢enje slobode
i zrtvovanje prirodnih prava. No, uistinu se pravo i sva njegova odredena za-
snivaju na slobodnoj licnosti, samoopredeljivanju, koje je, naprotiv, suprotnost
prirodnog odredivanja.”®

Nevolja ove inherentne dvosmislenosti lezi u tome §to su predstavnici
teorije prirodnog prava vrlo ¢esto ovu koncepciju interpretirali ne samo kao
puku normativnu kategoriju koja se treba uzdi¢i do zakona prirodnog poret-
ka, ve¢, upravo u drugom smislu, kao manifestaciju samoodredenja licnosti.
Kao takav princip ona moze, pa ¢ak i treba, da stoji u potencijalnom sukobu
sa vaze¢im pravom, ili sa odredenim ustaljenim drustvenim i pravnim sta-
njem, koje se u realnosti smatra legitimnim, ali koje je, u skladu sa teorijskim
postulatom, potrebno prevazi¢i. Ova tenzija izmedu inherentnog moralnog
autoriteta prirodnog prava i pozitivnog prava, ili izmedu subjektivne auto-

5 Modif. autor. Perovi¢, Milenko. Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad, 2013. str. 391.
6 Hegel, G. V. F. Enciklopedija filozofskih znanosti, Sarajevo: Veselin Masle$a, 1965., str.
410.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 107

nomije pojedinca i institucionalizovane norme, predstavlja kljucni problem u
razumevanju same tradicije jusnaturalizma.

Pokazace se da u navedenoj dvosmislenosti lezi prostor za pomirenje iz-
medu prirodno-pravne tradicije i Hegelove spekulativne filozofije prava. Ako
prirodno pravo shvatimo ne kao puko, sirovo i neodredeno stanje prirode
koje pociva na apstraktnim zakonima, ve¢ kao najizvornije pravo li¢nosti na
slobodno samoodredenjenje, koja se nekad uspeva odrediti u okviru vrednosti
rezima vremena, dok je nekad upravo deo preobrazenja istog, ono prestaje da
bude kontrapunkt spekulativnoj teoriji. U tom sluc¢aju kritika prirodno pravne
teorije, ne znaci njegovo odbacivanje, ve¢ njegovo modifikovanje u slojevitu
fenomenolosku dimenziju.

Hegel, nadovezujuci se na Kantov odnos prema modernoj ideji prirodnog
stanja, razvija filozofiju koja problem formalizma i individualizma Kantove
moralne teorije prevazilazi kroz dinamicko posredovanje izmedu suprotnosti.
Centralni problem u spekulativnoj teoriji prava postaje kretanje izmedu uni-
verzalnog i partikularnog, idealnog i realnog, imanentnog i transcendentnog,
te pojedinca i drzave.” Njegova kritika apstraktne etike ukazuje na potrebu da
se moral i pravni poredak posmatraju unutar istorijsko-drustvenog konteksta,
gde se individualni i kolektivni interesi neprestano konstituiSu kroz praksu.

Kant je uvideo momenat prirodnog prava u dijalektickom i reverzibilnom
karakteru prava:

,Uopsteno gledano, obavezujuci zakoni za koje je moguca spoljasnja legisla-
cija nazivaju se spoljasnji zakoni. Medu njima, oni ¢ija se obaveznost moze a
priori prepoznati razumom, ¢ak i bez spoljasnje legislacije, nazivaju se prirod-
ni zakoni. Nasuprot tome, oni koji ne bi ni obavezivali niti bi se mogli smatrati
zakonima bez stvarne spoljasnje legislacije nazivaju se pozitivni zakoni.”8

Ovakvo inkorporiranje i reflektovanje prirodnog prava i etike stoga je
procesualno 1 dijalekti¢ko: univerzalni principi postaju zivi kroz konkretne
drustvene institucije 1 istorijski odredene okolnosti, omogucavajuéi integraci-
ju moralnog idealizma sa realnom politickom praksom.

Hegel u svojim ranim esejima o prirodnom pravu pristupa postojecim te-
orijama na kriti¢ki nacin, nastojeci da iz njih izvuce njihove snage i slabosti,
te da ponudi treéi, sinteticki pristup. Snaga ovih teorija je Sto su pokazale da
mo¢ negativiteta dolazi iz same sfere moraliteta, tj. etike:

7 Up. Chernilo, Daniel. The natural law foundations of modern social theory: A quest for
universalism. Cambridge University Press, Cambridge, 2013., pp. 8-9.

8 Prev. i modif. autor. Kant, Immanuel. Metaphysical Elements of Justice. Translated by
John Ladd, Hackett Publishing Company, Indianapolis/Cambridge, 1999, p. 18., upor. smisao
Naturrecht” str. 20, 28, 54.



108 ARHE XXII, 44/2025

,,Kao §to je etika povezana sa subjektivnim, ili sa negativnim, tako se negativno
uopste mora razlikovati kao postojanje razlike i kao njen nedostatak.”

On razlikuje dve osnovne koncepcije prirodnog prava: sadrzZinsku i
SJormalnu.\0 Sadrzinsko-empirijska koncepcija, povezana s liberalnom i in-
dividualistickom doktrinom drustvenog ugovora modernog doba, nastoji da
definiSe prava i duznosti polaze¢i od ekspliciranja /judske prirode kroz ana-
lizu konkretnih drustvenih okolnosti. Medutim, ove teorije ne uspostavljaju
nuzno racionalnu povezanost svojih normativnih postulata s visim principom.
Hegel ih stoga kritikuje kao teorije sadrzaja koji se jos nije uzdigao do for-
me, iako ka njoj tezi. Nasuprot tome, formalna koncepcija, narocito povezana
s Kantovim pristupom, polazi od Cistog formalnog principa pravde ili mora-
la, ali ne razvija dovoljno njegov konkretni sadrzaj, niti pokazuje kako se taj
princip odnosi prema pravima, duznostima i obavezama.

Spekulativna teorija prava nastoji da misli uvek vec prisutno jedinstvo
prirodnog 1 duhovnog, subjekta 1 objekta, kao 1 odnos forme 1 sadrzaja kao
imanentan samom predmetu misljenja. Prema Hegelu, adekvatna teorija pri-
rodnog prava mora, najpre, definisati osnovni, formalni princip pravde; zatim
pokazati na koji se nacin taj princip povezuje sa objektivnim sistemom prava
i duznosti, koji ¢ine njegov racionalni sadrzaj; 1, konacno, razjasniti kako su
ta prava i duznosti istorijski i drustveno usloviljeni obicajima i tradicijama
odredenog naroda (ethisches Leben).!! Ova tre¢a koncepcija, prema Hege-
lu, nadovezuje se na politicku misao antickih Grka, pre svega Aristotela, i
reflektuje trodelnu logiku koja kasnije oblikuje strukturu njegove Filozofije
prava: prvi deo odgovara sadrzinskoj koncepciji, drugi formalnoj, dok treci
integriSe formu, sadrzaj i istorijsko-drustveni kontekst, prevazilaze¢i time
ogranicenja prethodna dva pristupa.!2

Prethodni istorijski uvid dodatno osvetljava Cinjenicu da je prirodno
pravo u svojoj dvosmislenosti istovremeno i ,,najstarija” i ,,najnovija” teo-
rija praval3. Najstarija je jer svoje korene vuce iz anti¢kih i srednjovekovnih

9 Hegel, G. W. F. O vrstama naucne obrade prirodnog prava, prev. Buha Aleksa, Dosije
studio, Beograd, 2020, str. 73.

10 Burns, Tony. ,,Hegel and natural law theory”, p. 28.

11 TIbid, str. 29.

12 Tbid.

13 Dakle, pojam prirodnog prava ne predstavlja samo misaonu konstrukciju kojom se
filozofski utemeljuje pozitivno pravo, odnosno pravna svest koja promislja samu sebe, veé
istovremeno oznacava i misaoni okvir etike, politicke filozofije i ekonomije. U Sirem smislu,
on zahvata i oblasti poput filozofije istorije, pedagogije, antropologije i filozofije religije — da-
kle ¢itav niz disciplina koje ¢ine tradicijski krug prakti¢ne filozofije ili su joj srodne. Istorijski
posmatrano, eksplicitno razmatranje filozofije prava zapocinje s Butervekovim uvodenjem



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 109

shvatanja pravde kao ideje kojoj subjekt tezi da se priblizi i onda kada njene
implikacije nemaju neposredno uporiste u zbilji; a najnovija jer se i savre-
mene teorije pravde — poput one Dzona Rolsa — oslanjaju na pretpostavku
univerzalnih principa koji vaze izvan okvira pozitivnog prava 1 istorijskog
trenutka. Prirodno pravo tako ostaje zivo u modernoj teoriji prava, dok He-
gelovo razumevanje pojmovne dimenzije prava omogucava njegovo ocuvanje
i odbranu ne samo kao ostatka tradicije, ve¢ i kao trajnog horizonta pravnog
misljenja.

U analizi osnovnih tekstova pokazuje se da Hegel vidi istorijsko tlo ra-
zvoja duha, prava i objektivnog duha u $irem smislu upravo kao dijalekticki
odnos sukoba i saradnje, koji je omogucen viSom potencijalnoscu volje koja
je slobodna, autonomna, i mnogostruko odredena u svojim osnovnim mo-
mentima. On smatra da moguénost sukoba volja proizilazi iz stremljenja su-
bjektivnosti ka ostvarivanju sopstvene slobode i svrhe u drustvu, koja moze
razliCite stvari da ima za svoje sadrzajno odredenje. Sukob, po Hegelu, nije
tek privremeni incident, ve¢ nesto Sto se odvija periodi¢no.

Iz ugla spekulativne teorije prava, kolizija i sukob (Widerspruch, Kon-
flikt, Kampf) nije kontingentna devijacija iz prirodnog stanja, ve¢ ontoloski
moment dijalektickog kretanja slobode. Protivrecnost je za Hegela ,,dusa
stvarnosti” jer upravo kroz negaciju partikularnih oblika volje, interesa i
prava nastaje njihovo posredovanje u visem jedinstvu, tj. u sferi Sittlichkeit
— etickog zivota zajednice:

,Moralitet, obi¢ajnost, interes drzave, svako od njih je vlastito pravo, jer je
svaki od tih likova odredenje i postojanje slobode. Oni mogu do¢i u koliziju
samo ukoliko stoje na istoj liniji da budu prava;”’14

Sukob tako funkcionis$e kao moment posredovanja izmedu prirodnog
prava (Naturrecht), koje izrazava apstraktnu ideju slobode, i pozitivnog
prava (Positives Recht), u kojem se sloboda ostvaruje u konkretnim insti-
tucijama.!> U tom smislu, prirodno pravo, ako se shvati bez sukoba, ostaje
formalna norma, dok tek kroz dijalekticko prevazilaZenje protivrecnosti

samog pojma, dok svoj klasi¢ni filozofski izraz dostize kod Hegela. Stoga je primerenije
govoriti o istoriji teorija prirodnog prava kao o svojevrsnoj ,,predistoriji” filozofije prava.
Up. bikanovi¢, Mina. ,,Legitimitet i legalitet. Problem utemeljenja filozofije prava.”Arhe 28
(2017), str. 7-24., ovde str. 9.

14 Hegel, G. W. F. Osnovne crte filozofije prava, prev. D. Grli¢, Veselin Maslesa, Sarajevo,
1989, §30 str. 71.

15 Uporedi pasuse: §30-33 — o protivre¢nosti kao pokretadu razvoja prava, §57-67 — o
borbi partikularnih volja i posredovanju u moralnosti (Moralitét), §324-340 — o ratu i
medunarodnom pravu (Der Krieg und das Vélkerrecht)



110 ARHE XXII, 44/2025

postaje realno (wirklich). Rat i drustveni antagonizmi, koji se u Hegelovom
sistemu javljaju kao izraz ,,pokreta ideje kroz negaciju”, svedoce o tome da
duh ne napreduje kroz mirnu harmoniju, veé kroz istorijsku dinamiku
konflikta, u kojoj se partikularno ukida i uzdize (Aufhebung) u univerzalno.
Sukob se, u ovom kontekstu, pojavljuje kao neizbezna manifestacija slobo-
dne volje i subjektivnosti, koja ima legitimno pravo da preispituje postojece
norme i institucije, dovode¢i u pitanje zateCene okolnosti.!¢ Takva analiza
istice dualnost, i reverzibilnu funkciju prava: sa jedne strane, ono pruza
okvir stabilnosti i reproduktivnog kontinuiteta, dok sa druge strane dopusta
moment suceljavanja i promene, koji je neophodan za transformaciju norma-
tivnog poretka i afirmaciju subjektivne autonomije u drustvu.

IZVOR PRIRODNOG PRAVA I FENOMEN SUKOBA

Otfrid Hefe, istaknuti nemacki politic¢ki filozof i eti¢ar, iako nije razvijao
sopstvenu klasi¢nu teoriju prirodnog prava, duboko se bavio pitanjima koja
su u sredistu ove tradicije. U knjizi Pravda: Filozofski uvod analizira isto-
rijski razvoj pojma pravde i prirodnog prava, prate¢i promene u njihovom
poimanju kroz epohe. U antici prirodno pravo povezano je s grékim pojmom
physei dikaion (,,prirodno ispravno”) i latinskim lex naturae (,,prirodni za-
kon”), dok u srednjem veku pod uticajem hris¢anstva ono poprima obelezja
bozanskog prava, ius divinum, ili ve¢nog zakona, lex aeterna.!’” U prosve-
titeljstvu pojam prirode dobija racionalnu dimenziju, oblikujuéi tzv. ,,umno
pravo” koje nastoji da poveze univerzalne moralne norme s druStvenim
uredenjem. Hefe istiCe da evropsko pravno misljenje stalno oscilira izmedu
univerzalnog moralnog principa i konkretnih druStvenih normi, naglasavajuci
unutrasnju napetost prirodnog prava i njegovu filozofsku plodnost za razu-
mevanje pravde i drustvenih institucija. U analizi istorijsko-pravnih paradig-
mi razlikuje Cetiri modela teorija pravde:

16 Andrew Fiala u tekstu The Vanity of Temporal Things: Hegel and the Ethics of War
(2006) tumaci Hegelov pojam rata kao dijalekti¢ku nuznost sukoba, ali istice 1 njegovu eticku
ambivalenciju. Prema Fiali, rat razotkriva ,nistavilo vremenitih stvari”, jer partikularni in-
teresi 1 moralne norme bivaju suspendovani pred zahtevom univerzalnog. Time rat poprima
metafizicko znacenje, ali Fiala upozorava da takvo shvatanje, ako se nekriti¢ki promislja,
moze voditi u moralni relativizam politiCke nuznosti — gde se istorijska opravdanost sukoba
pretvara u alibi za nasilje i hegemoniju. Up: Fiala, Andrew. ,,The vanity of temporal things:
Hegel and the ethics of war.” Studies in the History of Ethics (2006), p. 5.

17 Hefe, Otfried. Pravda. Akademska knjiga, Novi Sad, 2001, str. 20, str. 33, str. 40.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 111

1. model saradnje — Aristotelova teorija, u kojoj se ¢ovek prvenstveno
odreduje kao drustveno bice;

2. model sukoba — moderne teorije drustvenog ugovora koje poreklo
drustva objasnjavaju polazeci od sukobljenosti ljudi u prirodnom stanju;

3. pravda kao poStenje;

4. pravda kao razmena (u ove poslednje dve ubraja se i Rolsova teorija
drustvenog ugovora).!8

Vecina teorija prirodnog prava ne dopusta strogu redukciju meduljudskih
odnosa isklju¢ivo na saradnju ili sukob. Umesto toga, ¢eS$¢e nailazimo na na-
glasavanje jednog od ovih elemenata u odredenom istorijskom i filozofskom
kontekstu. Dok jedni smatraju da su ljudi po prirodi, egoisticne monade ko-
jima tek drustvo postavlja ogranicenja koja sprecavaju samounistenje, drugi
ukazuju da je osnovna sustina, potencija koju covek realizuje na istorijskom
planu, sama drustvenost. Prema ovom stanovistu, prirodne predispozicije za
samovoljno povredivanje prava drugih moraju biti regulisane u okviru drus-
tvene zajednice, u istorijskom kretanju koje tezi ostvarivanju najdublje istine
coveka i dostizanju univerzalnog stanja pravde.

Teorije prirodnog prava se tako pojavljuju jos u antickoj filozofiji, kako u
literarnom, mitoloskom i prenesenom znacenju, tako i u prvim antropoloskim
teorijama. Na njih se nadovezuje i dublja razlika izmedu antickih i modernih
teorija prirodnog prava. U antickoj tradiciji pojam physis u sebe inkorporira
i teleolosko znacenje, te iscrpljuje smisao finalne uzro¢nosti, priroda je ono
Sto tezi svom upotpunjenju, i stoga se prirodno pravo shvata spekulativno. Sa
druge strane, moderne teorije prirodnog prava zasnivaju se na pojmu natura,
koji pre svega ukljucuje kauzisticku i mehanicisticku sliku sveta.

Medutim, ako pazljivije pogledamo anticku tradiciju, uo¢avamo da sukob
izmedu physis-a 1 nomos-a, odnosno prirode i zakona, nije sustinski nego
prividan. Veéina antickih filozofa, ne shvata prirodno stanje, prirodno pravo
ili prirodne predispozicije kao neku neposrednu, ogoljenu datost, ve¢ poka-
zuje da je u svakom ,,prirodnom” stanju uvek ve¢ prisutno i nesto kulturno,
drustveno i politicko. Dok su sofisti tvrdili da je ,,priroda” u suprotnosti sa
drustvenim, Platon i Aristotel su nastojali da pokazu da je nomos samo dublja
istina physisa — te da se tek u druStvenoj zajednici otrkiva dublji teleoloski
smisao priode, koja vise nije shvacena apstraktno nego kao ona koja tek treba
da dobije svoj pojmovni i ontoloski izraz.!?

18 TIbid, str. 63-71.

19U Gorgiji, Kalikle kritikuje Sokrata jer posmatra zakon kroz physis, tvrdeéi da zakone
namecu ,.slabi i gomila” kako bi sputali jace, dok bi prirodni poredak omogucéio da vlast
pripadne snaznijima, Platon. Protagora; Gorgija. Kultura, Beograd, 1968.483d. U ovom



112 ARHE XXII, 44/2025

Moze se reci da se Hegelov problem pocetka — prelazak iz neposredne
prirodnosti u teorijskom smislu u misljenje, a u istorijsku i politicku zajed-
nicu — zapravo moze povezati s problemom pocetka u teorijama drustvenog
ugovora. U tim teorijama, iako se polazi od apstraktnog, prirodnog stanja,
ve¢ u prirodnoj klici covekovog bica prisutna je neka drustvena struktura
ili tendencija ka zajednistvu. Drugim re¢ima, i u domenu prirodnog prava,
prirodno nije potpuno izolovano ili atomizovano; ono nosi sa sobom elemen-
te koji impliciraju meduljudske odnose, pravila i oblike saradnje, $to ideju
prelaza iz prirodnog u eticko drustvo €ini razumljivijom i filozofski uteme-
ljenom.

Da zaklju¢imo, priroda se u antickom horizontu ne posmatra odvojeno od
zajednice, ve¢ se razume kao ono §to se ispunjava i ostvaruje u drustvenosti.
Ovo razlikovanje otvara dodatni horizont za razumevanje jusnaturalisticke
tradicije: one ne govore samo o prelazu iz prirodnog u drustveno stanje, ve¢
o razli¢itim nacinima na koje se misli mnogostrukost meduljudskih odnosa.
U tom smislu, sukob i saradnja nisu isklju€ivi pojmovi, ve¢ dva aspekta iste
dinamike koja odreduju jednu i jedinstvenu zbilju.

MYTHOS, ETHOS I SAVEST: TRAGICKI OBRT I MORALNI
PRINCIP JUSNATURALIZMA

Anticka tragedija moze da nam bude najevidentniji primer u kome se vidi
kako prirodno pravo funkcioniSe kao pravo licnosti, a ne kao puka sirova
prirodnost. U Sofokleovoj Antigoni, protagonistkinja stavlja moralnu obave-
zu 1 bozanske zakone iznad dekreta kralja Kreonta, pokazujuci da unutrasnji
princip moze stajati u koliziji sa vaze¢im zakonom. Antigonin ¢in nije samo
impulsivan otpor autoritetu, ve¢ svesno afirmisanje univerzalnih vrednosti
— pravde, poboznosti i lojalnosti porodici — koje ona nastoji da prenese na
zajednicu i ucini osnovom obicajnog prava.20 Sli¢no se vidi u Orestiji Eshila,

pogledu, nomos se suprotstavlja physis, jer pravda nije urodena u ljudskim odnosima, ve¢
proizlazi iz zajednickog dogovora radi zastite i stabilnosti druStva. Glaukon u DrzZavi dalje
razvija ideju drustvenog ugovora, naglasavajuéi da zakoni ograni¢avaju nepravdu jer niko nije
sam dovoljno mocan da je nekaznjeno pocini (Platon. Drzava. BIGZ, Beograd 2002, 360d).
Sustinska tenzija izmedu physis i nomos lezi u tome Sto prirodni poredak omogucava vlada-
vinu jacih, dok ljudski zakoni funkcioniSu kao instrumenti korekcije, usmereni na regulisanje
nejednakosti i nesigurnosti medu ljudima.

20 Tako Bloh nije pisao sistematski komentar Antigone poput Hegela, njegova filozofija
prirodnog prava u delu Naturrecht und menschliche Wiirde pruza plodno tumacenje ove tra-
gedije kao paradigme sukoba izmedu postojeceg poretka i unutrasnjeg osecanja pravednog. U



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 113

gde Orest, suocen sa obavezom da osveti oca ubistvom majke, sledi unutras-
nji moralni imperativ, pokazujuéi da prirodno pravo proizilazi iz samoodre-
denja licnosti 1 teznje da se moralni princip artikuliSe u odnosu na drustveni
poredak.2!

Ove elemente je moguce prepoznati i u Aristotelovoj definiciji tragedi-
je, u kojoj on isti¢e da struktura karaktera, odnosno tragickog lika, stoji u
neposrednoj vezi sa fabulom. Aristotel pokazuje da je karakter kao licnost
nosilac radnje, a da je radnja neodvojiva od odredenih osobina te li¢nosti.
Tragicki lik poseduje skup sadrzinskih i moralnih karakteristika koje ga ¢ine
istovremeno sposobnim za promenu, ali ¢ine ga neizbeznim i njegovo stra-
danje. Dakle, li¢nost nosi tezinu radnje, a radnja reflektuje moralne i eticke
principe koji oblikuju delovanje pojedinca, pokazujuci kako u samoj tragediji
vec postoji koncept unutrasnjeg moralnog prava i obaveze koji nadilazi puku
spoljas$nju normu.22

Navedeni primeri jasno ilustruju da prirodno pravo u antickoj tragediji
nije shvaceno kao sirova prirodna sila ili arbitrarna volja, ve¢ kao skup
vrednosti i moralnih normi koje pojedinac nastoji da uobli¢i i inkorporise u
zajednicu. Ono pokazuje da prava licnosti ponekad imaju potencijal da obli-

poglavljima ,,Das natiirliche Recht und das Moralische” i ,,Das Recht im Werden” Bloh istice
da pravo nije gotov poredak, ve¢ proces u kojem se ono ,,jos-ne-ostvareno” (das Noch-Nicht)
neprestano probija kroz institucionalne norme. Antigonina neposlusnost Kreontu stoga se ne
moze posmatrati kao puka pobuna, ve¢ kao izraz univerzalnog prava koje nadilazi pozitivni
zakon i oslanja se na moralnu subjektivnost pojedinca. Njeno delanje reflektuje unutrasnje
pravo koje nosi u sebi potencijal za pravedniji poredak i otvara prostor za kritiCku snagu pri-
rodnog prava, pokazujeéi kako Bloh razume prirodno pravo kao dijalekticki proces izmedu
sadasnjeg zakona i eticki utemeljene buduénosti slobode i ljudskog dostojanstva. u: Bloh,
Ernst. Naturrecht und menschliche Wiirde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1961, poglavlja
,.Das natiirliche Recht und das Moralische” i ,,Das Recht im Werden”, str. 120-147.

2l U svom tekstu o prirodnom pravu, Hegel upravo spominje Oresta kao primer kako
,,prirodna sudbina” nalazi svoj rasplet u tragickoj fabuli, pokazujuci da njen zakon pobeduje
odnose sila i mo¢i. Ta pobeda, medutim, nije apsolutna: ponekad pojedinac strada, a ponekad
tek ustukne pred novim principom, nesposoban da svoje vrednosti preoblikuje tako da budu
prihvatljive nomosu. Hegel, G. W. F. O vrstama naucne obrade prirodnog prava, str. 62.

22 Aristotelova analiza tragedije ukazuje na dijalekti¢ki odnos izmedu ethosa (karaktera
tragickog lika) 1 mythosa (fabule), gde karakter ne samo da pokreée radnju ve¢ je i oblikovan
njenim tokom. Ethos obuhvata sadrzinske, moralne i eticke osobine lika koje odreduju njego-
ve reakcije, odluke i delovanje, dok mythos strukturira te osobine u narativnu sekvencu koja
otkriva unutra$nju nuznost i moralnu logiku postupaka. Ova interakcija implicira postojanje
unutra$njeg moralnog prava: radnja tragedije manifestuje princip autonomia ethiké, odnosno
samoupravljanja etickog delanja, gde pojedinac sledi svoj unutrasnji moralni zakon koji
nadilazi formalne ili spoljasnje norme. Vise o tome: Belfiore, Elizabeth S. Tragic Pleasures:
Aristotle on Plot and Emotion. Princeton University Press, Princeton, 1992, str. 83.



114 ARHE XXII, 44/2025

kuju i transformisu obicajnost, da uvedu moralni princip u funkcionalni okvir
drustva i da postave osnovu za legitimnu normativau strukturu.

Sa druge strane, takva prava ponekad ,,otpadnu” kao promasena, poje-
dinacna prirodna sudbina koja ne uspeva da pronade svoje razreSenje u
konkretnoj zbilji. Sukob izmedu unutrasnjeg principa i drustvenog zakona
stoga nije tek literarni motiv, ve¢ pokazuje da se ve¢ u antickoj tradiciji arti-
kuliSe ideja prema kojoj prirodno pravo poseduje univerzalnu i civilizacijsku
dimenziju — da ono nije spontano niti je re¢ o neposrednoj prirodnosti, ve¢ da
reflektuje vrednosti koje pojedinac nastoji da nametne zajednici kao osnovu
pravednog uredenja.

Hegel naglasava istorijsko-eticki razvoj duha i stvarne institucije koje
posreduju izmedu pojedinca i univerzalnog. U tom okviru tumaci i Sofoklo-
vu Antigonu, gde vidi paradigmatski sukob izmedu dva momenta etickog:
porodicnog zakona, koji zastupa Antigona, i drzavnog zakona, koji zastupa
Kreont. Taj sukob nije naprosto suprotstavljanje moralnog i pravnog, vec
unutrasnja napetost same eticnosti u kojoj svaki poseban odlik nosi odre-
dene, vrlo konkretne vrednosti: jedno pravo ne moze da se ostvari, a da ne
povredi drugo:

,,Moze biti, da pravo, koje se drzalo u zasjedi ne postoji u svom osebujnom liku
za dijelatnu svijest, negd samo o sebi, u unutrasnjoj krivici odluke i djelovanja.
No ¢udoredna svijest je potpunija, njena krivica Cistija, ako prije toga poznaje
zakon 1 mo¢, kojoj se protivi ako je uzima kao silu i nepravdu, kao ¢udorednu
slu¢ajnost, pocinjajuéi, poput Antigone, zlo€instvo sa znanjem. IzvrSeni ¢in
preobrazava namisao svijesti; samo ispunjenje izrice to da ono, $to je ¢udored-
no, mora biti zbiljsko; jer za zbiljnost svrhe jeste svrha delovanja.”23

Navedeni citat pokazuje kako sukobi izmedu partikularnih formi etickog
zivota otkrivaju njihova ograniCenja i potrebu za prevazilazenjem u visem
jedinstvu — $iroj zajednici, kao sintezi porodi¢nog, kasnije gradanskog i
politickog momenta slobode. Subjekt, voden univerzalnom snagom svoje
subjektivnosti, tezi beskona¢nim idealima, ali se oni suo¢avaju s konkretnom
zbiljom, u kojoj na kraju ponekad pobedi partikularnost, jer je sustina sadr-
Zine upravo njena odredenost. To potvrduje u ideji da na kraju ,,onaj koji trpi
shvata da je pogresio u svojoj proceni”.24

Kada odredeni eti¢ki princip nije tek partikularan, ve¢ u sebi nosi dimen-
ziju opStije vrednosti, on moze postati osnova zajednickog Zivota i norma-
tivnog poretka. Upravo Aristotelova teorija saradnje pruza paradigmatic¢an

23 Hegel, G. W. F. Fenomenologija duha. Prev. V Sonnenfeld, Kultura, Zagreb, 1995., str.
256.
24 TIbid.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 115

primer toga. Za Aristotela je Covek po svojoj prirodi zoon politikon — bice
zajednice — i njegova svrhovitost se ostvaruje u zajednickom zivotu. Saradnja
se tu ne shvata kao puka pragmaticka konvencija radi interesa, ve¢ kao ispu-
njenje same prirode ljudskog bi¢a. U tom smislu, moze se re¢i da Aristotel
anticipira ono §to Hegel razvija u konceptu konkretnih oblika obicajnog
zivota (Sittlichkeit): ideju da se eticki moment ostvaruje tek posredovanjem u
formama zajednickog i politickog zivota, prevazilazec¢i partikularnost i usme-
ravajuéi se ka univerzalnom.25

Ako se vratimo korak unazad, mozemo uoditi da rudimenti ove ideje
postoje ve¢ kod ranih antickih mislilaca, koji su ukazivali na nemoguénost
shvatanja prirodnog stanja kao neceg sirovog ili neposrednog. Platon u Pro-
tagori, kroz mit o Epimeteju i Prometeju, pruza paradigmatski prikaz te na-
petosti izmedu prirodnog 1 kulturnog, izmedu datosti i stvorenosti coveka. U
tom mitu bogovima je poveren zadatak da raspodele sposobnosti medu zivim
bi¢ima. Epimetej, Cije ime znaci ,,onaj koji misli naknadno”, nepromisljeno
deli sve darove — snagu, brzinu, oruzje i zastitu — ostavljajuc¢i coveka na-
gog, nezasti¢enog i bespomocnog. Prometej, onaj koji misli unapred, uvida
gresku i, zele¢i da nadoknadi bratovu nepromisljenost, krade od bogova va-
tru i vestinu stvaranja (téyvn), darujuéi ih ¢oveku.26

Time ¢ovek postaje bi¢e koje ne poseduje gotovu prirodu, ve¢ je upuéeno
na stvaranje sopstvene prirode kroz delanje, rad i zajednicki Zivot. Medutim,
Platon ovde jasno pokazuje da Prometejev dar tehnickog umeca nije dovoljan
za odrzanje zajednice: zato Zevs, preko Hermesa, ljudima daruje aidos (stid,
moralni osecaj) i dike (pravdu), bez kojih bi ljudsko drustvo bilo osudeno na
raspad. Tek s tim darovima Covek ulazi u sferu etickog i politickog postojanja
— on postaje bi¢e zakona, norme i medusobnog priznanja.

Ovaj mit time ne samo da objasnjava poreklo kulture i druStva, ve¢ an-
ticipira samu dijalektiku prirodnog i pozitivnog prava. U prirodnom stanju
covek je neodreden i nepotpun; tek kroz posredovanje prava, obicaja i mo-

25 Detaljnije o tome: Todorovi¢, Tanja. ,,Filozofsko poreklo teorije drustvenog ugovora.”
Politeia — Naucni ¢asopis Fakulteta politickih nauka u Banjoj Luci za drustvena pitanja 7, no.
14 (2017): 113-128., str. 115.

26 Protagorin prikaz nastanka drustva, prema Giiremenu, ne po¢iva na konvencionalistickoj
tezi o drustvenom ugovoru, veé na naturalistickoj pretpostavci da su aidos (stid) 1 dike (pra-
vda) urodene dispozicije koje omogucavaju eticko i politicko postojanje ¢oveka. Ove predis-
pozicije, iako predstavljene kao dar bogova, funkcioniSu kao simboli unutrasnje zakonitosti
covekove prirode — one su ontoloski uslov zajedni¢kog zivota i time ¢ine osnovu prirodnog
prava. U tom smislu, prirodno pravo kod Protagore ne oznacava povratak ,,prirodnom stanju”,
ve¢ prelaz iz nagona u normu, iz prezivljavanja u zajednicki poredak, odnosno proces u kojem
priroda postaje nosilac moralnog i racionalnog zakona. Giiremen, Refik. ,,The myth of Protag-
oras: A naturalist interpretation.” Méthexis 29.1 (2017), pp- 46-58., ovde.str. 52-53.



116 ARHE XXII, 44/2025

ralnih normi on postaje slobodan u punom smislu. Prirodno pravo se tako ne
pokazuje kao naslede sirove faktualnosti, ve¢ kao izraz ljudske sposobnosti
da datost preobrazi u kulturnu i moralnu formu. Ono u sebi nosi unutrasnju
tenziju izmedu spontanosti i normativnosti, izmedu individualnog poriva i
zajednickog poretka — u tom smislu, Platonov mit o Epimeteju i Prometeju
ve¢ u antickoj misli postavlja temelj ideji da prirodno pravo nikada nije cisto
prirodno, ve¢ uvek ve¢ posredovano zajednicom, jezikom i moralnim znace-
njem. On nagovestava da je pravo istovremeno izraz ljudske ograni¢enosti
i njegovog prevazilazenja — mesto gde se priroda i duh ne iskljucuju, ve¢
medusobno preobrazavaju.

MODERNOST KAO NEGACIJA TRADICIJE: LICNOST KAO
NOSILAC IDEJE SLOBODE I OTPORA

Posebnim uvidom moguce je sagledati i moderne teorije prirodnog prava,
u kojima se pokazuje izvesna unutra$nja dvosmislenost ovog pojma. S jedne
strane, prirodno pravo se zasniva na ideji prirodnih zakona i racionalnog
uredenja meduljudskih odnosa, polazeci od slike sveta koja pociva na pret-
postavci prirodnog stanja kao ishodista drustvenog poretka. S druge strane,
ono se pojavljuje kao moralno-univerzalno pravo koje nadilazi postojece
obicajnosne i feudalne strukture, te u sebi nosi i latentni kriti¢ki ili ¢ak anar-
histicki potencijal, jer deluje kao negacija svake zadate vlasti i kao ospora-
vanje datog uredenja. Upravo u toj napetosti izmedu kauzalnog objasnjenja i
moralno-univerzalne normativnosti lezi unutra$nja dinamika prirodnog prava
— njegova sposobnost da istovremeno opravdava i prevazilazi postojeci po-
redak, da bude i princip zasnivanja, i princip osporavanja drustvene realnosti.
U kasnijoj, savremenoj filozofiji prava, Jirgen Habermas pokazuje da ovako
shvaceno prirodno pravo ne nestaje s modernitetom, ve¢ se preobrazava u
proceduralnu ideju pravde. On tvrdi da racionalno opravdanje prava vise
ne pociva na metafizickoj ideji prirode, ve¢ na deliberativnim procesima
komunikativnog razuma, u kojima se norme opravdavaju kroz javni dijalog
i intersubjektivno slaganje. Na taj nacin, prirodno pravo se ne gubi, ve¢ za-
dobija novi oblik u vidu kriti¢ke i univerzalne funkcije proceduralne ra-
cionalnosti, koja omogucava stalno preispitivanje pozitivnog prava u svetlu
slobode i razuma.?’

27 Habermas, Jirgen. Faktizitit und Geltung: Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats. Suhrkamp, Frankfurt am Main,1992., str. 99—-102, 448—452.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 117

Razvoj novovekovne misli obelezen je postupnim oblikovanjem ideje
licnosti kao nosioca prirodnog prava i autonomnog izvora slobode. Za raz-
liku od srednjovekovnog poimanja ¢oveka kao bica ¢ija su prava i obaveze
odredene bozanskim poretkom, moderni individualizam uspostavlja novi te-
melj subjektivnosti — onaj u kojem se subjekt shvata kao racionalno i moral-
no bic¢e sposobno da samo sebi bude zakon. Ovaj obrt ujedno oznacava i neg-
aciju, ali i mogucnost otpora ka slobodi, jer se sloboda vise ne razume kao
potencijalna dominacija samovolje koju treba ukrotiti autoritetom tradicije
ili dogme, ve¢ kao zadato pravo svakog coveka. Modernost time ne samo da
oslobada pojedinca od teoloskih i hijerarhijskih struktura, veé¢ ga postavlja u
srediSte poretka prava, daju¢i mu status moralne licnosti ¢ija je odgovornost
uslov sopstvene legitimnosti i nosilac drZzavne suverenosti.

U temelju ove novovekovne emancipacije ne nestaje, ipak, u potpunosti
ideja Boga — ona se preobrazava. lako veéina modernih autora drustvenog
ugovora smatra da je moguce prevazici tradicionalni oblik obicajnosti i hije-
rarhije zasnovane na bozanskoj uzvisenosti, sam izvor vrednosti novog doba
ostaje u vezi s tom transcendentalnom osnovom. Novi princip, pronaden
u ideji prirode (natura), nije odmah niti potpuno odvojen od ideje Boga
(Deus). Naprotiv, u modernosti se ta dva principa Cesto preplicu: priroda
postaje novi izraz bozanske zakonitosti, a Bog se racionalizuje u pojmu uni-
verzalnog zakona. Tako ideja drustvenog ugovora ne rusi, ve¢ preobrazava
teoloski temelj — kroz pojam prirode 1 moralne zakonitosti ona zadrzava ideju
univerzalnog poretka, koji sada postaje osnov slobode i jednakosti svih ljudi.
U tom smislu, ideja Boga se ne gubi, ve¢ se transformiSe u unutra$nju zako-
nitost razuma iu autonomni princip moralnog delovanja.

U tom kontekstu, filozofije Hobsa, Loka i Rusoa predstavljaju tri kljucne
etape u oblikovanju ideje /icnosti kao subjekta prirodnog prava. Kod Hobsa
licnost je odredena kroz mo¢ samoodrzanja, pa se prirodno pravo svodi na
slobodu da se deluje u skladu sa sopstvenim interesom, $to jo§ uvek ne pre-
vazilazi logiku nuznosti.28 Kod Loka, medutim, /icnost dobija moralno-pra-

28 U Levijatanu (1651), posebno u prvom delu, Hobs postavlja temelje modernog ra-
zumevanja prava i subjektivnosti. U poglavlju XIV definiSe jus naturale kao ,slobodu
svakog Coveka da koristi sopstvenu mo¢ po sopstvenom nahodenju radi o¢uvanja vlastitog
zivota”, ¢ime uvodi pojam prirodnog prava kao instinktivne, racionalno utemeljene moci
samoodrzanja. Pravo nije moralna kategorija, ve¢ izraz volje za opstankom, pa je subjekt pra-
va u tom smislu pre svega pojedinac koji deluje voden strahom i razumom, a ne tradicijom ili
dogmom. U poglavlju XVI on razvija i pojam personae, kojim oznacava onoga ,.ko deluje u
svoje ime ili u ime drugog”. Time uspostavlja distinkciju izmedu prirodne i vestacke licnosti
— pojedinac moZze preneti svoje pravo na suverena, koji postaje ,,veStacka osoba” i nosilac
zajedniCke modi. Na taj nacin Hobs postavlja osnovu modernog pojma /icnosti kao pravnog



118 ARHE XXII, 44/2025

vni status, jer su prirodna prava — na zivot, slobodu i svojinu — istovremeno
1 izraz razuma i moralnog zakona. Uvode¢i koncept svojine kao ideju
neotudivog prava licnosti on nastoji da pomiri formalni i materijalni aspekt
prava, pokazujuci da moralni zahtev za autonomijom i vlasnistvom mora da
se pomiri sa politickom slikom sveta.2? Ruso ovaj pojam dalje transformise,
pokazujuci da se prava licnosti ostvaruju tek u kolektivnom poretku opste
volje, gde sloboda postaje poslusnost zakonu koji subjekt sam sebi propisuje.
U tom okviru, suverenost vise nije svojina jednog monarha ili autoriteta,
ve¢ pripada zajednici kao celini — narod je sam sebi zakonodavac, a svaki
pojedinac ucestvuje u oblikovanju te vlasti. Time se moderni pojam /icnosti
potvrduje kao istorijski izraz otpora prema tradiciji i prelazak u sferu samo-
zakonodavne slobode, u kojoj ¢ovek postaje tvorac i mera vlastitog prava,
dok suverenost dobija kolektivno-moralnu dimenziju koja garantuje istinsku
autonomiju i legitimnost zakona.30

subjekta, ali jo§ bez moralne dimenzije: sloboda i pravo su kod njega pojmovi mo¢i, a ne
unutrasnje autonomije. Uporedi: Hobbes, Thomas. Leviathan. Edited by C. B. Macpherson,
Penguin Books, London, 1985, poglavlje XIV i XVI.

29 U Dve resprave o viadi (1689) Lok razvija temeljnu ideju modernog liberalizma, prema
kojoj je pojedinac nosilac neotudivih prirodnih prava na zivot, slobodu i svojinu. U drugom
traktatu (§4-6, §87-89) on odbacuje pojam politicke vlasti zasnovane na bozanskom autoritetu
i uspostavlja prirodno pravo kao inherentnu mo¢ svakog ¢oveka da upravlja sobom i svojim
posedom u skladu sa razumom. Time uvodi moralni aspekt prava — prirodno pravo vise nije
samo nagonska potreba za opstankom, ve¢ racionalna obaveza da se postuje sloboda drugih.
Covek je licnost upravo zato to poseduje razum i svest o zakonitosti sopstvenog delanja, §to
mu daje sposobnost da razlikuje pravo od nepravde i da slobodu dozivi kao moralnu duznost,
a ne samo kao odsustvo prepreke. Uporedi: Locke, John. Two Treatises of Government. Edited
by Peter Laslett, Cambridge University Press, 1988. (§4-6, §87-89)

Ova eticka dimenzija pojma licnosti dodatno je razradena u Esejima (1690), gde Lok definise
licnost kao ,,svest o sebi, o sopstvenim mislima i delanjima, koja ostaje ista kroz razlicita
vremena 1 mesta”. Time se pojam /icnosti u potpunosti povezuje sa moralnom odgovornoscu
i identitetom subjekta, ¢ime on uspostavlja osnovu modernog poimanja individualne
slobode kao racionalno zasnovane autonomije. Locke, John. An Essay Concerning Human
Understanding. Edited by Peter H. Nidditch, Oxford University Press, Oxford, 1975. Book II,
Chapter XXVII, §§ 9-29.

30 U delu Drustveni ugovor (1762) Ruso razvija ideju da se pojedinac odri¢e svoje prirodne
samovoljnosti i postaje deo moralnog tela zajednice. U Knjizi I, poglaviju 6 navodi da svaki
¢ovek ,,predaje sebe i svu svoju mo¢ zajednici”, ¢ime sti¢e novi oblik slobode — onu koja
proizlazi iz opste volje. U Knjizi II, poglaviju I opsta volja se definise kao izraz kolektivne
moralne autonomije, a ne kao zbir pojedinacnih interesa. Time se prirodno pravo preobrazava
u gradansko pravo koje pociva na razumu i samonametnutom zakonu. Kod njega, licnost se
ostvaruje tek u zajednici, u kojoj pojedinac prevazilazi nagonsku prirodu i postaje slobodan
kroz zajednicki zakon. Takva sloboda predstavlja istovremeno i otpor prema tradiciji i dog-
matskom autoritetu, jer svoj izvor ima u samosvesnom subjektu. Rousseau, Jean-Jacques. The



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 119

Kod navedenih autora, ¢ovek u svojoj prirodnoj potenciji sadrzi temelje
za drustvenost, Sto znaci da se njegovo moralno i socijalno delovanje moze
ispoljiti kroz kulturni i drustveni tok (Lok, Ruso).3! U ovoj perspektivi, Jjud-
ska priroda nosi u sebi predispoziciju za zajednistvo i kooperaciju. S druge
strane, kod autora poput Kanta, drustveno delovanje je povezano s istori-
jskim i kulturnim procesima — ono se razvija unutar ,,povesnog toka” kroz
institucije i norme koje oblikuju pojedinca i zajednicu.32 Nasuprot tome, neki
teoretiCari vide Coveka iskljucivo kao egoisticko bice, koje u drustvo ulazi
prvenstveno radi sopstvene Koristi (Hobs).33 U ovom kontekstu dru$tveni
zivot postaje sredstvo za oc¢uvanje li¢nih interesa, dok moralni i altruisticki
potencijali ostaju potisnuti ili sekundarni. Ova napetost izmedu afirmacije
1 negacije, nuzne kooperacije i rata, ¢ini modernu tradiciju prirodnog prava
ambivalentnom, ali istovremeno i plodonosnom za razumevanje odnosa iz-
medu moralnog univerzalizma i konkretnih formi drustvenog zivota.

U tom kontinuitetu misli, moderni individualizam postaje osnova ne
samo moralne, ve¢ i politicke subjektivnosti. 1deja da je covek autonoman
i sposoban da samo sebi bude zakon preobrazava se iz filozofskog u drustv-
eno-politicki princip. Time se sloboda vise ne shvata samo kao unutrasnje
svojstvo uma ili moralnog bi¢a, ve¢ kao istorijska mogucnost delanja 1 uces-
tvovanja u zajednickom poretku. U tom smislu, ideja Boga — kao izvora reda,
svrhe i moralne zakonitosti — ne nestaje iz novovekovne svesti, ve¢ se pre-
nosi u sferu fjudske delatnosti i politicke zajednice. Na mestu gde je nekada
stajala teoloska vertikala, sada se uspostavlja horizontalni poredak slobodnih
gradana, u kojem licnost postaje temelj prava, a gradanska klasa nosilac
novog oblika svetovne transcendencije — one koja ne proizlazi iz vere, vec
iz racionalnog zakona, savesnog delovanja 1 moralne odgovornosti. Tako se
kroz ideju slobode i licnosti preobrazava sama metafizika Boga: od transcen-

Social Contract and Discourses. Translated by G. D. H. Cole, J. M. Dent & Sons, London,
1913. Book I, Ch. 6; Book II, Ch. 1.

31 Uporedi Locke, John. Two Treatises of Government. § 6, 19.38; Ruso, Zan-Zak. Rasprava
o poreklu i osnovama nejednakosti medu ljudima. Prev. Milo§ N. DPuri¢. Kultura, Beograd.
1964., Knjiga I, poglavlje VIII,

32 Kant pokazuje da ljudi iz prirodnog stanja prelaze u stanje kulture u odredenom istori-
jskom kontekstu, pri ¢emu je upravo kolektivna snaga naroda kljucna za prevazilazenje im-
pulsa koji su u loSem smislu prirodni — nagonski, egoisti¢ni i samocentri¢ni. U njegovoj misli
nalazimo rudimente ideje o istorijskom kretanju i svrhovitosti, po kojima pojedinac, polaze¢i
od svoje prirode, postepeno oblikuje norme i svrhe koje mu omoguéavaju uskladivanje licnih
interesa sa zahtevima drusStvene i moralne zajednice. Kant, Immanuel. Um i sloboda: spisi iz
filozofije istorije, prava i drzave. Izbor, redakcija, prevod i predgovor Danilo Basta. Casopis
Ideje, Beograd.1974., str. 36-37.

33 Hobbes, Thomas. Leviathan. Poglavlje T i XIIL



120 ARHE XXII, 44/2025

dentnog tvorca do imanentnog principa koji pokrece istoriju ka jednakosti,
pravdi i autonomiji.’?

Autori poput Pola Bubia3s istrazuju kako Hegelova filozofija i inkorpo-
racija pravne teorije moze doprineti razumevanju univerzalnih vrednosti i
normativnosti, $to je od znacaja i za raspravu o prirodnom pravu. Bubio tvrdi
da Hegel prevazilazi moderni subjektivizam tako §to se Bog ne posmatra kao
apstraktni entitet odvojen od ljudskog iskustva, ve¢ kroz medusobnu relaci-
ju s ljudskim bi¢ima, pri ¢emu su samospoznaja snage licnosti 1 spoznaja
Boga medusobno zavisne. Ovaj pristup omogucava da univerzalne moralne
i normativne vrednosti ne ostanu puki apstraktni zakoni, ve¢ se ostvaruju
kroz prakti¢nu i epistemoloSku otvorenost pojedinca prema svetu i drugima.
Na taj nacin oblikuje se refleksivni okvir koji je sustinski povezan s idejom
prirodnog prava kao norme koja nadilazi Cistu subjektivnost i empirijske
pretpostavke.3°

Moze se zakljuciti, u duhu Hegela, da Bubio razmatra kritiku ili even-
tualnu integraciju teorija prirodnog prava kroz dijalekticki odnos subjekta
1 objekta, partikularnog 1 univerzalnog. Poseban akcenat stavlja se na unu-
trasnju, izvorno moralnu sferu prava i etike, pri cemu univerzalni principi
nisu shvaceni kao apstraktne norme, ve¢ kao regulativni principi koji se
ostvaruju kroz refleksivnu aktivnost subjekta u odnosu prema opstem. Ovaj
pristup omogucava razumevanje prirodnog prava i moralnih vrednosti kao
dinamicki relacijskih i kontekstualizovanih kategorija, ¢ime se prevazilazi
strogi formalizam i subjektivizam, a istovremeno naglaSava prakticna 1 epi-
stemoloska dimenzija univerzalnosti u stvarnom delovanju.

Istorijski proces subjekta, koji nastoji da ostvari razlicite svrhe u drustvu,
uvek je izlozen dijalektici saradnje i sukoba, budu¢i da ljudi nisu iskljucivo
moralna bi¢a, ve¢ imaju konkretne interese koji su po svojoj prirodi par-
tikularni i Cesto suprotstavljeni interesima drugih. Zbog toga svaka teorija
drustvenog ugovora ili normativnog uredenja mora uzeti u obzir ovu inte-
resnu dimenziju ljudske licnosti, balansirajuci izmedu univerzalnih principa
i partikularnih potreba, kako bi se obezbedila odrziva regulacija drustvenih
odnosa.

34 Kao $to pokazuje Hans Blumenberg, modernost ne po¢iva na pukom napustanju teoloske
slike sveta, ve¢ na njenom preobrazaju. Ideja Boga prenosi se u pojam samopostavljajuceg
subjekta, koji u sopstvenoj racionalnosti pronalazi izvor poretka i smisla. Blumenberg, Hans.
The Legitimacy of the Modern Age. MA: MIT Press, Cambridge, 1985, str. 63.

35 Bubbio, Paolo Diego.

36 Uporedi: Bubbio, Paolo Diego. God and the Selfin Hegel: Beyond Subjectivism. Albany,
NY: State University of New York Press, 2017, pp. 147-161.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 121

Hegel naglasava uvid da ,ljudska priroda” ukljucuje partikularne in-
terese koji su Cesto u sukobu, te da sama moralnost shva¢ena u modernom
univerzalizmu nije dovoljna za regulaciju drustvenih odnosa.3” U okviru
svoje filozofije gradanskog drustva (biirgerliche Gesellschaft), on prikazuje
pojedince kao multiplicirane subjekte bica Cije delovanje ima i privatnu i
javnu dimenziju. Gradansko drustvo omogucava ostvarivanje partikularnih
interesa, ali istovremeno zahteva institucionalnu regulaciju i sankcije kako
bi se sukobi posredovali i kako bi sloboda pojedinca mogla biti ostvarena u
okviru prava. Sloboda, po Hegelu, nije apsolutna ili arbitrarna volja, ve¢ se
ostvaruje kroz legislativni 1 politicki okvir koji posreduje izmedu partikular-
nog 1 univerzalnog, izmedu individualnog 1 opsteg, te omogucava stvaranje
etickog 1 normativnog poretka.

U logickom 1 ontoloskom smislu, spekulacija u okviru filozofije prava
ukljucuje ne-pravo i kaznu kao osnovne momente slobodnog duha, ¢ime se
implicitno priznaje neizbeznost sukoba. Sukob nije nesto Sto se iscrpljuje
u istorijskom toku, ve¢ ostaje trajno otvoreno — on je uvek prisutan u di-
namici ljudskih kretanja, preraspodele mo¢i i drustvenih interakcija. Ovaj
pristup implicira da materijalno stanje druStva nikada nec¢e biti u potpunoj
saglasnosti sa formalnim ili univerzalnim principima, jer sankcija i pravna
regulacija uvek ve¢ pretpostavljaju moguénost kr$enja normi.® Stoga, apso-
lutno i totalno ostvarenje idealnih principa nije moguce, Cak ni uz idealne
zakone; medutim, Hegelova filozofija prava tezi njihovom realizovanju kroz
stalno posredovanje izmedu partikularnog i univerzalnog, sukobljenog i
normativnog, pokazujuéi kako pravni i moralni poredak funkcionise unutar
dijalektike slobode i ogranicenja.

37 Uporedi: Milenko Perovi¢, Filozofija morala, str. 348.

38 Sabina Tortorela u svom ¢lanku The Necessity for Punishment in Hegel as a Right of
Freedom (2021) detaljno analizira Hegelovu teoriju kazne, fokusirajuci se na njenu ulogu u
obnovi univerzalnosti prava i njenoj funkciji obrazovanja u univerzalnom. Tortorela istice
kako kazna omogucava restauraciju univerzalnosti prava i igra ulogu obrazovanja prema
univerzalnom, suprotstavljajuc¢i se prirodnoj i neposrednoj volji. Kroz referencu na trage-
diju Eumenide, autor ukazuje na ograniCenja apstraktnog prava, da bi se zatim fokusirao na
gradansko drustvo, u kojem, zahvaljujuéi sudu i sudenju, kazna predstavlja stvarno pomirenje.
Koncepcija kazne odrazava status razlicitih trenutaka objektivnog duha, jer dok u apstraktnom
pravu Hegel postavlja problem racionalne osnove kazne, u gradanskom drustvu postavlja
pitanje njenog cilja i primenljivosti. Ovo dovodi ne samo do ponovnog razmatranja opozicije
izmedu retributivistiCke interpretacije s jedne strane i utilitaristicke s druge strane, ve¢ i do
isticanja da kazna ¢ini klju¢ za pristup pitanju validnosti prava, kao i za identifikaciju njegovih
kontradikcija. Videti: Tortorella, Sabina. ,,The Necessity for Punishment in Hegel as a Right of
Freedom.”ltalian LJ 7 (2021): 489., str. 491.



122 ARHE XXII, 44/2025

ZAKLJUCAK: JUSNATURALIZAM I SPEKULATIVNA TEORIJA
PRAVA: MOGUCNOST SARADNIJE?

lako profesor Perovi¢ preuzima odredene Hegelove uvide koji osvetlja-
vaju ograniCenja i dvosmislenosti jusnaturalisticke pravne paradigme3’, on
ipak priznaje vrednost ovih teorija. On istice da se idealitet prirodno-pravne
teorije nuzno mora eticki konotirati, bilo postavljanjem na nadvremenski uni-
verzalni princip opsSteg dobra, bilo uzdizanjem iz iskonstruisane egoisticke
nastrojenosti prema idealnom pravnom vazenju. Ono $§to je posebno korisno
za pravni praksis ovih teorija jeste njihova mocna argumentativna strategi-
Jja, koja omogucava da se oba aspekta — univerzalni principi i partikularne
vrednosti — uzmu kao merodavni kriterijumi u normativnom i prakticnom
delovanju.40

Proces slobode ne moze se razumeti jednostrano, ve¢ kroz trostruku
dinamiku opstosti, posebnosti i pojedinacnosti volje. Ova tri momenta nisu
samo logicke distinkcije, ve¢ predstavljaju istorijske, drustvene i ontoloske
modalitete u kojima se sloboda oblikuje. Opstost volje oznacava sposobnost
da obuhvati sve moguce svrhe ili da ih u potpunosti odbaci, dok posebnost
volje istice odredene interese nasuprot opstoj volji, uvodeé¢i dualizam ko-
nacnog 1 beskonacnog.*! Pojedinacnost volje sinteza je prethodna dva mo-
menta, konkretizujuéi beskonacne mogucnosti u odredene svrhe i sadrzaje.
Sloboda se, stoga, ne nalazi u apstraktnoj neodredenosti, niti u jednostranom
zadovoljenju partikularnih ciljeva, ve¢ u jedinstvu opsteg i posebnog, koje se
ostvaruje kroz konkretne drustvene oblike: pravo, moral, porodicu, gradans-
ko drustvo 1 drzavu.*2 Univerzalne vrednosti prirodnog prava ne funkcionisu
kao stati¢ni kodeks, ve¢ kao ziva dinamika u kojoj se opste i individualno
neprekidno posreduju, omogucavajuci kako kooperaciju, tako i sukob, a time
i otvorenost samog istorijskog procesa slobode. Ova perspektiva takode na-
glasava temeljni zadatak moderne filozofije prava: uskladivanje individual-
nih interesa 1 partikularnosti s univerzalnim zahtevima prava i zajednickog
zivota, §to otvara prostor za moderni pluralizam, gde slobodna individualnost
postaje unutrasnji izraz opsteg i nosilac prava na razliku.

U zakljucku je mozda potrebno ista¢i da kriticka snaga junsnaturalizma
proisti¢e iz utemeljenja u sferi moraliteta, odnosno iz dubinske snage i nei-

39 Perovi¢ Milenko. Prakticka filozofija, str. 212.

40 Tbid, str. 168.

41 Perovi¢, Milenko A. ,,Hegelova fenomenologija volje i stav pluralizma.” Filozofska is-
trazivanja 26.1 (2006): 23-26., str 24-25.

42 Tbid.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 123

scrpnosti subjektivnog prava. Upravo ta negativna dimenzija — sposobnost
da se postojece dovede u pitanje i ospori puko vazenje zakona — oblikuje nje-
govu univerzalnu energiju. U tom smislu, prirodno pravo nije stati¢ni skup
vecnih normi, ve¢ najdublja unutrasnja istina subjektivnosti, koja se ostva-
ruje kroz procese posredovanja, sukoba i istorijske borbe. Kod Hegela ovo se
ocituje u strukturi slobode, koja uvek ukljucuje nepravo, kaznu i moguénost
krsenja normi kao nuzne momente duha, dok kod Bloha ono poprima oblik
nadolazeéeg horizonta, otvaraju¢i prostor buduéem ostvarenju ljudskog
dostojanstva. Time prirodno pravo sti¢e univerzalnu vaznost: ne kao puka
dogma, ve¢ kao unutrasnja kriticka energija subjektivnosti, koja u istorijskim
procesima stalno prevazilazi datost i tezi ostvarenju ideje pravde.

LITERATURA

Bloh, Ernst. Naturrecht und menschliche Wiirde. Suhrkamp, Frankfurt am Main,
1961.

Blumenberg, Hans. The Legitimacy of the Modern Age. MIT Press, Cambridge, MA,
1985.

Belfiore, Elizabeth S. Tragic Pleasures: Aristotle on Plot and Emotion. Princeton
University Press, Princeton, 1992.

Bubbio, Paolo Diego. God and the Self in Hegel: Beyond Subjectivism. State
University of New York Press, Albany, NY, 2017.

Burns, Tony. ,,Hegel and Natural Law Theory.” Politics, vol. 15, no. 1, 1995, pp.
27-32.

Chernilo, Daniel. The Natural Law Foundations of Modern Social Theory: A Quest
for Universalism. Cambridge University Press, Cambridge, 2013.

bikanovi¢, Mina. ,,Legitimitet i legalitet. Problem utemeljenja filozofije prava.” Arhe,
vol. 28,2017, pp. 7-24.

Fiala, Andrew. ,,The Vanity of Temporal Things: Hegel and the Ethics of War.” Studies
in the History of Ethics, 2006.

Giiremen, Refik. ,,The Myth of Protagoras: A Naturalist Interpretation.” Méthexis,
vol. 29, no. 1, 2017, pp. 46-58.

Habermas, Jirgen. Faktizitit und Geltung: Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts
und des demokratischen Rechtsstaats. Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1992.

Hegel, G. W. F. Fenomenologija duha. Translated by V. Sonnenfeld, Kultura, Zagreb,
1995.

Hefe, Otfried. Pravda. Akademska knjiga, Novi Sad, 2001.

Hegel, G. V. F. Enciklopedija filozofskih znanosti. Veselin Maslesa, Sarajevo, 1965.

Hegel, G. W. F. O vrstama naucne obrade prirodnog prava. Translated by Aleksa
Buha, Dosije Studio, Beograd, 2020.

Hegel, G. W. F. Osnovne crte filozofije prava. Translated by D. Grli¢, Veselin Maslesa,
Sarajevo, 1989.

Hobbes, Thomas. Leviathan. Edited by C. B. Macpherson, Penguin Books, London,
1985.



124 ARHE XXII, 44/2025

Kant, Immanuel. Metaphysical Elements of Justice. Translated by John Ladd, Hackett
Publishing Company, Indianapolis/Cambridge, 1999.

Kant, Immanuel. Um i sloboda: spisi iz filozofije istorije, prava i drzave. Edited and
translated by Danilo Basta, Ideje, Beograd, 1974.

Locke, John. An Essay Concerning Human Understanding. Edited by Peter H.
Nidditch, Oxford University Press, Oxford, 1975.

Locke, John. Two Treatises of Government. Edited by Peter Laslett, Cambridge
University Press, Cambridge, 1988.

Platon. Protagora,; Gorgija. Kultura, Beograd, 1968.

Platon. Drzava. BIGZ, Beograd, 2002.

Platon. Odbrana Sokratova, Kriton; Fedon. Beogradski izdavacko-graficki zavod,
Beograd, 1982.

Perovi¢, Milenko. Filozofija morala. Cenzura, Novi Sad, 2013.

Perovi¢, Milenko A. ,,Hegelova fenomenologija volje i stav pluralizma.” Filozofska
istrazivanja, vol. 26, no. 1, 2006, pp. 23-26.

Perovi¢, Milenko. Prakticka filozofija. Cenzura, Novi Sad, 2004.

Ruso, Zan-Zak. Rasprava o poreklu i osnovama nejednakosti medu ljudima. Translated
by Milos N. Puri¢, Kultura, Beograd, 1964.

Rousseau, Jean-Jacques. The Social Contract and Discourses. Translated by G. D. H.
Cole, J. M. Dent & Sons, London, 1913.

Todorovi¢, Tanja. ,,Filozofsko poreklo teorije drustvenog ugovora.” Politeia — Naucni
Casopis Fakulteta politickih nauka u Banjoj Luci za drustvena pitanja, vol.
7, no. 14,2017, str. 113-128.



LICNOST, OTPOR I MORALNA ODGOVORNOST 125

TANJA TODOROVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

PERSONALITY, RESISTANCE, AND MORAL
RESPONSIBILITY: A JUSNATURALIST INSIGHT INTO
HEGEL — DEDICATED TO PROFESSOR MILENKO A.
PEROVIC

Abstract: The aim of this research is to examine the relationship between Hegel's
philosophy of right and the tradition of jusnaturalism, emphasizing how these two
philosophical-legal paradigms both differ and complement one another. Jusnaturalism
rests on the ontological assumption of human nature endowed with logos and seeks to
define immutable norms of law, whereas Hegel, through the dialectical and historical
development of spirit, demonstrates how inner freedom necessarily realizes itself
through the moments of actuality and becomes objectified in external institutions. The
key link between these theories lies in the concept of double legality — the ,,inner”,
which guarantees the meaning and justification of law, and the ,,outer”, which
ensures its effective form. Professor Milenko A. Perovi¢ particularly emphasized the
importance of the dual aspect of conflict and cooperation in the constitution of the
social community within Hegel’s phenomenology of will, which also resonates with
theories of the social contract. The research shows a fundamental affinity between
these paradigms, indicating that the idea of change and conflict is inherent to both
the jusnaturalist traditionand the theory of the historical development of law. In this
way, the natural and rational origin of law is highlighted alongside its historical and
institutional realization, within a complementary relationship.

Keywords: conflict, Hegel, law, jusnaturalism, phenomenology, social contract,
spirit, will

Primljeno: 31.8.2025.
Prihvaceno: 31.10.2025.






Arhe XXII, 44/2025

UDK 340.12 Rawls J.

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.127-137
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

SPAHIJA KOZLIC!
Univerzitet u Zenici, Pravni fakultet, BiH

AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA

Sazetak: Knjiga Teorija pravde americ¢kog filozofa i teoreticara prava Johna Rawlsa,
koja je iz stampe izasla 1971. godine, (ne)ocekivano je izazvala ogromnu paznju,
ne samo medu filozofima i pravnim teoretiarima, nego i u $iroj ¢italackoj publici.
Stavovi u knjizi su u najve¢oj mjeri utemeljeni na kritici postoje¢ih dogmatskih i
normativistickih strujanja ideoloski oslonjenih na liberalizam i utilitarizam, te na
reafirmiranju filozofije prirodnog prava koja traga za aksio-etickim korijenima
pozitivno-pravnih normi. Legitimiraju¢i osnovne postulate liberalizma (koji su u
razli¢itim rudimentarnim filozofskim formama prisutni jo§ od stare Gréke), Rawls
apeluje na potrebu ustanovljavanja socijalne pravde kao korektiva slobodi ¢ovjeka
da tezi ekonomsko-materijalnom bogatstvu, takvog korektiva kojim se omogucava
dostojanstven zivot svim c¢lanovima drustva nezavisno od zateenog socijalnog
statusa ili zivotnih Sansi.

Kljuéne rijeci: pravda, nepristrasnost, prirodno pravo, principi, jednakost, socijalna
pravda

Kada je pisao popularnu interpretaciju 7eorije pravde Johna Rawlsa Ro-
bert Zimmer je ovu knjigu nazvao svojevrsnom filozofsko-pravnom Pepelju-
gom. Djelo je imalo ,,sve predispozicije da nikada ne bude prodato”2. Pisano
je prili¢no suhoparnim, ali dosta pedantnim jezikom, dok sam autor nije volio
bilo kakav publicitet i mucao je prilikom govorenja. No, nekih desetak godi-
na poslije, zabiljezeno je nevjerovatnih dvije hiljade radova kojima se autori
osvréu na ovu knjigu. U vecini njih se moze naci stav kako se radi o jednom
od najvaznijih filozofskih radova druge polovine 20. stoljeca. To je zato Sto
Rawls na jedan bitno novi nacin pristupa definiranju pravde, drugacijem od
mnoStva prisutnih interpretacija od Platona naovamo. Primjerice, Platonov
princip pravednosti (zabiljezen u njegovoj DrzZavi) pociva na jednakosti
prema sposobnostima, odnosno kompetencijama, te, s tim u vezi, temelj je
klasnoj organizaciji drzave aristokratske provenijencije. Podsjetimo, Platon

I E-mail adresa autora: spahija@gmail.com
2 Robert Cimer, Kapija filozofa. Kljuc za klasicna dela, Laguna Beograd, 2011, str. 248.

127



128 ARHE XXII, 44/2025

drustveno-drzavni ustroj idealisticki vidi kao skladnu zajednicu uredenu po
uzoru na ljudsku dusu. Dusa je, pri tome, trihonomna meduzavisna tvorevina
ustrojena prema sposobnostima i pripadaju¢im nadleznostima i obavezama.
Um, volja i nagoni su hijerarhijski postavljeni upravo prema kompetencija-
ma.

Pravednost koja kao ,,savjest” stoji iznad triju vrlina (mudrosti, srca-
nosti i umjerenosti) jest, na izvjestan nacin, najvisa vrlina jer po njoj ove
prethodne upravo jesu takve. Ovakva pravednost se moze ukratko definirati
kao stav da svako u zajednici treba Ciniti ono za S$ta je najsposobniji, za §ta je
predodreden, odnosno kakva je dominantna njegova narav i to je (naslucuje
se u nekim dijalozima) bozanska sudbina (stgr. Oeia poipa). Na ovom mjestu
je nuzno progovoriti i o pojmu koji je najtjeSnje vezan za pravednost i koji
je u povijesti svagda bio u srediStu zanimanja filozofije politike i filozofije
prava. To je pojam jednakosti. Po tom pitanju je Platon na neki nacin preteca
kasnijeg Aristotelovog distingviranja dvije vrste pravednosti (geometrijske
i aritmeticke), jer on, pravecéi slicnu podjelu, daje prednost geometrijskoj
pravednosti Sto je u direktnoj saglasnosti s njegovim razumijevanjem ovog
pojma.

Dakle, za razliku od geometrijske pravednosti koja se temelji na zasluga-
ma i sposobnostima, aritmeticka zeli ¢isto numericki, dijele¢i svakome isto,
sugerirati kako su svi ljudi u osnovi jednaki, s ¢ime se Platon ne slaze. Nai-
me, uzrok losih drustvenih uredenja treba traziti u nijekanju stvarnog stanja,
a ono je takvo da su ljudi po naravi razliciti po svojim sposobnostima pa,
kada se to desi, jednaki dobijaju nejednako, a nejednaki jednako3. Umjesto
toga, Platon sugerira ,,nejednaku jednakost”, odnosno pravednost koja se te-
melji na sposobnostima, a ne isklju¢ivo na factu formalne egzistencije u po-
lisu. Prema Hegelovom razumijevanju Drzave i Zakona pravednost egzistira
kod Platona iskljucivo u drzavi: ,,Pravo predstavlja zivot slobode, stvarnost
onoga ko je samosvestan, realnu stranu i formu duha. Drzava je objektivna
stvarnost prava. Pravo je duhovno i unutrasnje samostalno bice, koje zeli da
zivi, koje je djelotvorno — sloboda koja sebi daje zivot; stvar je moja, to znaci
ja postavljam svoju slobodu u tu spoljasnju stvar.”*

Nasuprot Platonovim i kasnijim uvrijezenim tumacenjima (zateCenim u
razli¢itim pravno-filozofskim spisima), Rawls pojmu pravde pristupa kroz
prizmu moralne cestitosti koja je s onu stranu drzavnog zahtjeva za stabil-
nost bez obzira na zahtjeve gradana. Dakle, Teorija pravde hoce da pokaze
opravdanost stavova gradana za promjenama koje se manifestiraju kroz nji-

3 Up. Platon, Zakoni, BIGZ, Beograd, 1971.
4 G. W. F. Hegel, Istorija filozofije, 2, BIGZ, Beograd, 1983, str. 221.



AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA 129

hova neotudiva prava. S tim u vezi, druStvo se ne treba tretirati, niti njegova
organizacija kreirati po uzoru na Platonov konceptualni politi¢ko-pravno-
moralni utopizam, niti se u njegovoj pravnoj stvarnosti parcijalno pozivati
na moderni liberalizam. Na samom pocetku knjige Rawls je nedvosmislen u
pogledu uloge pravde:

,Pravda je prva vrlina druStvenih ustanova, kao §to je istina prva vrlina sistema
misljenja. Jedna teorija koliko god bila elegantna i ekonomicna mora se odba-

efikasni i dobro uredeni, moraju se reformisati ili ukinuti ako su nepravedni.”

Prema vizuri Rawlsa, zajednicu treba razumijevati kao drustveni ugovor
na principima solidarnosti, odnosno fer-pleja. Ovaj je zahtjev po svojoj susti-
ni modifikacija klasi¢nog koncepta drustvenog ugovora uz uvazavanje mo-
ralne druStvene norme koja se, posebice u okviru liberalizma, u znatnoj mjeri
reducirala. Da je zauzeo kriticki stav prema trenutnim teorijama prava (i
morala) vidjelo se po njegovom evidentnom udaljavanju od utilitarizma, jer
korisnost ne treba biti pravilo procjene moralnosti i pravednosti nekog Cina.
Bitnije je uzimati u obzir obostrano prihvacena pravila u ugovoru, odnosno
provesti ih bez obzira da li oni idu u nasu korist ili na nasu Stetu, to jest da se
u odredenim situacijama ponasamo na odredeni (dogovoreni) naéin. Citajuéi
Rawlsa, Zimmer ¢e reci da je on uspostavio neku vrstu ,,utilitarizma pravila”,
jer ,,prema njemu, dobrobit drustva zavisi od poStovanja umnog drustvenog
sistema pravila”®.

Sta bi onda bile pravedne drustvene institucije? Pitanje smjera na mo-
gucénost definiranja pravednosti konkretnog pravno-politickog ustroja neke
zajednice 1 to takve pravednosti koja se ne mora nuzno poklapati sa subjek-
tivnim osje¢ajem za pravdu, Sto znaci da integritet i dostojanstvo subjekata
(pojedinih gradana) ne trebaju biti u funkciji nekog potencijalnog opceg
dobra. Konacna odluka Rawlsova je bila napuStanje pozicije utilitarizma
buducéi da ovaj koncept nema adekvatnog odgovora na to kako doci do soci-
jalne sigurnosti i nepovredivosti prava. Kako, onda, do¢i do pravednosti kao
nepristrasnosti za kojim on traga?

Moguce je to izvesti iz hipoteze o preddrustvenom, odnosno prijenorma-
tivnom stanju, koje je Cesto predmet rasprava teoreti¢ara drustvenog ugovora
i temeljne naravi ¢ovjeka spominjuci pri tome Johna Lockea, Jean-Jacques
Rousseaua i Immanuela Kanta. ,,Osnovna ideja je da principi pravde za
osnovnu strukturu drustva jesu predmet izvorne saglasnosti. To su principi za

Dzon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 21.
6 Robert Cimer, Kapija filozofa. Kljuc za klasicna dela, Laguna Beograd, 2011, str. 252.



130 ARHE XXII, 44/2025

koje slobodne i racionalne osobe smatraju da bi unaprijedili njihove interese
ako bi ih prihvatili u nekom pocetnom polozaju jednakosti, kao one koje
odreduju temeljne uslove njihovog udruzivanja. Ovi principi treba da reguli-
Su sve dalje sporazume; oni blize odreduju vrste drustvene saradnje u koju se
moze stupiti i oblike vlasti koji se mogu ustanoviti. Ovakav nacin bavljenja
principima pravde nazvacu pravdom kao nepristrasnost”’(kurziv S.K.).

To su manje-viSe pitanja o apsolutnoj slobodi i apsolutnoj nesigurnosti
kao njenom antipodu, te traganju za normom koja svoj cilj ne crpi u una-
prijed utvrdenoj drustvenoj poziciji pojedinaca. Bitne ¢inioce takozvanog
prirodnog stanja (sloboda, zivot, privatna svojina) nuzno je zastititi ¢lano-
vima drustvenog ugovora i smjestiti ih u osnovna prava i slobode ¢ovjeka.
Ova pitanja postaju osnovni principi normativnog uredenja koji su utkani u
temelje drustva. Da su pitanja o aksioloskom osloncu drustvenog normiranja
u fokusu Johna Rawlsa vidljivo je 1 po njegovom uvjerenju o vaznosti pravde
u drustvu jednako kao §to je to istina u nau¢nom saznanju. Pocetak rasprave
o pravdi kao nepristrasnosti nuzno upucuje na generalni, najopcenitiji izbor,
a to su prvi principi pravde koji trebaju dobiti druStvenu saglasnost.

Da bi jasnije oslikao svoj stav Rawls primjenjuje ,,kopernikanski obrat” u
odnosu na tadasnje utilitaristicko uvjerenje po kojem pravda zavisi od dobra,
$to znaci da je dobro nadredeno pravednom. Naime, suprotno utilitaristickom
stavu, pravedno je u aksioloskom smislu nadredeno dobrom, ne obrnuto. Na
sceni je, evidentno, rascjep izmedu liberalistickog preferiranja sloboda i gra-
danskih prava po svaku cijenu i socijalistickih principa socijalne jednakosti
ljudi. Time je dodatno iskristalisao svoj aksioloski princip pravednosti kao
nepristrasnosti i valja ga razumijevati i pratiti kroz Cetiri vizure, i to samog
principa pravednosti, ustavnih temelja druStvene organizacije, skupu proved-
benih zakona i modalitetima njihove primjene, pri ¢emu je zadaca filozofije
prava da se najviSe fokusira na prvu budu¢i da su to temeljni aksioloski
principi. Govorec¢i o njima Rawls slijedi modernu filozofiju prirodnog prava
po kojoj su moguci univerzalni i na umu zasnovani principi pravde koji bi
trebali prethoditi bilo kojem konkretnom normativnom poretkus. Smisao
konkretnog ustava je, time, izmedu ostalog i utvrdivanje mehanizama da niko

7 Dzon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 28.

8 Prirodno pravo je, na izvjestan nacin, pravo sustine ili suStastveno pravo kao neka vrsta
naravi koja se, kao njena bit, pretpostavlja pozitivnoj pravnoj normi, odnosno (ukoliko ga
individualiziramo) prirodno pravo govori o pravu na individualnu sustinu u smislu temeljnog
zahtjeva da ¢ovjek bude uvazavan, potvrdivan i neometan u svojim nakanama da ostvari svoju
ljudsku bit, a njegova je bit da bude slobodan. Konac¢no, prirodno pravo nosi u sebi zahtjev
da djelujemo po duznosti koja je u nasoj naravi kao roda i vrste, te se time pokazuje kako je
ljudska egzistencija bivstvovanje u pravu i putem prava.



AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA 131

u socijalnom smislu ne bude na margini zajednice. Govoreci dalje o prirod-
nom stanju ili prastanju, on poziva na uspostavu umske ravnoteze izmedu
subjektivnih stavova o pravednosti, jer su one neminovnost, buduci da su
ljudi skloni vlastite interese imenovati op¢im. Stavovi neodoljivo podsjecaju
na Aristotelovo razumijevanje pravednosti i potrebu objektivnog normira-
nja zajednice. Jer, prema Stagiraninu, pravednost postoji tamo gdje medu
ljudima ima zakona, a zakon je ondje gdje medu ljudima ima nepravde, pa
tako pravednost jest razlikovanje nepravednog od pravednog. Tamo gdje je
nepravda, tu je i nepravedno djelovanje ili ¢injenje nepravde. Ona je prisutna
u situacijama kada pojedinac sebi uzima previse onoga ,,5to je za sve dobro”,
a premalo onoga §to je u zajednici loSe. Iz tih razloga, decidan je Aristotel, u
drzavi treba viadati nacelo, a ne covjek, jer on ¢esto donosi odluke za sebe, a
ne za polis i tako vrlo lako postaje tiranin.?

Gotovo cijela peta knjiga Nikomahove etike, kao §to je poznato, posve-
¢ena je pojmu, definiciji 1 raspravi o razli¢itim aspektima pravednosti. S
tim u vezi, Aristotel se u prvom dijelu oslanja na Platonovo razumijevanje
pravednosti kao ,krovne” vrline ali, referiraju¢i se na konkretne socijalne
odnose u Atini, nastoji putem ovog pojma uputiti eticke poruke kako je ona,
kao najvisa vrlina, pretpostavka istinskog pravednog djelovanja, te je time
pravednost istovremeno jedna posebna vrsta znanja i moguénosti da se ona
ozbilji u konkretnim drustvenim odnosima. Osim §to je savrSena, pravednost

U okviru starogrcke filozofske tradicije mislioci su pod pravom ,,razumijevali ono §to svakom
‘njegovu sustinu nalaze, zasniva i na nju obavezuje (0épc) i (shodno tome) ‘Sto mu pripada po
njegovoj sustini’. To §to svakom pripada kao ono $to on jeste i tako kako on jeste nazivali su
diun. Tako je Homer nazivao 0¢puc zivotnu zajednicu muskarca i Zene, zajednicu mira gosta
i domacina, kuénu zajednicu roditelja i djece, ali i susret ljudi i bogova u kultu 0¢uuc, jer ona
opredjeljuje, zasniva i obavezuje svako socijalno zivljenje. Aixn bijase ono §to je gostu u po-
jedinosti pripadalo prema njegovom rangu; ono §to neki ratnik ne smije zahtijevati od vojnog
logora; $to se pristoji da neki domacin ¢ini” (Vidjeti: E. Wolf, Problem ucenja o prirodnom
pravu: pokusaj orijentisanja, Filozofski fakultet u Banjoj Luci, Banja Luka, 2013.).

Sofokle ovaj odnos, kroz usta Antigone, oslikava kao supremaciju bozijeg zakona nad zako-
nima smrtnih vladara. Ovaj se odnos najjasnije vidi u razgovoru Kreonta i Antigone: ,,Kreont:
Da I’ znala si za nalog naredenja mog? / Antigona: Dakako da sam znala. Svima bjeSe znan.
/ Kreont: Pa kako da se drznu unato¢ tom? / Antigona: Jer nalog, o kom zboris, ne proglasi
Zeus, / nit Pravda, ukucéanka svijeta podzemnog, / ve¢ oni drugi zakon dase ljudstvu svem. /
Ja ne smatrah tvoj nalog tako svesilnim, / da mogao bi smrtnik boziji krSit glas, / $to vjecit je
i ako nikad nepisan. / Ne zivi bozija rije¢ od dana danasnjeg i nije tek od jucer, / vje€an joj je
vijek 1 nitko ne zna otkad za nju znade svijet.” (Up. Sofokle, Antigona, prev. Bratoljub Klai¢,
Svjetlost, Sarajevo, 1985, 49. i dalje.).

9 Vidjeti: Spahija Kozli¢, Filozofija prava, Univerzitet u Zenici, Zenica 2015.



132 ARHE XXII, 44/2025

je 1 najveca vrlina; ona nije dio vrline ,,nego je cijela krepost, dok oprecna
nepravednost nije dio poroka, nego je cijeli porok™10,

Pitanje o prirodnom pravu, od prvog momenta kada se ono postavlja, u
najbitnijem smjera ka aksioloSkim nacelima, ali i ontoloskim fundamentima
na kojima pocivaju ili trebaju pocivati pravne norme i ono je, s manjim ili
vecim intenzitetom, napeto od sofista do savremenih teoreticara prava. To je,
izmedu ostalog, i zato §to, tragajuci za uzrocima i moralnim fundamentima
prava, svagda propitujemo da li pravni ethos pociva na onoj individualnoj
ki, eudaimonisticki ili metaeti¢ki pristup u vrednovanju pozitivnih pravnih
normi. Nadalje, time se ontoloski pita i da li je mogucée govoriti o nekoj vrsti
obavezujuceg, subordiniraju¢eg ideala prava koji povijesno generira bilo
koju normu ili pravni sistem u cjelini. S tim u vezi, valja pitati i da li je i ka-
kvu transformaciju imala ideja prirodnog prava od antickog do savremenog
doba, te da li su ovakve (zapadnoevropske) rasprave primjenjive i na ostale
kulture, posebice pravne. Takvo je pitanje vazno, jer se vise od dva milenija
teoretiCari, posebno oni koji se bave filozofijom prava, njime bave bilo u
formi dualistic¢kog razgranicenja ili diskrepancije izmedu prava koje postoji
po prirodi od onog konvencionalnog, dakle pozitivnog, bilo u vezi sa ,,svr-
hom, etickom osnovom i trajnim principima drustvene kontrole”!!. Ono je
aktuelno i zbog uvjerenja pravnih pozitivista-dogmaticara kako je filozofska
refleksija prava nepotrebna, jer je, iz njihove vizure, u razmatranjima prava
dovoljno kretati se isklju¢ivo u okvirima pozitivnih pravnih normi.

Rawls u svome razumijevanju pocetnih premisa pravednosti govori o
potrebi razgranicenja dva vazna principa: ,,prvi zahtijeva jednakost u propisi-
vanju osnovnih prava i duznosti, dok drugi drzi da su drustvene i ekonomske
nejednakosti, na primjer nejednakosti u pogledu bogatstva i vlasti, pravedne
samo ako imaju za posljedicu poravnavajuce dobiti za svakoga, a posebno za
one ¢lanove drustva koji su u najnepovoljnijem polozaju”!2.

Elaboracija Johna Rawlsa je, dakle, nesto drugacija, jer objasnjenje pri-
rodnog stanja i prvobitnog ugovora Rawls iznalazi kroz pojmove maksimin
i maksimaks strategije, odnosno maximum-minimorum, $to ¢e reci da treba
teziti maksimumu minimalnog, jer nikada se ne moze znati na kojoj ¢e se
ljestvici nac¢i pojedinac, a ne maksimaks strategiji koja je rizi¢na buduci da
njome stremim najve¢em mogucem profitu u budu¢oj normativno uredenoj

10 Aristotel, Nikomahova etika, Globus, Zagreb, 1988., str. 90. (1130a8-13)

11 Rosko Paund, Uvod u filozofiju prava, prev. Nikola S. Krznari¢, CID, Podgorica, 1996.,
str. 39.

12 Dzon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 31.



AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA 133

zajednici. Na tom mjestu on dolazi do dva najvaznija principa pravde. Evo
kako ih definira:

,»Prvo, svaka osoba treba da ima jednako pravo na naj$iru shemu jednakih
osnovnih sloboda, koja je spojiva sa slicnom shemom sloboda za druge. Drugo,
drustvene i ekonomske nejednakosti treba da budu uredene tako da je istovre-
meno: (a) razumno ocekivati da budu svakome od koristi, i (b) da su povezane
sa polozajima i sluzbama koji su otvoreni za sve.”!3

Prvi princip neodoljivo podsje¢a na Kantovo razumijevanje prava: ,,Pra-
vo je ogranicenje slobode svakoga na uvjete mogucnosti slaganja sa slobo-
dom svakoga drugog, ukoliko je ova moguc¢a prema opéem zakonu; a javno
pravo je skupina izvanjskih zakona, koji ¢ine mogu¢im jedno takvo opce
slaganje.”!4 S obzirom na to da se svako ogranicenje slobode voljom nekog
drugog smatra prisilom, te da je gradansko uredenje odnos slobodnih ljudi
putem drustvenog ugovora, onda, prema Kantu, proizlazi da su svi ljudi (bez
Stete po njihovu slobodu u okvirima zajednickog zivljenja) na jednak nacin
pod prinudom ,,jer tako ho¢e sam um a priori koji se ne odnosi ni na kakvu
empirijsku svrhu (ili nesto tome sli¢no $to je sve obuhvaceno opéim imenom
sreée)”’1s,

Drugi Rawlsov princip se, dakle, tice drustvene i ekonomske jednakosti
putem kojih se mozZe ocekivati korist za sve i otvorenost kao priliku ili $ansu
za sve. Konkretnije, staro pravilo pravednosti po kojem svi gradani imaju
pravo traziti maksimum temeljnih sloboda i gradanskih prava je reafirmirano,
dok se otvorenost (drugi princip) odnosi na pravednost prilikom raspodjele
materijalnih dobara. Jedan je ugao vezan za distributivnu pravednost zarad
socijalne pravde, te takozvanu pravednost Sansi putem koje se otvara mo-
gucnost za drustveno napredovanje. Novum u interpretaciji drugog principa
ogleda se u zahtjevu (koji se u bitnom razlikuje od klasi¢nog liberalizma)
da se kontinuirano misli o poziciji 1 statusu gradana u stanju socijalne potre-
be, ¢ime Rawls apeluje na jacanje socijalnih segmenata savremene drzave i
njihovu garanciju u pravnim sistemima. Dakle, od moguénosti bogacenja u
drustvu vaznije je osigurati donju granicu siromastva kojom drzava garan-
tuje takozvani minimum staranja, odnosno osiguranja minimalnih uslova
egzistencije gradana koje treba osigurati drzava. On to jasno oslikava kroz
princip drustvene i ekonomske nejednakosti kako bi se ostvarilo sljedece:

13 Ibidem, str. 70.

14 Immanuel Kant, O opcoj izreci: to bi u teoriji moglo biti ispravno, ali ne vrijedi u praksi,
u: Immanuel Kant, Pravno-politicki spisi, Politicka kultura, Zagreb, 2000., str. 74.

15 Jbid., str. 74-75.



134 ARHE XXII, 44/2025

,,a) od najvece dobiti onima u najnepovoljnijem polozaju, u skladu sa princi-
pom pravedne Stednje, i b) da se odnose na sluzbe i polozaje koji su otvoreni za
sve pod uslovima nepristrasne jednakosti moguénosti.”16

Prema nekim interpretacijama, Rawls ovim ne trazi nikakvu uravnilovku,
odnosno socijalnu jednakost po svaku cijenu, nego se radi o takvoj raspodjeli
bogatstva koja nece biti na Stetu opstanka siromasnih slojeva drustva. Narav-
no, princip jednakih Sansi (koji je dominirao u pravnim i etickim rasprava
tokom novovjekovlja), te formalna garancija jednakopravnosti nisu dostatni
u zajednici buduci da svi ljudi nemaju jednake Sanse, bilo fizioloske (razli-
cite vrste hendikepa) ili socijalne (zateCeni drustveni polozaj). Iz tih razloga
nuzno je napraviti novi moralni iskorak koji se u etici etablira kao pozitivna
diskriminacija.

Ovdje valja, ipak, biti jasan pa konstatovati da Rawls u svojoj sustini
ne napusta pozicije liberalizma, ali ih pokuSava korigovati zahtjevima soci-
jalisti¢kih ideja pri ¢emu se ne smije upasti u zamku umanjenja privredne
efikasnosti kao rezultata manje motiviranosti za proizvodnju materijalnih do-
bara. Iz tog razloga on i govori o pravdi kao nepristrasnosti, principu kojim
se garantuju osnovne slobode gradana i on je fundamentalan, dok se, s druge
strane, socijalna pravda mora biti iznad ekonomske efikasnosti po svaku ci-
jenu. Rawls hoce reci da se bogacenje ne smije desiti na ra¢un siromasnih i
pravni sistem mora imati odgovor na takvu gramzivost.

lako zvu¢i pomalo utopijski, moguée je napraviti ekvilibrij izmedu
ekonomskog uspjeha i socijalne pravde, izmedu prava na profit i prava na
dostojanstvenu egzistenciju gradana. Na ovom mjestu se vidi razlika izmedu
koncepta bezuslovne jednakosti (o ¢emu manje-viSe govore teorije i stavovi
socijalistiCke provenijencije) u odnosu na socijalnu pravdu, ali i razlika u
odnosu na liberalisticki zahtjev za progresom po svaku cijenu. Prvi princip
podrazumijeva osnovne slobode u pogledu zastite slobode vjeroispovijesti,
savjesti, govora, udruzivanja... bez bilo kakve diskriminacije gradana na
osnovu boje koze, porijekla ili socijalnog statusa.

ZAKLJUCAK

Svojim stavovima John Rawls pledira na pravednost koja je moralna
kategorija, na politiCko-pravne sisteme koji normu trebaju kreirati u kontek-
stu zahtjeva Covjeka da bude sretan, a takav jest ukoliko je pravna norma

16 Dzon Rols, Teorija pravde, CID, Podgorica 1998, str. 279.



AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA 135

kompatibilna sa vrijednostima i zahtjevima ljudi za dobrim zivotom. Konac-
no, zakoni nuzno trebaju biti u skladu sa ljudskom prirodom, te je time on
vrlo jasan protagonista filozofije prirodnog prava koja se u drugoj polovici
20. stolje¢a budi iz ,,dogmatskog drijemeza”, odnosno nakon evidentnog
neuspjeha normativistickih teorija prava s kraja 19. i u prvoj polovini 20.
stoljeca. Jo§ jednu bitnu dimenziju, mozda vise indirektno, potencira u svojoj
knjizi, a to je kritika podrazumijevajucih interpretacija demokratije kao ,,sve-
tog” koncepta drustvenog normiranja i djelovanja. Umjesto takvog, naviknu-
tog i povr$nog stava, potrebno je demokratiju tretirati viSe kroz ubjedenje, a
manje putem navike, odnosno zadaca je filozofije, posebice filozofije prava,
podastrti valjane vrijednosti pravne norme koje ¢e gradanima biti moralno
prihvatljive, te ¢e time one biti razlog potencijalne ljudske srece.

S tim u vezi, valja vazda akcentirati kako se pravna nauka primarno fo-
kusira na drustveno djelovanje, ali pocesto nije u stanju do kraja sagledati
motivaciju za njega koja je stvar etike, jer je ona, (dakle motivacija) u nutrini
svakog pojedinca, to jest u foro interno, dok je ¢in sdm predmet izvanjskog
sudenja koje je forum externum ili forum iuris, jer pravna drzava ne moze
,»vidjeti” duSe svojih gradana. Uprkos tome, u pravnoj nauci i dalje dominira
Kelsenovo gotovo farizejsko uputstvo da je pravo per se samodovoljno, da je
izgradeno nezavisno od moralnih principa te da nema prava osim pozitivnhog
prava. Ovakva intencija pravne teorije i prakse, oslonjena na neoliberalnu
ideologiju profita i mo¢i po svaku cijenu, opasna je redukcija prava kojom se
namece brisanje prava i pravi¢nosti, a pravicnost (primjerice, u vidu odbija-
nja postivanja normi koje su nemoralne i za koje ne postoji unutrasnje odo-
bravanje pojedinca) tretira samo kao opsjenarstvo i utopiju. Zato je Rawlsov
napor i poziv da se kreiraju zakoni po mjeri ljudi i osloncem na moralnu
normu od izuzetne vaznosti i svakako je poticajan za kritiku ,,obezljudenog
prava”, kojem, pogotovo na medunarodnoj razini (medunarodnom pravu)
svakodnevno svjedo¢imo.

LITERATURA

Aristotel: Nikomahova etika, Globus, Zagreb 1988.

Cimer, Robert: Kapija filozofa. Kljuc za klasicna dela, Laguna, Beograd 2011.

Hegel, G. W. F: Istorija filozofije, 2, BIGZ, Beograd 1983.

Kant, Immanuel: O opcoj izreci: to bi u teoriji moglo biti ispravno, ali ne vrijedi u
praksi, u: Immanuel Kant, Pravno-politicki spisi, Politicka kultura, Zagreb
2000.

Kozli¢, Spahija: Filozofija prava, Univerzitet u Zenici, Zenica 2015.

Paund, Rosko: Uvod u filozofiju prava, CID, Podgorica 1996.



136 ARHE XXII, 44/2025

Platon: Zakoni, BIGZ, Beograd, 1971.
Rols, Dzon: Pravo naroda, Narodna knjiga Alfa, Beograd, 2001.

Rols, Dzon: Teorija pravde, CID, Podgorica 1998.
Wolf, Erik: Problem ucenja o prirodnom pravu: pokusaj orijentisanja, Filozofski

fakultet u Banjoj Luci, Banja Luka 2013.



AKTUELNOST TEORIJE PRAVDE JOHNA RAWLSA 137

SPAHIJA KOZLIC
University of Zenica, Faculty of Law, BIH

THE ACTUALITY OF JOHN RAWLS’S THEORY OF
JUSTICE

Abstract: John Rawls’s book 4 Theory of Justice, published in 1971, unexpectedly
garnered immense attention not only among philosophers and legal theorists but also
within the broader reading public. The positions presented in the book are largely
based on critique of existing dogmatic and normative ideological currents rooted in
liberalism and utilitarianism, as well as on reaffirming the philosophy of natural law
that seeks the axiological and ethical roots of positive legal norms. By legitimizing
the fundamental principles of liberalism (present in various philosophical forms since
Ancient Greece) Rawls advocates for the need to establish social justice as a corrective
to the freedom of individuals to pursue economic and material wealth. This correction
aims to enable a dignified life for all members of society, regardless of their current
social status or life chances.

Keywords: justice, impartiality, natural law, principles, equality, social justice

Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaceno: 4.11.2025.






Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Perovi¢ M. A.
17.024.1
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.139-155
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

STANKO VLASKI!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A.
PEROVICA2

SaZetak: Sa sveobuhvatnim istrazivanjima pojma i fenomena savesti koja je razvio
profesor Milenko A. Perovi¢, savremena filozofska misao zadobila je novu vrednost.
Razmatrajuéi razli¢ita dela iz voluminoznog opusa profesora Perovica, autor u prvom
delu rada osvetljava povesni, antropoloski i onto-logicki momenat pojma savesti,
kao 1 na¢in na koji je savest sagledana u sistematskom razvijanju njegove eticke
koncepcije. U filozofskom dijalogu s Hegelovom mislju, za koju je savest apsolutna
izvesnost o sebi u sebi, profesor Perovi¢ u liku savesti sagledava epohalnu velic¢inu, ali
i granicu principa moderne gradanske subjektivnosti. U drugom delu rada, poimanje
savesti koje razvija profesor Perovi¢ ocrtano je i u perspektivi nacina na koji se ono
suoCava s vode¢im koncepcijama savesti kada je re¢ o savremenom dobu, poput
Niceove i Hajdegerove. Kriticka analiza tih koncepcija koju daje profesor Perovic i
sama predstavlja autenti¢ni doprinos savremenoj filozofiji.

Kljuéne reéi: Milenko A. Perovi¢, delanje, moralnost, savest, individualnost, Hegel

Filozofija od vremena svoga radanja jeste u traganju za onim apsolutnim,
za prvim nacelom svega, za onim §to prevazilazi culnu pojavu stvarnosti, za
onim u ¢emu misljenje i ono misljeno jesu isto. To je njen izvorni metafi-
zicki zadatak. Prekretnica u tom traganju vezuje se uz vreme kada helenska
filozofska svest, sa sofistima i sa Sokratom, to nacelo nalazi u ljudskoj svesti
samoj, U njenom znanju, znanju koje ¢e coveku omoguciti da dostigne karak-
ternu vrlinu i1 da na postojanom osnovu zasnuje Citav svoj delatni svet. No,
nije tu re¢ bila samo o okretu od onoga kosmoloskom ka onome antropo-
loskom i etickom. Radilo se o tome da se metafizicki zahtev za dosezanjem

I E-mail adresa autora: stanko.vlaski@ff.uns.ac.rs

2 Rad je nastao na osnovu izlaganja na Medunarodnom nauénom skupu Milenko A. Pero-
vi¢é: zivot i djelo, koji je odrzan na Cetinju, 20. septembra 2024. u organizaciji Fakulteta za
crnogorski jezik i knjizevnost i Crnogorskog PEN centra.

139



140 ARHE XXII, 44/2025

onoga apsolutnog, za transcendencijom, poceo shvatati kao eticki imperativ.
Njime je Covek, kao pojedinac, shvatio da je sdm pozvan da zivi na nacin
onoga apsolutnog, da samosvesno prevazilazi granice svoje prirodnosti,
vodeci se u svom postupanju nacelom koje nije zasnovano ni¢im drugim, a
na kojem ¢e se zasnivati sve. Takvo nacelo jeste savest. U najSirem smislu,
savest se shvata kao svest o moralnim karakteristikama nasih individualnih
postupaka. Specificnom je ¢ini to $to ona svoje pravo ne ostvaruje samo kao
saznajni uvid. Kao moralna samosvest, ona odreduje pravac naSeg delanja.
Pitanje o sustini fenomena savesti, o nac¢inima pristupa tom pitanju koji su
vladali etickom tradicijom, ali i pitanje o moguénosti etike kao takve da
sa vlastitih misaonih pozicija pojmi sustinu savesti u njenom znacenju za
modernog i savremenog coveka, jesu medu centralnim temama u istraziva-
njima profesora Milenka A. Perovi¢a. Tim temama bavio se Citavim svojim
misaonim i delatnim putem. U stalnom filozofskom dijalogu s Hegelovom
(Hegel) mislju, mislju u kojoj je na najjasnije svetlo izasla veli¢ina i granica
savesti kao duhovnog fenomena, to pitanje kod profesora Perovica dobilo je
i ovu formulaciju: ,,Kakvu vrijednost za totalitet zivota moZe imati stanoviste
apsolutne vrijednosti unutra$njeg znanja i uvjerenja?”’3.

Knjige i nau¢ni radovi profesora Perovi¢a u kojima su sacuvani rezultati
sveobuhvatnih istrazivanja tog pitanja, po svojoj misaonoj snazi i podsticaj-
nosti premasuju okvire nase filozofske kulture. Isto tako, filozofska kultura
ovih prostora s njima prevazilazi sopstvene granice i dobija novu vrednost.
Pitanje o savesti znacajno mesto imalo je ve¢ u Perovicevoj prvoj knjizi
Svijest malogradanina (1989). Hegelovo poimanje savesti bilo je predmet
integralnog ispitivanja u knjizi Hegel i problem savjesti (1989). U Granici
moraliteta (1992), Perovi¢ je s istog stanovista kriticki pristupio i stavovi-
ma na kojima su gradene neke od vodecih koncepcija savesti u savremenoj
filozofiji. U Etici (2001), kao i u Filozofiji morala (2013), pojam savesti pro-
fesor Perovic¢ izlozio je u sistematskoj perspektivi vlastite eticke koncepcije.
Uz oslonac u ovim knjigama, okrenu¢emo se ka pitanju o vrednosti savesti
za celovitost zivota, odnosno o njenoj veli€ini, ali i granici.

SAVEST: MOMENTI POJMA

Reci profesora Milenka A. Perovica iz knjige Granica moraliteta opomi-
nju: ,,Gdje povijesni covjek ima potrebu da savjescu opsti sa svijetom, gdje
filozofsko misljenje propituje o njezinu porijeklu, smislu i moguénostima, na

3 Perovié, M. A., Hegel i problem savjesti, Bratstvo—Jedinstvo, Novi Sad 1989, str. 9.



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 141

djelu je nekakva nekongruencija sa sobom i sa svijetom, te njeno duhovno
reflektovanje.”* Ako interes za savest ukazuje na postojanje izvesnog nesla-
ganja, nesaglasnosti, ¢ini se da slika o njoj mora biti slikana sivim tonovima.
Ocekivalo bi se, na koncu, da ta slika ne¢e svedociti ni o ¢em drugom osim
o ¢ovekoj nesrec¢i. Perovi¢ je, medutim, pokazao da upravo u tome $to ona
jeste izvor 1 actus neslaganja, nesaglasnosti, razdvajanja jeste epohalna ve-
li¢ina savesti kao duhovnog fenomena. Upravo na taj nacin savest i nastaje u
povesnom smislu.

Perovi¢ je savesti pristupio kao povesnom fenomenu. Savest nastaje, i to
kao specifi¢ni oblik svesti individuuma odredene povesne epohe o moralnoj
vrednosti onoga $to je ucinio, ali i o principu kojim se vodi u onome Sto tek
treba da ucini. S docnijim povesnim menama ove svesti, i savest ¢e se tran-
sformisati u sopstvenom pojmu. Proucavanje povesti pojma savesti o kojoj
svedoci tradicija etike, za Perovi¢a jeste udubljivanje u Zivot savesti same,
jer ona i nastaje i zivi upravo kao povesna.> U vremenima koja su kod starih
Grka prethodila njenom nastanku, pojedinac je ziveo u spontano uspostavlje-
nom skladu sa svojom zajednicom. Ziveo je Zivotom ¢ija su mera bili obicaji,
tradicija, predanje. U trenucima kada zri svest o tome da njihova snaga kao
stozera zajednickog zivota kopni, rada se potreba da se pronade novi oslonac
za ljudsko delanje. Uz taj oslonac, zajednicki Zivot izgradio bi se na pouz-
danijem osnovu. Trazeni oslonac svest pronalazi u sebi, u glasu sokratskog
daimonion-a kao prvom konceptualnom filozofskom promisljanju onoga $to
¢e docnije biti nazvano savescu.® Sa Sokratovim svedoc¢enjem o glasu Sto ga
prati ,,jo$ od rane mladosti”, i to tako $to ga odvraca da ne ¢ini ono $to je na-
meravao, ali ga ,,nikada ne navra¢a”’ da neSto ucini, savest, prema Perovicu,

4 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad 1992, str. 165.

5 O povesnom razvoju pojma savesti videti: Perovi¢, M. A., Etika, Grafomedia, Novi Sad
2001, str. 476—488; Perovi¢, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad 2013, str. 383—
392.

6 Perovi¢ napominje da se najranije filozofsko svedoCanstvo vezano za pojam savesti u
smislu helenskog syneidésis — pojma koji je izvorno upuéivao na znanje o necemu, a utoliko
i na znanje o vlastitom postupanju — nalazi kod Demokrita. Inspirativni su pak i Perovicevi
osvrti na smisao predstava o erinijama ili eumenidama kao obogotvorenim, personalizovanim
oblicima svesti o krivici do kojih je dospela helenska mitoloska svest, poput onih koje progo-
ne Euripidovog Oresta. Videti: Perovi¢, M. A., Etika, str. 478—479; Perovi¢, M. A., ,,0 biti
savjesti”, Matica, 11, 6/2001, str. 123—148, ovde str. 168—128; Perovi¢, M. A., Filozofija
morala, str. 283—284.

7 Platon, ,,Odbrana Sokratova”, u: Odbrana Sokratova. Kriton. Fedon, BIGZ, Beograd
1976, prev. M. N. Burié, str. 59. O drugacijem, Ksenofanovom svedocCanstvu o Sokratovom
daimonion-u videti: Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 384.



142 ARHE XXII, 44/2025

nagovestava i svoju anticipativnu ulogu. No, sve do gradanske epohe, njena
uloga nece prvenstveno biti anticipativna, nego kriticka.’

Vec¢ reflektovanom brigom za Zivot svoje tradicionalne poliske zajednice,
svest se, medutim, izdvojila u odnosu na nju. Negirala je samoniklost, spon-
tanost u organizovanju zivota, koji je za zajednicu poput antickog polisa mo-
gao biti smatran ne¢im oprirodenim.® Razarala je ono §to je svesrdno nasto-
jala da spasi. Istovremeno, stvarala je individualnost ¢oveka kao duhovnog
bica, bi¢a slobode, sa saves¢u kao njenim najvisim izrazom. Takva, slobodna
individualnost, postace principom novog, modernog sveta. Ve¢ po ovom pita-
nju Perovi¢ je na najtemeljniji nacin razvio Hegelov spekulativni uvid u pre-
lomljenu sustinu svakog €ina savesti: ,,Stvaranje je razarajuce i razaranje je
stvaralacko!”10 Nije tu re¢ o ustupku relativistiCkom raspolozenju modernog
i savremenog coveka, nego je stalo do toga da se pokaze da nijedan povesni
¢in nije nastanjen u vakuumu apstrakcije. Stvarni povesni zivot jeste proces
stalnog medusobnog sjedinjavanja i razlu€ivanja stvaralacke i destruirajuce
delatnosti. Savesti kao istinski delatnoj svesti utoliko je imanentna krivica.
Promisljaju¢i savest u njenom modernom, gradanskom pojmu, onako kako
je taj pojam izrazen kod Hegela, Perovi¢ naglasava da taj uvid ne bi trebalo
tumaciti u svetlu zahteva za kajanjem i iskupljenjem koji bi ¢ovek svojom
savescu sebi neutesno ispostavljao. Mogucnost da bude kriv pripada dosto-
janstvu Coveka, jer se njome Covek priznaje kao bi¢e kojem se moze pripisati
odgovornost za vlastite postupke. Priznaje se u svojoj slobodi.!! Kako je to
Perovi¢ pokazao narocito u knjizi Hegel i problem savjesti, motivi kajanja i
iskupljenja dominantni su pak bili u pojmu savesti kakav je vladao srednjove-
kovnom epohom.!2 Savest kojom sebe uspostavlja moderna subjektivnost, o
sebi razmislja prvenstveno kao o aktivnom, a ne kao o reaktivnom principu.!3
Ona ne polazi ni od svetovnih ni od sakralnih institucija, nego svoje polaziste
ima u sebi samoj, u svojoj slobodi. Ona jeste novi lik ljudske slobode! Ne po-
lazi od onoga sto je bilo, niti od onoga S$to jeste, nego od onoga Sto treba da

8 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 209.

9 O razlici izmedu onoga neposredno prirodnog i onoga oprirodenog videti: Perovi¢, M.
A., Filozofija morala, str. 113.

10 Hegel, G. V. F., Nauka logike II, BIGZ, Beograd 1977, str. 167; citirano prema: Perovic,
M. A., Hegel i problem savjesti, str. 77; videti i: Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 157.
11" Prema: Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 293.

12 O srednjovekovnom poimanju savesti videti i Perovi¢, M. A., Etika, str. 481—483; Pero-
vié, M. A., Filozofija morala, str. 387—388.

13 Perovi¢ naglasava da je takav pojam savesti sustinski vezan za duhovno-povesno iskustvo
protestantizma, u njegovom odnosenju ,,spram ‘reaktivne’ biti staroga pojma savjesti i sred-
njovjekovne prakse Crkve kao insitucionalizirane savjesti” (navedeno prema: Perovi¢, M. A.,
Hegel i problem savjesti, str. 9).



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 143

bude. U duhu uvida velikog praksisovca Milana Kangrge!4, Perovi¢ pokazuje
da njome Covek osvaja svoju budu¢nosnu bit! Klju¢no je tu jezgrovito Hege-
lovo odredenje njenog pojma: savest je ,,apsolutna izvesnost o sebi samome
u sebi”. Savest izrazava ,,apsolutno ovlastenje subjektivne samosvijesti” da
se ,,u sebi i iz sebe” zna ,$ta je pravo i duznost”.!> Savest je za modernog
coveka, re¢ju, apsolutna izvesnost njegove slobode!

Profesor Milenko A. Perovi¢ savest promislja kao povesni fenomen, koji
u svojim transformacijama uvek jeste i delo i momenat povesnog iskustva
odredene epohe. No, povesno iskustvo savesti u Perovi¢cevom spekulativnom
poimanju osvetljava se istovremeno u jo$ jednom svom znacenju. Ona likom
povesnog iskustva ljudskog roda postaje iz temelja potresajué¢i duhovno
iskustvo individuuma. U tom potresu, individualnost nastaje i uvek se iznova
uspostavlja u svom najvisem liku. Svest o neskladu koja se saves¢u manife-
stuje, a kojom se covek Helade distancira u odnosu na obi¢ajnosni poredak
s kojim je dotad bio sjedinjen, manifestacija je dubljeg zahteva koji se tice
covekovog sustinskog odredenja. To Sto Covek istupa iz takve, kao i svake
druge sjedinjenosti koja je poprimila karakter prirodnog jedinstva, nije veza-
no samo za specifi¢nost partikularnog povesnog iskustva helenskog polisa.
Taj tip drustvenosti omogucio je da se uvidi da covek, pokazuje Perovic,
mora prevazilaziti sopstvenu sraslost s onim supstancijalnim tradicionalne
zajednice da bi ostvarivao ono §to jeste njegov pojam — da bude duhovno
bic¢e, sloboda sama! Likom povesnog iskustva ljudskog roda postaje, dakle,
ona instanca kojom ¢ovek kao individuum zadobija moguénost otklona od
svakog datog povesnog iskustva. Savest u svom modernom liku jeste najvisa
instanca koju Covek osvaja u svojoj individualizaciji, u povesnom procesu
oponiranja i prevazilazenja opozicije u odnosu na vlastiti svet, ali i u odnosu
na sebe. Kod Kanta (Kant), savest je shvacena i kao ,,svijest o unutrasnjem
sudistu u covjeku”, pri cemu je covek, kao onaj optuzeni, ujedno tuzilac,
branilac i sudija.!® No, kao $to iskustvo u kojem se rada savest — iskustvo ne-
sklada, nesaglasja, razdvajanja ideala i stvarnosti, rascepa izmedu onoga $to
treba da bude i onoga §to jeste — nije samo povesno niti samo egzistencijalno,
ne redukuje se ono ni na dimenziju koju mozemo nazvati antropoloskom.

14 Videti npr. Kangrga, M., Praksa, vrijeme, svijet, Nolit, Beograd 1984, odeljak ,,Budu¢-
nosni karakter vremena”, str. 167—181; takode i Perovi¢, M. A., ,,Kangrgin pojam vremena”,
Arhe, V, 9/2008, str. 209—213.

15 Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, Veselin Maslesa — Svjetlost, Sarajevo
1989, prev. D. Grli¢, V. D. Sonnenfeld i S. Bosto, §§ 136—137, str. 238—239. Videti: Perovi¢,
M. A., Filozofija morala, str. 390.

16 Kant, 1., Metafizika morala, IKZS, Sremski Karlovci — Novi Sad 1993, str. 201; navedeno
prema: Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 389—390.



144 ARHE XXII, 44/2025

U duhu Hegelovih uvida, savest kao najvis$i momenat procesa postaja-
nja coveka individualnos¢u, kod Perovi¢a se otkriva kao momenat onoga
onto-logickog samog. Razdvajanje je, napominje Perovi¢, kao pokretad
povesnog procesa kod Hegela shvaceno kao nacin i smisao bitka samog!’.
Reci da ,,sam zivot jeste razdvajanje”, razdor, ali isto tako i snaga da sebe
odrzi u tom razdoru, Perovi¢ tumaci tako $to istice da apsolutna vlast ,,moc¢i
sjedinjavanja” — ,.kao dovodenje bica u potpuni identitet sa sobom” — jeste
dovodenje u stanje u kojem prestaje razlika izmedu onoga §to jeste i onoga
Sto treba da bude, izmedu stvarnosti i htenja. Takvo stanje sustinski jeste
smrt bic¢a. Slika nesklada i nezadovoljstva od kojeg polazi savest utoliko se
pokazuje manje sumornom u odnosu na ovu na kojoj nikakvog nesklada ne
bi bilo. Kako ¢emo dalje pokazati, upravo ta teza kod Perovica bic¢e jednim
od osnova njegove kritike Niceovog (Nietzsche) pokusaja da — vezujuéi ih
uz hybris nezadovoljstva postoje¢im svetom — odbaci i savest i etiku kao
takvu. No, isto tako je neophodno reflektovati da razdvajanje ne moze biti
najvisi cilj savesti, jer potpuna prevlast moci razdvajanja ,razara integritet
bica i vodi njegovoj propasti”. Perovi¢ zakljucuje: ,,Kako totalna opreka,
tako 1 nedostatak svake opreke znace smrt bica, jer ono jednako gubi temelj
svoje gibljivosti, svojega procesa postajanja”.!8 To medusobno odnosenje
sjedinjavanja i razdvajanja vise je jedinstvo Zivota samog, odnosno — kako
je to Perovi¢ upecatljivo izrazio — ono jeste hod apsoluta u samom sebi.'®
Medutim, iskustvo savesti time viSe nije sagledavano u okvirima etike kao
etike. Za etiku, pokazao je Perovi¢, to iskustvo ne moze biti nista drugo nego
bol i nesre¢a. Ovde je pak ono pojmljeno u svom najdubljem, onto-logi¢kom
osnovu. S obzirom na taj osnov, na svetlo izlazi i granica savesti kao najviseg
lika moraliteta.

U delima profesora Perovi¢a, granica savesti kao fenomena misljena je
kao granica moderne gradanske subjektivnosti uopste. Takvom je ona shva-
¢ena ve€ u prvoj profesorovoj knjizi, Svijesti malogradanina (1989). U ovoj
knjizi, nastaloj na osnovu doktorske disertacije odbranjene 1984. u Zagrebu
pod mentorstvom Milana Kangrge?0, Perovi¢ je sustinu malogradanstva,

17 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 227; videti i: Hegel i problem savjesti, odeljak
,,Harmonija i potreba filozofije”, str. 12—22.

18 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 150.

19 TIsto, str. 149.

20 O stanovistu prema kojem se pozicije moraliteta u ovoj knjizi profesora Perovica pokazu-
ju samo kao ,,surogat revolucionarne prakse”, te o srodnosti ovog uvida s opozicijom izmedu
pojmova etike i revolucije koju utvrduje Milan Kangrga, videti: Perovi¢, Milos, ,,Marksizam
Milenka A. Perovi¢a: ‘Vrijednosni sistem i moralna svijest malogradanstva’”, Arhe, XXI,
41/2024, str. 33—52, citirana str. 45.



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 145

kao ,,socijalno-klasnog i duhovnog entiteta u gradanskom svetu”?!, shvatio
upucujudi na tip prakse koji kod tog entiteta slovi zamenom za svaki drugi
tip prakse — na moralnu praksu, odnosno na savest kao na najvis§i momenat
moralne svesti. Pitanje o granici savesti kao granici same moderne gradanske
subjektivnosti ostalo je u samom srediStu paznje i u Perovi¢evim knjigama
koje su usledile u narednim godinama. Kako tumaciti da granica savesti ima
takav smisao? Izrazavanje nesaglasnosti s postoje¢im nije najvisi cilj savesti.
Njen pravi cilj jeste uspostavljanje novog sklada misljenja i zbiljnosti, i to
sada po meri njene vlastite svesti o slobodi, kao i znanja i uverenja o tome Sta
jeste dobro. Zivot u ,,u skladu sa svojom saves¢u”, ,,mirna savest” jeste mo-
ralno-eticki ideal. U Svijesti malogradanina taj ideal osvetljen je s obzirom
na hegelovska polazista Marksove (Marx) kritike: ,,Stari je moral malograda-
na da je svet najbolje ureden kad se svako trudi da dotera §to moze dalje a u
svemu ostalom ne haje za tok sveta.”?2 Znacenje istog ideala na inspirativan
nacin osvetlio je Perovi¢ i u osvrtu na stvaralastvo Lava Tolstoja u ¢lanku
»Slucaj Tolstoj: pobuna savjesti i nemo¢ ‘lijepe duse’ (1987). U svesti o ne-
pravdi koja vlada njegovim drustvom, pojedinac se — kako je to ucinio veliki
pisac — moze odluciti da promeni vlastito ponasanje, da odstupi od normi na
kojima se zasniva Zivot njegove zajednice, pa ¢ak i da se od nje izoluje, i to
sve ne bi li Ziveo mirne savesti i satuvao njenu cistotu. Toj izvornoj reakciji
savesti i odlucnosti pojedinca da istupi s upozorenjem da se fako ne moze
Ziveti, treba, medutim, pridati visoku vrednost. Kako Perovi¢ belezi, ,,[m]oja
dusa — kao moj imanentni posao, to je ona prva ravan zdravorazumskog glasa
savjesti”.23 No, samo umirenje savesti kao prevazilaZenje situacije koja je u
njoj probudila nezadovoljstvo, ne¢e znaciti mnogo ako savest propusta da
se na isti nacin postavi i povodom drustveno-povesnih uslova koji su do te
situacije doveli, ili ako za te uslove ne zna.

Pokusaj prevazilazenja tih uslova okretanjem ka nekim minulim, tradici-
onalnim formama drustvenog zivota samo je pak eskapizam. Takav pokusaj
znak je da individuum nije spreman da zaista spozna duh vlastite epohe. Ovaj
primer pokazuje se paradigmati¢nim za misao o savesti kod profesora Pero-
vica. Perovi¢ je, naime, pokazao da je i sam termin ,,savest” svojom etimolo-
gijom na razli¢itim jezicima upucivao na to da je u osnovi samog fenomena
znanje — tako u grékom ,,syn-eidésis”, latinskom ,,con-scientia”, engleskom

21 Perovié, M. A., Svijest malogradanina, August Cesarec, Zagreb 1989, str. 9.

22 Marx, K., Engels, F., ,,Njemacka ideologija”, u: Dela, tom 6, Prosveta, Beograd 1974, str.
312; videti: Perovi¢, M. A., Svijest malogradanina, str. 309.

23 Perovié, M. A., ,.Slucaj Tolstoj: Pobuna savjesti i nemo¢ ‘lijepe duse
srpske, 163, 439/1987 (sv. 5), str. 659—687, citirana str. 670.

999

, Letopis Matice



146 ARHE XXII, 44/2025

»con-science”, nemackom ,,Gewissen (Mit-Wissen)”, ruskom ,,co-BecTp” — 1
to s prefiksom ,,sa”, koji upucuje na to da uvek vec jeste rec o nekom zajed-
nickom znanju.24 Kao znanje, napominje Perovié, savest se zasniva upravo
na samouverenosti da poznaje ,,stvarnost slu¢aja” koji ju je pobudio.?’ No, ta
njena spoznaja nikada nije potpuna. Ona ne zna celinu okolnosti koje su do
slucaja dovele. Ona polazi od toga da njeno znanje jeste zajednicko znanje
Citavog sveta, ali ona nije citav svet.26 Kao samo delimi¢no znajuca svest,
dakle kao ne-znajuca, savest je, istice Perovi¢, u svojoj sustini — ne-savesna!
Jos jednom na svetlo izlazi njen prelomljeni karakter: savest ¢iju bi delatnost
onemogucila svest o tome da ne zna sve, da su i drugi isto tako uvereni u
izvesnost vlastitih znanja, opozvala bi sebe u sopstvenom pojmu. Spustila
bi sebe na ravan apstraktnog, kantovskog moralnog prosudivanja o razlici
izmedu onoga §to jeste i onoga §to treba da bude.?” Kao savest, ona je samo-
uverena, delatna.28 Ta apsolutna samouverenost individuuma u pogledu suda
savesti dovodi, medutim, u situaciju da se postupci najvise humanosti, kao
1 najstrasniji zlo¢ini pravdaju pozivanjem na savest: ,,Ni govora tu, dakle,
nema o tome da savjest u sebi zaziva nekakvu Cistu esenciju onoga moci-biti-
licnoscu”, kako je to tvrdio Hajdeger (Heidegger). Savest, naprotiv, ,,moze
zazvati iz sebe bilo $ta”.2? Na nizu mesta u svojim delima isticao je profesor
Perovi¢ klju¢ni znacaj Hegelovog stava iz Filozofije prava da je moderna
pozicija savesti — kao najvisi lik individualne slobode — i glavno stajaliste,
ali i bolest ovoga vremena.?® Nacin na koji je Hegel ohrabrio misljenje da

24 Perovi¢, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 96; Perovi¢, M. A., ,,Rasprava o biti i apori-
jama savjesti”, u: Pet studija o Hegelu, Biblioteka ARHE, Filozofski fakultet, Novi Sad 2012,
str. 261—338, ovde str. 302—303.

25 Perovi¢, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 96.

26 Up. Isto, str. 97.

27 O aporijama Kantovog pojma morala koje se osvetljavaju sa stanovista Hegelove filozo-
fije videti: Perovi¢, M. A., Etika, str. 226—229; Kangrga, M., Eticki problem u djelu Karla
Marxa, Nolit, Beograd 1980, str. 64—111.

28 Na osnovu razlike izmedu moralne svesti kao moralnog prosudivanja o razlici bitka i
trebanja, 1 savesti kao delatne svesti, kod Hegela se utemeljuje stav po kojem je Fridrih Hajn-
rih Jakobi (Jakobi), a ne Kant, mislilac kod kojeg je savest u svom modernom liku dovedena
do svog pojma. Kako napominje profesor Perovi¢, ,,u Hegelovoj recepciji Jakobija, njeno
temeljno stanoviste shvaceno [je] kao povratak moralne samosvijesti u sebe kroz prezir prema
nedjelatnoj poziciji Ciste moralne svijesti, koja je sebi postavila sustinu u cistoj duznosti” (Pe-
rovi¢, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 89—90). Videti i Perovi¢, M. A., ,,Rasprava o biti 1
aporijama savjesti”, o razlici izmedu ¢iste moralne svesti i savesti str. 289—301.

29 Perovié, M. A., Hegel i problem savjesti, str. 103.

30 Stajaliste apstraktne savjesti, apstraktne subjektivne slobode u sebi. To je glavno stajali-
Ste i bolest ovog vremena” (Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, vz § 38, str. 243);
videti: Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 391.



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 147

prevazide ovu opreku, pokazuje Perovi¢, nije izgubio niSta na svojoj aktuel-
nosti. Njeno razreSenje ne treba traziti u postuliranju neke spoljasnje sinteze
sukobljenih samouverenja. Ona se uvek ve¢ uspostavlja samim modernim
delatnim zivotom. Pojedincu se u njemu uvek ve¢ priznaje pravo na vlastito
uverenje, ali sadrzaj tog uverenja tek ima biti priznat, i to u suoavanju s
ospoljenim uverenjima i idealima drugih.3! No, pojedinac koji sopstvenim
¢inom trazi priznanje za svoja uverenja i ideale, prevazisao je pozicije savesti
kao takve. Na Marksovom pak tragu, to prevazilazenje poima se i kao eman-
cipacija moraliteta od sebe samog.3?

S pozicija s kojih se otvara horizont samoprevazilazenja i ostvarenja
moralne subjektivnosti kao takve, pojam savesti razvijan je i u sistematskoj i
istorijskoj perspektivi integralne eticke koncepcije koju je profesor Milenko
A. Perovi¢ izlozio u knjigama Etika i Filozofija morala. Ta koncepcija polazi
od dve grupe Aristotelovih pitanja o moralnom delanju. Pojmovno odredenje
morala kao ,,individualnog djelanja zasnovanog na vlastitim znanjima i uvje-
renjima ¢ovjeka’33? zahtevalo je, prema Perovicu, da se ispitaju pretpostavke
moralnog delanja. Te pretpostavke ticu se samog poimanja ¢oveka, pitanja
o specifi¢nosti njegove prirode, te pojma delanja (praxis). S druge strane,
pitanja o unutrasnjim uzrocima morala koncipirana su i razvijana shodno
Aristotelovom metafizickom ucenju o cetvorstvu uzroka. U delu Milenka
A. Perovica to se ucenje, na jedinstven nacin u filozofskoj literaturi, u svom
heuristickom potencijalu pokazuje i na polju etike.34 Pitanje o pojmu savesti
tu se pak postavlja kao pitanje o samom srediStu moralno-etickog fenomena,
te kao sinteza pitanja o unutrasnjim uzrocima morala: pitanja o moralnoj slo-
bodi kao izvoru morala, o moralnom karakteru kao causa formalis morala, o
moralnom delanju kao njegovoj delotvornosti, kao i pitanja o svrsi morala.3>

SAVEST U SVETLU FILOZOFSKE SAVREMENOSTI

Premda je i sdmo dovelo do rezultata koji predstavljaju kapitalni dopri-
nos savremenim tumacenjima Hegelove filozofije, istrazivanja Hegelovog
poimanja savesti koja je razvijao profesor Milenko A. Perovi¢ nisu se gra-
dila samo s interpretativnim ciljem. Svojim istrazivanjima fenomena savesti,

31 Up. Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 391.

32 Perovié, M. A., Granica moraliteta, str. 241.

33 Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 50.

34 Prema: Perovi¢, M. A., Filozofija morala, odeljak ,,Osnovna eti¢ka pitanja”, str. 55—58.
35 Isto, str. 383. Videti i Perovié¢, M. A., Etika, str. 476—488.



148 ARHE XXII, 44/2025

razvijanim s hegelovskog stanovista, Perovi¢ nije ostajao na istorijsko-filo-
zofskoj distanci u odnosu na savremene problematizacije ovog fenomena.
Naprotiv, u kriticCkom suceljavanju s nekim od najznacajnijih shvatanja
savesti u savremenoj filozofji, Perovi¢ ne samo §to je potvrdio tezu po kojoj
,»|h]euristicki smisao Hegelovog poimanja savesti nije iskori§¢en u kasnijem
razvoju etickog misljenja”3°, nego je na delu pokazao kako delatna savre-
menost, ukoliko ne koristi taj smisao, ostaje u stalnom raskolu sa sobom.
Peroviceve kriticke analize poimanja savesti kod savremenih filozofa treba i
same da budu sagledane kao autentican doprinos savremenom filozofiranju.

Uverljivo se to pokazalo u Perovi¢evom bavljenju klju¢nim i paradigma-
ti¢nim savremenim kritickim promisljanjem fenomena savesti, onim koje je
iznedrio Fridrih Nice. U visedecenijskom Perovi¢evom istrazivanju Niceove
kritike morala, osvetljen je kako njen epohalni znacaj, tako i njena granica.
To razmatranje Perovicu je omogucilo da u jo$ jednoj perspektivi sagleda
moderni i savremeni princip individualizma.

Pre nego Sto bi se, makar u osnovnim potezima, naznaio pravac tog
istrazivanja, potrebno je osvrnuti se na stranice kojima je profesor Perovi¢
otvorio svoju Granicu moraliteta, kao knjigu ¢iji je jedan od klju¢nih odelja-
ka 1 onaj pod naslovom ,,Fridrih Ni¢e i Minotaur savjesti”. Polazi$no pitanje
Granice moraliteta nije istorijsko-filozofsko. Ona, moZemo re¢i, ponovo
na aristotelovskom metodoloskom tragu, polazi od jedne predstave koja je
u savremenosti opsSteprihvac¢ena u njenom interesovanju za delatni svet. Ta
predstava u slucaju Granice moraliteta jeste ona o krizi morala. Kako Pero-
vi¢ napominje, iz sfere javnog mnenja, ta predstava prodrla je i na polje etike
kao nauke.?” lako najcesce prihvatana kao samorazumljiva, ta se predstava,
u samoj svojoj osnovi pokazuje upitnom. U odnosu na koji pretpostavljeni
moral bi ,,sada$nji” moral bio u krizi? — Perovi¢ pita ono §to savremeni du-
hovi koji utvrduju postojanje te krize po pravilu ne pitaju. Prodornim uvidom
u ono supstancijalno u povesnom hodu etike, Perovi¢ dokazuje da predstava
o ,.krizi morala” uopste nije specificnost savremenog delatnog sveta, niti
danasnjeg etickog interesovanja za prirodu moralne svesti. Moralna svest,
naprotiv, kada god se istinski uspostavlja kao moralnost, uspostavlja se, kako
naglasava Perovi¢, kao svest krize. Re¢ju, moralnost jeste kriznost!38

Moralna svest je svest krize u izvornom smislu onoga krisis kao razdva-
janja, rascepa i protivrec¢nosti, i to izmedu onoga kako svet jeste i kakvim bi
trebalo da bude. Takvom je zasnovana kod Kanta. U tom pogledu, naglasava

36 Prema: Perovi¢, M. A., Filozofija morala, str. 391.
37 Perovié, M. A., Granica moraliteta, str. 9.
38 TIsto, str. 46.



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 149

Perovi¢, moralna svest — kao ,,javno mnenje” — iskazuju¢i brigu zbog ,kri-
ze morala”, na specifi¢an nacin iskazuje brigu ¢oveka za ono najviSe sebe
samog: za svoju ljudsku vlastitost, za svoju slobodu.3® No, moralni subjekat
ne reflektuje da, upravo zahvaljuju¢i tome Sto moralna svest jeste svest kri-
ze, razdvajanja, protivrecnosti, ni sim nije u poziciji posmatraca te ,,krize”,
nego jeste njenim bitnim momentom. Da bi prevazisao ,,krizu morala” kao
temeljnu oprecnost izmedu onoga Sto jeste i onoga Sto treba da bude, moralni
subjekat, zakljucuje Perovi¢ u duhu Hegelovih uvida, ,,mora iskoraciti iz
sebe kao moralnog subjekta”.40

U Granici moraliteta, Perovi¢ je, medutim, pokazao i da Niceova misao
nadmasuje druge orijentacije u onome $to se obi¢no naziva savremenim fi-
lozofiranjem upravo zahvaljuju¢i svom pozivu da se opreke izmedu bitka i
trebanja, realiteta i idealiteta, egzistencije i sustine, shvate kao izrazi moralne
svesti. Time bi moralna svest samu sebe spoznala kao momenat protivre¢no-
sti kojima je ophrvana. Bio bi joj otvoren pogled ka onome transetickom, kao
pogled povrh predstava o krizi i fiksiranih vrednosnih dihotomija. Niceova
kritika moraliteta i savesti kao srediSta moralnog fenomena u tome jeste ,,na
osnovnom ¢&voriStu motiva hegelovske tradicije”.#! Kljuénim se pri tom po-
kazao Nic¢eov uvid, naglasava Perovi¢, da srz etike jeste nezadovoljstvo.

Savest je i kod Nicea shvacena kao nosilac procesa individuacije. Za
Nicea, istiCe Perovié, savest je ,,indeks razmrvljene egzistencije ¢oveka”42,
Po svojoj sustini, ona jeste hybris. Izraz je obesnog nezadovoljstva zivotom
individualnosti koja sama nije u stanju da u njemu stvaralacki ucestvuje, te
sokratovskog uverenja da zivot treba popravljati, o ¢emu Nice piSe u Rode-
nju tragedije.®> Kao moralni fenomen, savest je tu shvaéena kao ,,ko¢nica
zivota” i izraz onoga ,,reaktivno-nestvaralackog” u ¢oveku.#* Horizont tran-
setickog kod Nicea je otvoren Heraklitovom ontologijom postajanja, borbe
suprotnosti. Umesto da covek mrvi vlastitu egzistenciju stalno kriveéi i svet,
ali 1 samog sebe, zbog toga Sto nikada nije onakvim kakvim bi trebalo da

39 Isto, str. 12.

40 Tsto, str. 39.

41 TIsto, str. 167.

42 TIsto, str. 166.

43 ... kuda god uperio svoje ispitivacke poglede, on (Sokrat, op. a.), vidi nedostatak poima-
nja i mo¢ zablude, pa iz tog nedostatka izvodi zakljucak o unutarnjoj naopakosti i osudljivosti
sveg Sto postoji. Polazeéi s te jedne tacke Sokrat je verovao da mora ispravljati zivot; on,
pojedinac, stupa s izrazom nepostovanja i nadmocnosti (...) u jedan svet ¢iji bi nas i najmanji
krajicak — kad bismo ga mogli dohvatiti — ispunio strahopostovanjem i ose¢anjem najvece
sre¢e” (Nice, F., Rodenje tragedije, Dereta, Beograd 2001, prev. V. Stoji¢, str. 131).

44 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 174.



150 ARHE XXII, 44/2025

bude, NicCe poziva da se zZivot u svom dubljem — njegovim izrazom receno,
izvanmoralnom — smislu, misli kao stalna borba opreka poput onih koje se
moralnoj svesti pokazuju neresivim. To bi imala biti velika afirmacija Zivota.
No, kako onda ontoloski pravdati nezadovoljstvo zbog toga Sto je savest, kao
nosilac reaktivne snage, odnela pobedu u povesnom zivotu ¢oveka, nezado-
voljstvo koje prozima Niceov stvaralacki opus? Nezadovoljstvo, opominje
Perovi¢, bilo da je prikrivano ili objavljeno, jeste ,,srZ moralnog odnoSenja
Covjeka prema sebi i svjetu”.4> Kako utemeljiti vrednosni poredak izmedu
aktivne, stvaralacke, i1 reaktivne, nestvaralacke volje za mo¢, za misao koja
bi polazila od ontoloskog uvida u to da Zivot jeste borba suprotnosti sama?
Prema Perovicu, u toj, ali i u ostalim tackama Niceovog misljenja na kojima
se pokusava misliti prelaz sa ontoloskog, heraklitovskog uvida u ontolosku
indiferenciju na svet vrednosnog diferenciranja, teCe Niceov moralisticki
Rubikon.46

Moralisticka priroda Niceove kritike morala u Perovi¢evom delu otkriva
se 1 kroz analizu docnijih Niceovih spisa. Povodom Ljudskog, suvise ljud-
skog, kao 1 Zore, pokazuje se da Nice savest shvata kao ,,unutrasnji fopos
suceljavanja zajednice i jedinke™¥7. Prihvatanjem savesti kao bezuslovno
vazeceg merila za delatni zivot, pojedinac, zapravo, priznaje pobedu zajedni-
ce. Postaje robom njenih normi, koje interiorizuje kao svoje vlastite. Savest
se za Nicea, pokazuje Perovi¢, zbog toga odreduje kao ,,cedo dresure”, kao
»ucinak sistema autoritarnosti”, ,interiorizovana represija” nad nagonskom
i instinktivnom stranom bic¢a Coveka. Uspostavljanje savesti u ravni zivota
individuuma isto je $to i uspostavljanje kulture na povesno-drustvenom pla-
nu.*8 U tom pogledu, treba napomenuti, Frojdovo shvatanje prirode savesti
— kojem je profesor Perovi¢ takode posvetio temeljnu istrazivacku paznju
— pokazalo se kao srodno Ni¢eovom.*® Na osnovu Peroviéevih istrazivanja,
izdvoji¢emo dve temeljne teSkoce koje se otkrivaju u vezi s uvidima samog
Nicea. Obe se ti¢u onoga §to je Perovi¢ nazvao latentnim moralizmom Niceo-
ve kritike morala i savesti.

45 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 168.

46 Tsto, str. 170.

47 TIsto, str. 186.

48 TIsto, str. 179.

49 U instruktivnom radu ,,Frojdov pojam savjesti”, profesor Perovi¢ pokazuje da se taj
pojam razvija ,.kao psihoanaliticko Citanje Niceovog pojma savjesti”. Aporetika koja ¢e karak-
terisati Frojdov pojam savesti i sama se vezuje uz Niceovu kritiku moraliteta. Videti: Perovi¢,
M. A., ,,Frojdov pojam savjesti”, u: Filozofski brevijar, Biblioteka ARHE, Filozofski fakultet,
Novi Sad 2014, str. 133—142, citirana str. 138.



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 151

U Niceovoj kritici savesti, kao prvo, netransparentnom ostaje razlika
izmedu moralnosti i obi¢ajnosti. U povesnom smislu, savest se kao fenomen
otkriva upravo u momentu kada ¢ovek prestaje da pravac svog delatnog
zivota bespogovorno odreduje spram normi koje su na spontan nacin ved
uspostavljene u njegovoj zajednici. To jeste kako povesni momenat radanja
individualnosti, tako i momenat s kojim se individualnost iznova rada i po-
tvrduje na ontogenetskom planu. Nice, s jedne strane, insistira na ,,novom
odredivanju ranga” i odbacivanju opozicije kolektivisticko—individualisticko
kao okvira za vrednovanje svoje mislis0. S poniStenjem opozicije u kojoj je
nastao, negirao bi se i sdm osnov individualizma.>! No, kritika savesti shva-
¢ene kao izraz pobede obicajnosti, kako se pokazalo u Zaratustri, nije mogla
imati drugi izlaz za pozitivno zasnivanje svojih stavova nego u ,,svojevrsnoj
rehabilitaciji sokratovskog daimoniona”, i to kao sposobnosti individualiteta
koju je rani Nice lako odbacio, dok mu je — kao u Rodenju tragedije — ,,jos
pred o¢ima bio ideal predsokratske harmonije Covjeka”.5? Pitanje o temat-
skom diferenciranju moralnosti i obicajnosti, koje je i u Granici moraliteta
oznaceno kao temeljna teSkoca Citave Niceove kritike33, u studiji ,,Eethos i
‘Blonde Bestie’. Aporetika Niceove kritike morala” iz 2011. godine kod Pe-
rovica je razvijeno kao jedna od najradikalnijih savremenih kritickih obrada
Niceovog shvatanja morala. Perovi¢ u njoj naglasava da je Nice svoju kritiku
etike ,,pokusao zasnovati kao trans-eticko ucenje”, ali da mu se ona u jednom
,hegativno-dijalekticCkom obrtanju” pretvorila u ,,inkonzekventnu verziju
postulatornog morala”>4,

Kao drugo, to Sto se kod Nicea u Genealogiji morala savest, bivajuci
shvacena kao pripitomljavanje, vidi i kao obolevanje Coveka, te kao poraz
coveka kao stvaralackog bic¢a, u Perovi¢evoj kritickoj analizi jo§ jednom se
pokazuje kao svedoCanstvo o Ni¢eovim teskocama da dosledno misli prelaz
s onoga ontoloskog na ono povesno: ,,... Ravnodusje recepcije borbe mora
se konzekventno provesti kao ravnodusje prema ishodima borbe (ako se ve¢
i fenomen savjesti smatra takvim ishodom). Ako je pak ‘vje¢na borba’ nesto

50 Up. NiCe, F., Volja za mo¢, Dereta, Beograd 2003, prev. D. Stojanovic¢, § 285, str. 140.

S Up. npr. § 687 Volje za moc: ,... Mi smo vise negoli jedinka [Individuum]; mi smo &itav
lanac, sa zadacima svih buduénosti toga lanca” (Isto, str. 282; original dostupan na:
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Nietzsche,+Friedrich/Aus+dem+Nachla%C3%9F+der+A
chtzigerjahre/%5B13%5D)

52 Tsto, str. 182.

33 Up. Isto, str. 181.

54 Perovi¢, M. A, ,,Eethos i ‘Blonde Bestie’. Aporetika Ni¢eove kritike morala”, Arhe VIII,
15/2011, str. 1—28, ovde str. 4.



152 ARHE XXII, 44/2025

Sto je Covjeku ontoloski dato, onda su mu dati i momenti poraza, odnosno
momenti savjesti”.5

Kako je Perovi¢ pokazao, klju¢ni problem Niceove kritike savesti kao
reaktivnog fenomena, nije razlikovanje, pa ni suprotstavljanje aktiviteta i
reaktiviteta volje na kojem se ona zasniva, nego nemoguénost da se takve su-
protnosti — kako je to Hegel tvrdio ve¢ u tzv. Spisu o razlici’® — misle u svom
Zivom odnosu, u svojoj uzajamnoj oposredovanosti. U protivnom, i aktivitet
i reaktivitet — uzeti u svom apsolutizovanom znacenju — ostaju apstrakcije.
Ostaju, u osnovi, izrazi upravo moralne subjektivnosti. Zato¢ena onim §to
sama uspostavlja kao svoju, kako Perovi¢ napominje, dvostruku povesnost,
kao povesnost aktivne i reaktivne volje za mo¢>’, ona je nespremna da isko-
raci iz vlastitih okvira kako bi ostvarila svoje zahteve. U delu Milenka A.
Perovica, o tome su posvedocili kriticki elaborati povodom jo$ jedne promi-
nentne savremene koncepcije savesti — one Hajdegerove. Perovi¢ je pokazao
da ona, poput Niceove, ni sama nije bila spremna da misli posredovanje
onoga ontoloskog i onoga povesnog.

Vredi po tom pitanju spomenuti da je Hajdeger u Bitku i viemenu nasto-
jao da zasnuje transeticku, pa i transpraktickus8 ravan promisljanja odnosa
izmedu svojstvenog 1 nesvojstvenog bitka coveka. Svakodnevni Zivot Cove-
ka, odnosno fubitka, obelezen je, prema Hajdegeru, diktatom javnosti. Bez
preuzimanja napora borbe za svojstvenim, autenticnim ispoljavanjem, mi
mozemo ,,da uzivamo i zabavljamo se onako kako se uziva”, da ,,¢itamo, vi-
dimo i sudimo o literaturi i umetnosti onako kako se vidi i sudi” etc.>® To Se
[das Man] istinski je zakonodavac Covekovog svakodnevnog bitka u svetu.
Uprkos tendencijama interpretora, Hajdeger je naglaSavao da njegova ana-
liza zapalosti Coveka u ono Se nema ,,eti¢ko-egzistencijski smisao”.%0 Ona
nema smisao moralizatorske kritike, utoliko §to bi svojstveno i nesvojstveno
egzistiranje za Coveka bili jednako izvorni. No, kako onda razjasniti to $to

55 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 193.

56 ... Kad je is¢ezla mo¢ sjedinjavanja iz Zivota ljudi i suprotnosti izgubile svoj ziv odnos i
uzajamno djelovanje i postale samostalne, nastaje potreba filozofije” (Hegel, G. W. F., ,,Razli-
ka izmedu Fichteovog i Schellingovog sistema filozofije”, u: Jenski spisi 1801 — 1807, Veselin
Maslesa, Sarajevo 1983, prev. A. Buha, str. 15).

57 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 169.

58 O odnosu Hajdegera prema tradiciji prakticke filozofije, kao i o legitimnosti njegovog
razumevanja pojma praxis, videti: Perovi¢, M. A., ,Hajdeger i ‘prakticka filozofija’”, Arhe,
1V, 8/2007, str. 9—40.

59 Hajdeger, M., Bitak i vreme, Sluzbeni glasnik, Beograd 2007, prev. M. Todorovi¢, str.
161.

60 Prema: Hajdeger, M., ,,Pismo o humanizmu”, u: Putni znakovi, Plato, Beograd 2003, str.
283.



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 153

svojstvenost bitka tubitka kod Hajdegera biva misljena upravo s obzirom na
klju¢ni pojam Ccitave tradicije etike — pojam savesti? Kako istice Perovic,
pojam savesti ,jedan je od rijetkih tradicionalnih filozofijskih pojmova
kojega Hajdeger preuzima u svojoj analizi”.6! Prema Hajdegeru, savest je-
ste ta koja poziva tubitak na ,,svoje najvlastitije moci-biti-sopstvo”.92 Ona
bi, u svojoj ontoloskoj, a ne etickoj (kao ontickoj) zasnovanosti, imala biti
osnovom onoga §to Perovi¢ naziva konceptom jednog ,,morala bez etike”.63
Kako, medutim, sadrzinski odrediti taj zov savesti? Kako znati da je on u
svojoj neposrednosti nesumnjivo pravovaljan?%* Perovi¢ pokazuje da ta pi-
tanja za Hajdegera ostaju neresiva. To Sto se ona pokazuju takvim, ishod je
misljenja koje sebe razume ,,izvan borbe medijacije”, izvan borbe na agori
delatnog zivota. Ono nije spremno da se odredi, jer nije spremno da misli
prelaz od autenticnosti egzistencije ka njenoj povesnosti. U osnovi, ono nije
spremno da zaista nadide stanoviste etike kao stanoviste raskola, koji se ovde
pojavljuje u jednom svom specificnom liku. Perovi¢ otud pita: ,,... Nije li
Hajdegerovo interpretiranje etickih intepretacija preuzelo i pozitivno usvojilo
i sam princip te svijesti, naime karakteristicnu frivolnu distanciju prema cje-
lini posredovanja?”%> Prema Perovi¢evom zakljucku, Hajdegerovo misljenje
,»hije izmaklo sudbini svojega vremena”. Ono ,,povijesni faktum individuaci-
je promovira i hipostazira kao ontoloSku tajnu bitka ¢ovjekova”.6

*kx

Dosadasnje istrazivanje pojma savesti u misli profesora Milenka A. Pe-
rovi¢a ve¢ je pokazalo da se raskol u kojem se radaju moralnost i savest ne
prevazilazi postuliranjem nekakve spoljasnje medijatorne instance, nego ci-
nom. Cinom savest priznaje prava delatnog sveta u kojem jeste, kao §to jedi-
no ¢inom ona moze biti priznata u svom sadrzinskom odredenju. No, ¢inom
ona istovremeno odbija da prizna svet. Odbija da ga prizna kao gotovost, kao
datost, ve¢ ga — menja! Stvaraju¢i svoju druStvenost, ona ni sama vise nije
samo apsolutna samoizvesnost u sebi samoj, nego je vlastitom individualnom
postojanju dala opsti lik. To ostaje putokaz za sva dalja promisljanja prirode

61 Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 197.

62 Hajdeger, M., Bitak i vreme, str. 317.

63 Prema: Perovi¢, M. A., Etika, str. 254.

64 Prema: Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, str. 200.
65 Tsto, str. 208.

66 Tsto, str. 209—210.



154 ARHE XXII, 44/2025

savesti, putokaz koji je profesor Milenko A. Perovi¢ ostavio svojim delom i
svojim Zivotom.

LITERATURA

Hajdeger, M., Bitak i vreme, Sluzbeni glasnik, Beograd 2007, prev. M. Todorovic.

Hajdeger, M., Putni znakovi, Plato, Beograd 2003, prev. B. Zec.

Hegel, G. W. F., Jenski spisi 1801 — 1807, Veselin Maslesa, Sarajevo 1983, prev. A.
Buha.

Hegel, G. W. F., Osnovne crte filozofije prava, Veselin Maslesa — Svjetlost, Sarajevo
1989, prev. D. Grli¢, V. D. Sonnenfeld i S. Bosto.

Kangrga, M., Praksa, vrijeme, svijet, Nolit, Beograd 1984.

Nice, F., Rodenje tragedije, Dereta, Beograd 2001, prev. V. Stojic.

Nice, F., Volja za mo¢, Dereta, Beograd 2003, prev. D. Stojanovi¢; original dostupan
na:

http://www.zeno.org/Philosophie/M/Nietzsche,+Friedrich/
Aus+dem+Nachla%C3%9F+der+Achtzigerjahre

Perovi¢, M. A., ,,Slucaj Tolstoj: Pobuna savjesti i nemo¢ ‘lijepe duse’”, Letopis Matice
srpske, 163, 1987/439 (sv. 5), str. 659—687.

Perovi¢, M. A., Svijest malogradanina, August Cesarec, Zagreb 1989.

Perovi¢, M. A., Hegel i problem savjesti, Bratstvo—Jedinstvo, Novi Sad 1989.

Perovi¢, M. A., Granica moraliteta, Dnevnik, Novi Sad 1992.

Perovi¢, M. A., ,,0 biti savjesti”, Matica, 11, 6/2001, str. 123—148.

Perovi¢, M. A., Etika, Grafomedia, Novi Sad 2001.

Perovi¢, M. A., ,,Hajdeger i ‘praktic¢ka filozofija’”, Arhe, 1V, 8/2007, str. 9—40.

Perovi¢, M. A., , Kangrgin pojam vremena”, Arhe, V, 9/2008, str. 209—213.

Perovi¢, M. A., ,,Eethos i ‘Blonde Bestie’. Aporetika Niceove kritike morala”, Arhe
VIII, 15/2011, str. 1—28.

Perovi¢, M. A., Pet studija o Hegelu, Biblioteka ARHE, Filozofski fakultet, Novi Sad
2012.

Perovi¢, M. A., Filozofija morala, Cenzura, Novi Sad 2013.

Perovi¢, M. A., ,Frojdov pojam savjesti”, u: Filozofski brevijar, Bibliotecka ARHE,
Filozofski fakultet, Novi Sad 2014, str. 133—142.

Perovi¢, Milos, ,,Marksizam Milenka A. Perovi¢a: ‘Vrijednosni sistem i moralna
svijest malogradanstva’”, Arhe, XXI, 41/2024, str. 33—52.

Platon, Odbrana Sokratova. Kriton. Fedon, BIGZ, Beograd 1976, prev. M. N. Duri¢.



POJAM SAVESTI U FILOZOFIJI MILENKA A. PEROVICA 155

STANKO VLASKI
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

THE CONCEPT OF CONSCIENCE IN MILENKO A.
PEROVIC’S PHILOSOPHY

Abstract: With the comprehensive inquiries into the concept and the phenomenon of
conscience developed by Professor Milenko A. Perovi¢, contemporary philosophical
thought has gained a new value. Considering various texts from Professor Perovi¢’s
wide-ranging work, the author examines the historical, anthropological, and onto-
logical moments of the concept of conscience, as well as the way in which conscience
is understood within Perovi¢’s systematically developed ethical conception. In
philosophical dialogue with Hegel’s thought and his concept of conscience, Professor
Perovi¢ discerns in conscience the epochal value, but also the limit of the principle of
the modern civil subjectivity. In the second part of the paper, Perovi¢’s understanding
of conscience is examined from the perspective of its encounter with the leading
conceptions of conscience in contemporary philosophy, such as those of Nietzsche
and Heidegger. Perovi¢’s critical analysis of these conceptions itself constitutes an
authentic contribution to contemporary philosophy.

Keywords: Milenko A. Perovi¢, praxis, morality, conscience, individuality, Hegel

Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaceno: 4.11.2025.






STUDIJE I OGLEDI

Arhe XXII, 44/2025
UDK 1:2
1(4),4/14”
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.157-172
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

UNA POPOVIC!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

TEOLOGIJA, TEOPTIJAT TEORIJA: SVETI
GRIGORIJE PALAMA O VIDENJU BOGA I GOVORU
O BOGU

Sazetak: Ovaj rad razmatra odnos ¢oveka prema Bogu u misli Svetog Grigorija
Palame, s posebnim osvrtom na odnos videnja Boga (teoptije) i govora o Bogu
(teologije). U radu se pokazuje da Palama uvodi primat iskustvenog bogovidenja
nad pojmovnim govorom o Bogu, ¢ime reinterpretira i sam pojam teorije; teorija
postaje sozercanje Boga liSeno ljudskog logosa. Po Palami, teoptija je jedinstveno
i nepogresivo znanje koje nadvisuje svaki racionalni ili jezic¢ki pristup, i kao takva
predstavlja vrhunac bogopoznanja. Rad pokazuje da se, u odnosu na neposrednost
i izvornost teoptije, teologija mora razumeti kao posredna, ograni¢ena i pogresiva.
Kroz razliku teoptije i teologije Palama ujedno pruza i kritiku filozofije kao diskursa
koji ostaje unutar granica stvorenog.

Kljuéne reci: Sveti Grigorije Palama, teoptija/bogovidenje, teologija/bogoslovlje,
teorija/sozercanje, bogopoznanje, razum

Ovaj rad je posveCen razmatranju unutrasnjih mogucénosti konstitu-
cije odnosa coveka prema Bogu, a u okvirima misli jednog od najvaznijih
srednjovekovnih filozofa i teologa, Svetog Grigorija Palame (I'pnydpiog
[MoAapdc). Palamina misao danas je najpoznatija preko pojmovnog para
(bozanske) sustine i1 energija; u svetlu ovog motiva, poslednjih decenija inte-
res za Palamino uéenje obnovljen je i u okvirima unutarhris¢anskog dijaloga.
Istorijski posmatrano, Palama je najpoznatiji po svojoj odbrani isihastickog
ucenja u glasovitoj raspravi sa Varlaamom (Baplaap Kaiofpodg), kao i
neSto manje poznatim raspravama sa filozofom Grigorasom (Nukneopog

I E-mail adresa autorke: unapopovic@ff.uns.ac.rs

157



158 ARHE XXII, 44/2025

I'pnyopidc) i1 teologom Akindinom (I'pnydpiog Axivovvog). U tom kontekstu
razvija se pomenuto ucenje o bozanskim nestvorenim energijama pripadnim
bozanskoj sustini, ali i naro¢ito Palamino razumevanje moguc¢nosti, granica i
nacina ¢ovekovog odnosa sa Bogom.

Navedena ucenja u ovom radu nece biti detaljno razmatrana, iako pred-
stavljaju kljucnu pozadinu nase teme. Fokus rada usmeren je uZe, na pitanje
odnosa videnja Boga i govora o Bogu u Palaminoj misli; tacnije, na pitanje
odnosa teologije (Gsoloyia), teoptije (Oeormtia) i teorije (Oewpia).

TEOLOGIJA KAO PARADOKSALNA NAUKA

Odnos videnja Boga i govora o Bogu kakav izvodi Palama nudi neobi¢no
zanimljivu razradu pitanja koje stoji u centru hris¢anske filozofije i teologije
od samih njenih pocetaka. Radi se o pitanju da li je — i ako jeste, na koji
nacin — ¢oveku moguce da ispravno misli i govori o Bogu. Ovo pitanje, koje
je preteca potonjeg glasovitog pitanja da li je metafizika moguca kao nauka,
predstavlja spiritus movens razvoja srednjovekovne misli jednako na istoku
i na zapadu. Njegov tako znaCajan status je posledica samog hris¢anskog
ucenja, koje podrazumeva nepremostivu ontolosku razliku izmedu nestvore-
nog Boga i njegovih stvorenja: Bog je radikalno razli¢it od stvorenja buduéi
da je on ontoloski nezavisno bice, dok su stvorenja ontoloski zavisna (od
svog tvorca). Sledstveno, Covekov ontoloski status stvorenja namece i episte-
micka ogranicenja, te tako coveku nije moguce da sazna Boga.2 Istovremeno,
hris¢ansko ucenje poziva upravo na to: na postojanu i posvecenu izgradnju
odnosa ¢oveka prema Bogu, i to celim njegovim bi¢em — ukljucujuci tu i
ljudske saznajne sposobnosti.

Tako se hris¢anska teologija u osnovi nalazi pred paradoksalnim zahte-
vom, odakle se i postavlja pitanje da li je ona uopste moguca i, ako jeste,
kako je moguca. Pojam teologije, nasleden iz anticke grcke misli, time dobija
sasvim nov smisao: Bog o kome bi trebalo iznedriti ljudski logos sada je
hris¢anski Bog, u svojoj sustini nedostupan ljudskom poimanju. Sledstveno,
veza teologije i metafizike, nasledena konkretno od Aristotela, takode zadobi-
ja drugaciji smisao. Metafizika u hris¢anskom smislu vise nije moguc¢a mimo
teologije, ¢ak ni kao zaseban poduhvat istrazivanja ustrojstva stvorenih bica.
Kljuéni razlog navedenom je u tome Sto je bice stvorenja kao stvorenja onto-
loski zavisno i uslovljeno; drugim re¢ima, smisao bivstvovanja stvorenja ne

2 Up. Chitou, D., "Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, Revista
Portuguesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017, str. 807.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 159

moze biti u potpunosti i istinski spoznat ukoliko nema saznanja o njihovom
ontoloskom uzroku, to jest Bogu. Kako bi po pretpostavci ¢ovek morao biti u
poziciji da stekne znanje o stvorenjima, moguénost metafizike, a time i teo-
logije (kao filozofije i nauke) mora biti otvorena. Ipak, paradoksalni karakter
teologije time nije ukinut, ve¢ postaje razlog njenog postojanog proveravanja
i preispitivanja na formalnom nivou.

Kada je re¢ o razvoju vizantijske misli, karakteristicna reSenja pro-
blemskog karaktera teologije daje Pseudo-Dionizije Areopagita (Dionysios
Areopagites), nepoznati autor iz VI veka nove ere. Areopagita problem
reSava tako Sto ga priznaje i od njega ne odstupa; dakle, tako $to problem drzi
neprestano otvorenim.

Tacnije, Areopagita polazi od uze epistemickih razloga zbog kojih ¢oveku
nije moguce da sazna Boga: iako neoplatonicar, on u sasvim aristotelovskom
duhu zakljucuje da ljudski razum barata iskljuc¢ivo sa pojmovima koje obra-
zuje kroz saobracanje sa stvorenjima. Drugim recima, covek kao stvorenje
ima iskustva iskljucivo sa drugim stvorenjima, i to sa onima koja su telesne
prirode, kao i Covek. Svi pojmovi sa kojima baratamo su posledica tako
steCenih uvida, ma kako op§ti i apstraktni bili.> Samim tim, i svi predikati
koje bismo mogli da pripiSemo Bogu u pokusaju da odredimo njegovo bice
i sustinu (odoia) zapravo nose znacenja vezana za stvorenja. Tako pojmovi
dobro, mudro, lepo, istinito — pa ¢ak i bi¢e i sustina, koje bismo uobicajeno
pripisali Bogu u najvisem moguéem stepenu, ne odgovaraju subjektu kom se
pripisuju. Reéi za Boga da je dobar bi znacilo re¢i da Bogu pripada ista oso-
bina koja pripada i njegovim stvorenjima, $to je pogresno. Prema Areopagiti,
ne postoji izlaz iz ovakve situacije: bez obzira na ulozene napore, nije mo-
guce pronadi pojam i rec koji ne bi bili problematicni u navedenom smislu.

Areopagitino resenje je jedinstveno; on ne nudi jednu, ve¢ Cak tri stra-
tegije ispravnog misljenja i govora o Bogu — to su apofaticka, katafaticka i
misti¢ka teologija.* U osnovi sve tri strategije stoji pomenuto priznavanje
i prihvatanje problema. Dakle, ni u jednom od slucajeva ne treba ocekivati
teologiju koja ¢e (problemati¢nim) ljudskim jezikom saopstiti Sta tacno Bog
jeste, koja ¢e artikulisati smisao sustine 1 bi¢a Boga. Ipak, ove tri strategije,
svaka na sebi svojstven nacin, obezbeduju coveku moguce ispravno misljenje
i govor o Bogu tako Sto taj govor i miSljenje organizuju oko nepojmljivosti

3 Up. Popovi¢, U., ,,Pojmovnost apofaticke teologije: Dionizije Areopagita o
himnic¢kom poreklu filozofskih pojmova”, Godisnjak Filozofskog fakulteta u Novom
Sadu, knj. XLVI-2, 2021, str. 232.

4 Up. Rorem, P., Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduc-
tion to Their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993, str. 184.



160 ARHE XXII, 44/2025

i neizrecivosti Boga. Jednostavnije receno, ukoliko coveku nije moguce da
sopstvenom mislju i jezikom izrazi jeste Boga, onda Coveku jeste moguce da
izrazi nije Boga 1 da tako sprec¢i pogresne zakljucke i misao o Bogu. Takvo
Sta je Coveku moguce jer on polazi od sebe, kao onog koji nije Bog.

Dakle, tri teoloske strategije Areopagite organizovane su oko tri razli¢ite
upotrebe odricanja (negiranja).> Oslanjajuci se na Aristotelovu logiku, Are-
opagita apofaticku teologiju usmerava na negiranje veze izmedu subjekta i
predikata, a katafaticku teologiju na specifi¢no izvedeno negiranje samog
predikata. Tako iskaz ,,Bog nije dobar” pripada apofatickoj teologiji i sa-
opsStava da dobro kakvo poznajemo, dobro kakvo pokazuju stvorenja, nije
ono §to pripada Bogu; to jest, da Bogu pripada neka osobina drugacija od
dobra stvorenja.® Dalje, iskaz ,,Bog je predobar” pripada katafati¢koj teolo-
giji i podrazumeva intervenciju nad predikatom koja ima dvostruku funkciju:
sa jedne strane, da iznova negira smisao predikata (dobro) kakav pripada
stvorenjima i sa druge strane, da ukaze da korespodentna osobina koja pri-
pada Bogu (ontoloski) prevazilazi uobicajeni smisao tog predikata.” U datom
slucaju, negacija izvrSena prefiksom (pre-dobar) je od klju¢nog znacaja stoga
Sto ona sprecava moguce greske u razumevanju; recimo, gresku kvantitati-
vnog sameravanja bozanske osobine i osobine stvorenja koja bi bozanskoj
osobini pripisala najveci stepen intenziteta, ali bi zadrzala isti smisao.

Napokon, treca teoloska strategija Areopagite, misticka teologija, pred-
stavlja vrhunac celokupnog njegovog promisljanja i, istovremeno, kamen
temeljac za Palamino ucenje. Kako je pokazano, i apofaticka i katafaticka
teologija podrazumevaju jezik, ma kako neobi¢na bila njegova upotreba. Za
razliku od toga, misticka teologija podrazumeva cutanje — doslovno negi-
ranje ne samo neke od mogucih upotreba jezika, ve¢ celokupnog jezickog
opStenja.® Paradoksalno, to je teologija bez ,,logije”, bez ljudskog logosa.
Njena paradoksalnost je istovremeno i znak njene ispravnosti, jer se nepojm-
ljivi Bog ne moze saznati drugacije do nepojmljivo. Svakako, tiSina i ¢utanje
misticke teologije nisu prazni i bez smisla: radi se o najpotpunijim mogucim
uvidima koji upravo stoga prevazilaze bilo koju (mogucu) ljudsku rec.

5 Up. Jones, J. N., ‘Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology’, The Har-
vard Theological Review, Vol. 89, No. 4, 1996,str. 360.

6 Up. Cseru I'puropuje ITanama, ,,Cto negecer miasa”, y: Cmo nedecem enasa/Ackemcku
cnucu/Monumse, becena, Hosu Can, 2015, str. 137-138.

7 Up. Knepper, T., ‘Not Not: The Method and Logic of Dionysian Negation’, American
Catholic Philosophical Quarterly, Vol. 82, No. 4, 2008, str. 626.

8 Up. Ceru duonuncuje Apeomnarut, ,,O TajaHCTBEHOM 60rocioBiby”, y: [Jena, Mupocias,
Bbeorpan, 2010, str. 182.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 161

Ovaj kratki ekskurs u razumevanje teologije kod Pseudo-Dionizija Are-
opagite bio je neophodan za nase razmatranje Palaminog reSenja ne samo
stoga Sto se Palama, kao i celokupna vizantijska tradicija, izri¢ito poziva na
Areopagitu, vec i stoga Sto objasnjava specifi¢an zaokret koji Palama uvodi u
ovu raspravu. Naime, kako je pomenuto, teologija (sa metafizikom) je od sa-
mog pocetka hriS¢anske misli bila shvacena kao narocita nauka, tj. filozofija.
Samim tim, ona je prirodno orijentisana uze jezicki, te se kao glavno pitanje
nametnulo pitanje o moguéem ispravnom govoru o Bogu — govoru koji je,
podrazumevano, izraz valjanog promisljanja o Bogu. Tome nasuprot, Palama
nudi drugaciji model saznajnog odnosa prema Bogu — opticki model, model
videnja, kao primaran i nadreden modelu govora. Svakako, navedeno ne
znaci da Palama iskljucuje teologiju kao govor o Bogu. Ipak, shodno nave-
denom, teologija u ovom kontekstu mora biti preobrazena, $to se metodicki
odnosi i na samog Palamu i njegove spise.

TEOLOGIJA 1 FILOZOFIJA: O MOGUCNOSTIMA SAZNANJA

Da bismo ispravno protumacili Palamino razumevanje odnosa govora o
Bogu i videnja Boga — teologije i teoptije, najpre je potrebno razgraniciti Sta
ta¢no znaci teologija u ovom kontekstu. Pojam teologije (bogoslovlja) se za
Palamu pre svega odnosi na ucenje Otaca crkve; formalno posmatrano, radi
se o pomenuta dva areopagitska modela katafaticke i apofaticke teologije.
Cini se da medu njima Palama gaji posebnu naklonost prema apofatickom
postupanju, iz nekoliko razloga. Prvi od njih se ti¢e joS jednog teorijskog
modela prisutnog u vizantijskoj kulturi XIV veka — filozofije.

Pojam filozofije je u XIV veku doziveo naroc€itu transformaciju: usled in-
telektualnih strujanja vremena i obnovljenog interesa za anticku (pagansku)
misao, pojam filozofije se usko odnosio upravo na anticku grcku filozofiju,
kao i na istrazivanja stvorene stvarnosti u istom duhu.’® Sli¢no kao i danas,
pojam filozofije oznafavao je sekularno istrazivanje stvarnosti.! Nesumnji-
vo, Aristotelov uzor je tu bio neprikosnoven, $to je podrazumevalo i sve
veci znacaj Organona i logike. Iste tendencije pokazuje i razvoj filozofije i

9 Up. Chitou, D., "Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, str. 807;
Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, Peter Lang,
Oxford/Bern, 2018, str. 17-19.

10 Up. Calvario, P. ,Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas*® Criti-
cism of Greek Philosophy*, Revista Portugesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017, str. 784-785.



162 ARHE XXII, 44/2025

teologije na zapadu, $to je u ovom slucaju posebno znacajno zbog Palamine
rasprave sa Varlaamom.

U datom kontekstu, Palama insistira na jasnom razlikovanju teologije i fi-
lozofije, koje vidi u fokusu ova dva oblika promisljanja. Dok teologija podra-
zumeva promisljanje usmereno ka Bogu, pri cemu je Bog centralni predmet
te nauke, filozofija je promisljanje usmereno ka stvorenju.!! Palamina kritika
filozofije tice se upravo takvog usmerenja, ali i ne samo toga. U neobi¢nom
zaokretu, Palama tvrdi da je filozofsko promisljanje osudeno na paradok-
salnost: posto ne ukljucuje Boga, takvo razmatranje se kre¢e u bezizlaznom
krugu u kom nema konacnog reSenja ni jednog podignutog pitanja. Svaka
filozofska teza, bez obzira na njen sadrzaj, bi¢e oborena od strane drugog
filozofa i njegove teze, i tako u nedogled.!? Iznova paradoksalno, u takvoj
situaciji ne mozemo na osnovu razuma da odlu¢imo koja filozofska pozici-
ja je zaista ispravna, buduéi da ¢e po prirodi samog tog diskursa za svaku
postojati argumenti koji je obaraju.!? Sledstveno, ako se ipak opredelimo za
neku filozofsku poziciju, u nju mozemo samo da verujemo.

Za nasu raspravu ovde je mnogo znacajnije Palamino implicitno pozi-
vanje na Aristotela, tacnije na Aristotelovu raspravu o mogucnosti i nemo-
guénosti naucnog znanja iz Druge analitike. Kako je poznato, da bi dokazao
da naucno (filozofsko) znanje moze da postoji, Aristotel pobija dve alternati-
vne teze — tezu o tome da lanac dokazivanja vodi u beskonacni regres i tezu
da lanac dokazivanja vodi kruzno, tako da se iskazi medusobno podrzavaju
praveéi zatvoren sistem.!4 Tome nasuprot, Aristotel nudi aksiomatski model
u kom svaka nauka mora da pociva na nekim evidentnim principima; slican
model on nudi i na manjoj skali, kada prvu od tri figure silogizma proglasava
za savrSenu.!> Palamina kritika filozofije podrazumeva taj kriterijum znanja:
posto za svaku filozofsku tezu postoji kontraargument, pokazuje se da filozo-
fija nacelno ne nudi znanje; u suprotnom, postojao bi aksiom Cija se istinitost
ne moze pobiti.

Takvom modelu promisljanja Palama suprotstavlja i nadreduje teologiju.
Klju¢ni argument u tom smislu je njeno usmerenje: posto se teologija bavi sa-
mim Bogom, ona je po dostojanstvu svog predmeta izucavanja iznad filozo-

1 Up. Cseru I'puropuje Ianama, ,IIpsa Tpujaga”, y: Crosa y 006parny ceemux ucuxacma
(Tpujaoe), becena, Hosu Cam, 2012, str. 82.

12 Up. Calvario, P. ,Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas*® Criti-
cism of Greek Philosophy*, str. 786.

13 Up. Ceeru I'puropuje Ianama, ,,I1pBa Tpujana”, str. 63-64.

14 Up. Aristotel, ,,Analitika II”, u Analitika I-II/Kategorije/O izrazu, Paideia, Beograd, 2008,
str. 343-346.

15 Up. Isto, str. 342, 257-258.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 163

fije koja se bavi manje dostojnim predmetom, to jest stvorenjem. Unutrasnja
struktura teologije kao nauke takode podrzava ovu prednost, ali na neocekiv-
an nac¢in. Naime, Palama ne polazi od podrazumevanog epistemickog resenja
koje bi teologiju proglasilo za prost produzetak otkrovenja kao nesumnjivo
istinitog izvora znanja koje potice od Boga i saopstava sadrzaje koji ne bi
bili dostupni ljudskim saznajnim moéima kao takvim. Stavie, u raspravi sa
Varlaamom Palama izri¢ito kritikuje takav model teologije, koji se uvrezio
u tada$njoj rimokatolickoj crkvi; karakteristiCan primer predstavlja Akvinski
(Thomas Aquinas), koji teologiju razume kao silogisticki ustrojenu nauku ¢iji
su principi i premise preuzeti iz Svefog pisma.'® Svakako, navedeno ne znaci
da Palama odrice epistemicki primat natprirodno dobijenom znanju i samom
otkrovenju, ali se on, prate¢i Areopagitu, prema njemu odnosi na drugaciji
nacin.!’

U konkretnom, srodnost teologije i filozofije Palama ne vidi toliko u si-
logistickom modelu nauke iz Druge analitike, ve¢ u nuznosti upotrebe priro-
dnih saznajnih mo¢i u oba slucaja. Naravno, razlika izmedu dva modela pro-
misljanja uspostavlja se na istom pitanju — tacnije, povodom nacina upotrebe
prirodnih saznajnih mo¢i kada je re¢ o stvorenju. Upravo ovde Areopagitin
uticaj postaje evidentan. Prema Palami, filozofija je istraZivanje prirodnog
stvorenog sveta uz pomo¢ prirodnih saznajnih moci coveka; ona je usmerena
ka stvorenju i zadrzava se na stvorenju.!8 Za razliku od toga, teologija koristi
prirodne saznajne mo¢i da bi se promisljanje od stvorenja okrenulo ka Bogu;
upravo takvo postupanje Palama razume kao istinsku filozofiju.!® Medutim,
uloga samog stvorenja u ovom slucaju nije ista: stvorenje vise nije predmet
saznanja, vec¢ je ono svojevrsni negativni uslov saznanja. Kao $to je pokaza-
no kod Areopagite, stvoreni svet uslovljava sve sadrzaje koje Covek moze da
zadobije upotrebom prirodnih saznajnih mo¢i, te je stoga stvorenje uvek pri-
sutno u saznanju. Ipak, prateci Areopagitu, moguce je izmeniti na¢in naSeg
odnosa prema tako steCenim sadrzajima/znanjima, i sagledati ih u svetlu iz-
menjenog usmerenja ka Bogu. Prirodno saznanje stvorenja tako postaje uslov
teologije kako u apofatickom, tako i u katafatickom modusu. Iz navedenog je
jasno zbog Cega bi apofaticka teologija u datom kontekstu imala primat.

16 Up. Sinkewicz, R. E., ,The Doctrine of the Knowledge of God in the Early Writings of
Barlaam the Calabrian‘, Mediaeval Studies, Vol. XLIV, 1982, str. 183, 188; Chitou, D., "Phi-
losophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, str. 811.

17 Up. Ceeru I'puropuje INanama, ,,Cto negecer miasa”, str. 51-52.

18 Up. Isto, str. 55-56, 58.

19 Up. Ceeru I'puropwuje IManama, ,ITpsa Tpujama”, str. 89.



164 ARHE XXII, 44/2025

Za potrebe naseg razmatranja ovde je kljucno primetiti da teologija, u
oba navedena smisla, kao konstitutivnu ukljucuje upotrebu razuma, a time
i logiku. Kao i kod Areopagite, i kod Palame se podrazumeva da je teoloska
uporeba jezika vezana logickim pravilima, ma kako da je neobi¢na. Otuda
bi se Palami moglo prigovoriti isto ono §to on prigovara filozofiji, pa bi tako
teoloska misao bila jednako podlozna pobijanjima koliko i filozofska. Ipak,
Palama je svestan ove mogucnosti i on na nju reaguje: u posve areopagit-
skom duhu, Palama navedeni problem resava tako $to ga priznaje i prihvata.
Takode u sasvim areopagitskom duhu, to za Palamu znaci revalorizaciju
celokupnog podrucja ljudskog jezika i njegove smislene upotrebe.

TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: O MOGUCNOSTIMA
BOGOPOZNANIJA

Pitanje bogopoznanja u Palaminom ucenju ¢vrsto je vezano za odbranu
isihazma, po kojoj se ovaj teolog proslavio ve¢ u svoje vreme. U cuvenom
sporu sa Varlaamom, Palama je na saboru odrzanom 1341. godine branio
tvrdenja isihasta da je kroz narocito molitveno postupanje moguce do¢i do
neposrednog videnja bozanske nestvorene svetlosti. Nestvorena svetlost je
motiv iz Novog zaveta (Mt 17,1-5), vezan za Preobrazenje Gospodnje, kada
se Isus Hristos trojici apostola pokazao kao bogocovek, to jest kao Sin Bozji.
Apostoli su tom prilikom videli ne samo ¢oveka (kog su i do tad poznavali),
veé coveka koji jeste Bog, a takvo videnje im je bilo omoguceno preko Sve-
tog Duha. U Novom Zavetu videnje apostola je opisano kao videnje svetlosti
koja je isijavala iz Sina Bozjeg. Dakle, isihasti su tvrdili da je kroz tacno
odredeno molitveno postupanje ¢oveku moguce da vidi istu tu nestvorenu
svetlost, te sledstveno i samog Boga. Takvo videnje nestvorene svetlosti je
teoptija — bogovidenje.

Teoptija, dakle, podrazumeva sledece. Prvo, radi se o licnom iskustvu
koje je krajnje neposredno: konkretan ¢ovek kao narocita li¢nost vidi Boga
kao konkretnu i narocitu licnost, Sina Bozjeg. Posledi¢no, neposrednost ovog
iskustva i sam karakter iskusavanja su od klju¢nog znacaja.2? Drugo, teoptija
ima status epistemicke izvesnosti, a takav status uslovljen je karakterom tog
iskustva i njegovim objektom.

Neposrednost teoptije joj garantuje izvesnost u smislu izostanka moguén-
osti za gresku: posto se ovde radi o jedinstvenoj misli/uvidu koja nije pove-

20 Up. Borysov, E., Triadosis. Union With the Triune God, James Clarke & Co, Cambridge,
2021, str. 73.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 165

zana sa drugim mislima (kao svojim uzrocima), njen sadrzaj je za subjekta
te misli/uvida nesumnjiv i izvestan. Analogni primer daje ¢ulno opazanje:
ukoliko ja ispred sebe vidim oazu, objektivni status oaze koja je zapravo
pesak ne utie na izvesnost i tacnost mog uverenja da vidim oazu. Svakako,
moje verovanje je ekstenzionalno netacno iako je intenzionalno tacno, §to je
prigovor koji je upucen i isihastima: moguce je da oni zaista vide nekakvu
svetlost, ali takvo videnje nije garant da se radi o bozanskoj nestvorenoj svet-
losti (moze biti halucinacija). Palamin odgovor na taj prigovor je vezan za
objekt iskustva bogovidenja: posto se ovde radi o videnju samog Boga, ono
ne moze biti lazno i pogresno, bududi da je onaj kog vidimo sama istina.

Navedeno uslovljava i nacin na koji Palama objasnjava teoptiju, tj. bo-
govidenje. Naime, iako se u Sirem kontekstu radi o isihastickom molitvenom
postupanju — dakle, o odredenim postupcima koje izvrSava Covek — sama
teoptija nije rezultat bilo kakvog ljudskog delovanja. Drugim rec¢ima, Covek
kao takav ne moze izazvati bogovidenje; on moze samo da stremi ka nje-
mu.2! Ukoliko postoji iskustvo bogovidenja, ono je obezbedeno od strane
samog Boga; kao i u novozavetnoj epizodi, Bog je taj koji se (kao Bog)
otkriva ¢oveku. Dakle, objekt teoptije zapravo nije objekt, ve¢ subjekt tog
iskustva — Bog je taj koji dela unutar situacije bogovidenja.?? Stavise, u ovoj
situaciji zapravo i nema objekta, posto je i covek kome je bogovidenje dato
takode subjekt. Dakle, teoptija je model saznanja koji iskljucuje bilo kakvo
opredmecenje i1 koji je konstituisan odnosom dve konkretne licnosti: to je
zivo iskustvo zivog Boga.

Shodno prethodnom, mora se zakljuciti da ovakvo bogopoznanje preva-
zilazi ljudske saznajne moci i da se, sledstveno, ono ne moze u potpunosti
prevesti u bilo kakav pojam i re¢. Najpre, teoptija prevazilazi prirodne
saznajne moc¢i coveka jer on uz upotrebu tih mo¢i ne moze da postigne bo-
govidenje; kao Sto je pomenuto, bogovidenje dolazi od Boga ka ¢oveku i u
coveka. Samim tim, smisaoni sadrzaj zadobijen takvim iskustvom nacelno
prevazilazi sve misaone i jezicke oblike prirodno dostupne ¢oveku.z3 Teopti-
ja kao bogo-videnje tako je izjednacena sa teorijom (sozercanjem); pojmove
teoptije i teorije Palama koristi sinonimno.

2l Up. Cseru I'puropuje Ilanmama, ,IIpa Tpujaga”, str. 143; Cseru I'puropuje Ilanama,
,,Cro nmexmecer masa”, str. 100-101.

22 Up. Chitoiu, D., ,St. Gregory Palamas® Critique of Nominalism‘, in: Athanasopoulos,
C. (ed.), Triune God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical and Theological
Significance of St Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and Theology, Cambridge
Scholars Publishing, Cambridge, 2015, str. 125-126.

23 Up. Ceeru I'puropuje IManama, ,,ITpsa Tpujana”, str. 130.



166 ARHE XXII, 44/2025

Kako vidimo, Palamino objasnjenje teoptije funkcionalno odgovara
Areopagitinoj mistickoj teologiji; 1 jedno i drugo podrazumevaju izuzi-
manje svekolikog govora. Ipak, izmedu dvojice mislilaca postoji suptilna,
ali vazna razlika u naglasku. Naime, dok je Areopagitina misti¢ka teologija
konstituisana odnosom prema jeziku — u smislu njegove sveopste negacije i
napustanja, to jest tiSine, Palamina teoptija nije uslovljena jezikom. Kod Pa-
lame, nemogucnost pojmovnog i verbalnog izraza je posledica teoptije; kod
Areopagite, ¢utanje je uslov mistickog uvida. Poveznica izmedu ova dva kre-
tanja je ranije pomenuta hris¢anska teza o ontolosko-epistemickoj nadreden-
osti Boga ¢oveku: ono implicira da, ¢ak i ako ¢ovek moze imati saznajni uvid
o Bogu, takvo saznanje prevazilazi ljudsku misao i jezik. NesSto konkretnije,
poveznica je i isihasticko postupanje koje po Palami vodi ka teoptiji, a koje
podrazumeva ti$inu i neizgovaranje molitve glasom.

Ovako shvacena teoptija je po Palami jedino izvesno znanje. Samim tim,
ona je nadredena teologiji — bogoslovlju, ¢ak i u slucajevima kada bi se teo-
logija naslanjala na teoptiju i pretpostavljala je; recimo, kada bi covek koji
je imao iskustvo bogovidenja takode govorio teoloski.2* Razlog navedenom
nije samo izvesnost teoptije iz prethodno opisanih razloga, ve¢ i manjak izve-
snosti i pouzdanosti teologije, §to je posledica upravo Cinjenice da teologija
podrazumeva upotrebu prirodnih saznajnih mo¢i coveka.

U konkretnom, Palama kaze da teologija podrazumeva upotrebu razuma,
§to povlaci i zakljucivanje i jezik.25 Medutim, razum je pogresiv: zakljuciv-
anje koje se kre¢e od jedne premise ka drugoj, a potom i ka zakljucku,
nacelno ostavlja otvorenom moguénost pogreSnog povezivanja misli/iska-
za.26 Cinjenica da se razum upotrebljava u okvirima teoloskog promisljanja
ne moze da otkloni pogresivost, pa je otuda teologija sama po sebi vrednosno
niza u odnosu na teoptiju. Ovo vazi ¢ak i za uvrezene i tradicijom potvrdene
modele teologije: apofati¢ku i katafatiCcku. Tako Palama kaze: ,,Dakle, posto
apofaticko bogoslovlje predstavlja razum, onda je iznad njega sozercanje
koje je iznad razuma, a nadilaze ga oni Sto sozercavaju tajne koje su iznad

24 Up. Isto, str. 147.

25 Up. Sinkewicz, R. E., ,The Doctrine of the Knowledge of God in the Early Writings of
Barlaam the Calabrian‘, str. 201.

26 Up. Clark, S. R. L., ,Silence in the Land of Logos®, in: Athanasopoulos, C. (ed.), Triune
God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical and Theological Siginicance of St
Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and Theology, Cambridge Scholars Publish-
ing, Cambridge, 2015, str. 83-84.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 167

razuma — no, ne (nadilaze ga) razumom, ve¢ delom i istinom i blagodacu
Boga i svemogucega Duha”.2’

Palama ulaze poseban napor da bi objasnio tananu razliku izmedu apofa-
ticke teologije i bogovidenja; razlog tome je metafora svetlosti kojom Areo-
pagita izvorno opisuje iskustvo pripadno misti¢koj teologiji.28 Taénije, radi
se o pojmu bozanskog primraka; u pitanju je svetlost koja pripada samom
Bogu, ali koja Coveka prevazilazi do te mere da se za Coveka pokazuje kao
tama, iako se radi o najpotpunijoj mogucoj svetlosti.2? Pitanje pred kojim se
naSao Palama, a u kontekstu Varlaamovih prigovora, jeste sledece: da li je o
bozanskoj svetlosti ispravno govoriti kao o bozanskom primraku ili kao o ne-
stvorenoj svetlosti? U pozadini ovog pitanja zapravo je pitanje da li se u (saz-
najnom) odnosu prema Bogu treba opredeliti za model govora, koji u svom
maksimalnom domasaju daje apofati¢ku teologiju i sam pojam primraka, ili
se treba opredeliti za opticki model koji povlaci i videnje nestvorene bozans-
ke svetlosti? Ili, jo§ jednom: moze li se bozanska nestvorena svetlost zaista
videti, ili se moze samo govoriti 0 nemoguénosti njenog punog videnja?

Palama se ocigledno opredeljuje za model bogovidenja, i to iz razloga
koji su prethodno navedeni. Prvo, taj model daje prioritet delovanju Boga,
a ne Coveka; za razliku od bilo koje, pa i apofaticke teologije, teoptija je
moguca samo kao posledica neposrednog bozanskog ¢ina. Palama bi u tom
smislu tvrdio da je ispravno dati prednost Bogu, a ne ¢oveku, te da je Bogu
moguce i ono $to ¢oveku nije, ukljucujuci tu i dar bogovidenja. Iz toga sledi i
drugi kljucni razlog za odabir teoptije: za razliku od bogovidenja, bogoslovlje
podrazumeva razum, a time i pogresivost — ¢ak i ako se radi o apofatickoj
teologiji. Shodno navedenom, Palama ¢e tvrditi da je (apofaticko) bogoslo-
vlje mogucnost koja je na raspolaganju svim ljudima, jer se ona ostvaruje
uz ispravnu upotrebu sposobnosti koje su prirodene ¢oveku kao takvom. Za
razliku od toga, bogovidenje je dato samo odredenim pojedincima; ono se,
dakle, ne moze posti¢i ljudskim silama.30 Onaj kome je dato bogovidenje
dospeva ,,do onoga §to je iznad videnja 1 poznanja — videci i dejstvujuéi na
naéin koji nadilazi ono $to je u ¢oveku prirodno”.3!

Stavise, identifikovanje apofatikog uvida i bozanskog primraka (tj. nest-
vorene svetlosti) Palama smatra narocito opasnim, jer ono protivre¢i samim

27 Up. Ceeru I'puropwuje Ianama, ,,JIpyra Tpujana”, y: Crosa y 00bpany ceemux ucuxacmd,
Becena, Hosu Can, 2012, str. 373.

28 Up. Popovi¢, U., ,,Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv.
Avgustin”, Arhe, Vol. XXI, No. 42, 2024, str. 309-310.

29 Up. Ceeru uonucuje Apeomnarut, ,,O TajaHcTBeHOM 6orocioBiby”, str. 180.

30 Up. Ceeru I'puropuje IManama, ,,Jpyra Tpujama”, str. 376-377.

31 TIsto, str. 377.



168 ARHE XXII, 44/2025

postavkama apofaticke teologije. Kako smo videli, apofaticki uvid se stice ri-
goroznim metodskim postupanjem koje podrazumeva negiranje svih saznaj-
nih sadrzaja steCenih od stvorenja. U osnovi, takvo postupanje pokazuje Sta
Bog nije, ali istovremeno ocrtava i podru¢je smisla toga Sta Bog jeste. Apo-
faticko zahvatanje jeste Boga nije direktno, niti je jezikom izrazivo; pre bi se
moglo re¢i da linija uspostavljena negacijama ukazuje na podrucje omedeno
tom linijom, ali i na ostatak prisutnog prostora.3?2 Medutim, uprkos tome,
neizrecivi apofati¢ki uvid je uvid do kog se doslo umom (razumom) — Pala-
minim re¢ima, to je umno videnje. Identifikovati takvo videnje sa videnjem
bozanske nestvorene svetlosti ili stupanjem u bozanski primrak je jednako
ukidanju razlike izmedu Boga i ¢oveka. Zapravo, posledice su jedna od dve
krajnosti: ili ¢emo Coveku pripisati sposobnost da svojim mo¢ima dode do
punog saznanja Boga, ili cemo odreci coveku bilo kakvu moguénost da opsti
sa Bogom. U oba slucaja, odnos izmedu ¢oveka i Boga je onemogucen.

Palama to predstavlja na slede¢i nacin: ,,Medutim, ako apofaticCko umno
videnje 1 bozanski primrak jesu jedno isto, onda ovo videnje doslovno do-
vodi do liSavanja mogucnosti videnja, saglasno sa onima koji kazu da iza
toga nema bozanskoga videnja; tada i ovaj bozanski primrak, zbog odsustva
svetlosti, doslovno jeste tama koja u nerazumne pretvara one koji su do njega
dospeli”.33

Navedeni Palamini stavovi pokazuju jo$ jedno filozofski zanimljivo
pomeranje; naime, pomeranje smisla i upotrebe pojma teorija (sozercanja).
Palama daje nov smisao i upotrebu ovom izrazito vaznom filozofskom poj-
mu, za Sta potporu nalazi i u uc¢enjima Svetih Otaca i u samom Svetom pismu,
na koje se Cesto poziva. Kako smo videli, Palamina teorija je bogovidenje
kao epistemicki najpouzdaniji nain i oblik saznanja. Istovremeno, ona je
potpuno liSena (ljudskog) logosa — bilo u formi razuma i pojmova, ili u formi
jezika i reci. Ovakva teorija-teoptija je zapravo komplement otkrovenju. Kao
Sto re¢ Bozja silazi od Boga ka ¢oveku dajuéi naro¢itu vrstu logosa — logosa
koji ne potic¢e od ¢oveka, ali je namenjen za ¢oveka, tako teorija-teoptija na-
pusta ljudski logos kako bi se ¢ovek uzdigao ka Bogu i sjedinio sa Logosom.

Takva, bespojamna i bezglasna teorija, oslobodena svakog logosa — sem
Onog koji jeste Logos — predstavlja novo razumevanje teorije i njeno po-
meranje ¢ak i van teoloskih okvira. Drugim re¢ima, ako je hris¢anska, pa i
vizantijska teologija upotrebu pojma teorije drzala u nekoj vrsti dvosmisle-

32 Up. Popovi¢, U., ,,Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv.
Avgustin”, str. 310-311.

33 Csertu I'puropuje ITanama, ,,J{pyra Tpujaga”, str. 378. Up. i Popovié, U., ,,Svetlost sveta i
svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv. Avgustin”, str. 311.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 169

nosti koja je sa jedne strane obuhvatala nove i uze hris¢anske sadrzaje, a sa
druge otvarala vrata plodnoj saradnji sa nasledem anticke filozofske misli,
sa Palamom to prestaje biti moguce. Novi pojam teorije kao bogovidenja
je ,Cista” hriS¢anska teorija oslobodena ne samo filozofskih sadrzaja, ve¢ i
filozofskih oblika misaonog postupanja. Posledi¢no, filozofija gubi status
»teorijske” nauke bez moguénosti da ga ponovo stekne. Maksimum koji se u
tom smislu moze posti¢i je primeravanje filozofije uzoru teologije, tj. okre-
tanje usmerenja filozofije od stvorenja ka stvoritelju. Sa druge strane, primer
takvog postupanja predstavlja metafizika inkorporirana u teologiju: govor o
ontoloskim osnovima stvarnosti koji uvazava relacije Bog/covek, ukljucujuci
1 onaj koji je ponudio sam Palama.

ZAKLJUCNA RAZMATRANJA

Palamino naglasavanje bogovidenja, to jest teoptije, zaokruzuje i unu-
trasnja kretanja teologije i filozofije. U slucaju filozofije, radi se o tacki koja
obezbeduje kraj beskonacnog regresa u dokazivanju i istovremeno iskljucuje
model kruznog znanja. Kada je re¢ o kruznom znanju, teoptija ga iskljucuje
vrlinom ¢injenice da je to iskustvo koje dolazi od Boga; samim tim, ovaj mo-
del podrazumeva vertikalnu hijerarhiju koja sama po sebi ne dopusta krug. Iz
istih razloga iskljucen je i beskonacni regres: bogovidenje daje nesumnjivo
i izvesno znanje koje je i epistemicki i ontoloski temelj i uslov bilo kakvog
drugog saznanja.

U slucaju teologije, Palamino poimanje teoptije je prohibitivno: ono
onemogucava da se odnos prema Bogu uSanci u okostale pojmovne rasprave
i zahteva zivo molitveno stremljenje ka Bogu. Nesto konkretnije, a ka teolos-
kim modelima Areopagite konstitutivnim za vizantijsku tradiciju, Palamina
teoptija govori o granicama tih teoloskih modela, naglasavajuci jo§ jednom
prostor mistickog iskustva. lako piSe ekstenzivno i vrlo nadahnuto, Palama
ipak ne mesa iskustvo vere i bogovidenja sa re¢ima koje ih opisuju i obra-
zlazu; StaviSe, njegov pristup jeziku je osmisljen i vrlo precizan, te zahteva
metodsko Citanje.

Dakle, Palama je dosledan u svojim teoloSkim spisima: on o samom
bogovidenju ne govori direktno, niti pokusSava da jezicki artikuliSe sadrzaj
onoga §to je u tom iskustvu zadobijeno. Naprotiv, buduéi da o teoptiji koja
kao iskustvo bogovidenja izmice jeziku govori unutar jezika, Palama se ko-



170 ARHE XXII, 44/2025

risti nizom strategija koje se nadovezuju na Areopagitine.3* Otuda je njegov
teoloski stil narocito zanimljiv i kompleksan, i kao takav je ¢esto u fokusu
analiza.

Ovom prilikom ne¢emo ulaziti u podrobnosti Palaminih jezickih strategi-
ja, budu¢i da bi za to bila neophodna zasebna studija, ali Zelimo da istaknemo
slede¢e. U svim slucajevima Palama o teoptiji govori formalno i posredno,
ukazujuci na sve ono Sto vazi za svaki takav pojedinacni slucaj, ali ne ulaze¢i
u specificnosti i sadrzaje bilo kog od njih. Pri tome, Palama se koristi kako
klasi¢nom filozofsko-logickom argumentacijom, tako i naro¢itom upotrebom
onoga §to bismo mi danas prepoznali kao metafori¢ki govor, nudeci pri tome
i naro¢itu teorijsku obradu simboli¢kog i analoskog jezika.

Posebnu odliku Palamine upotrebe jezika predstavlja i uvek prisutna
dinamika jednog i mnostva, bilo da se radi o odnosu jedne bozanske sustine
— tri ipostasi — mnostvo energija, ili da se radi o odnosu jedan Bog — mnostvo
stvorenja. Takvi pojmovni odnosi sluze Palami da svoje izlaganje ispuni ne-
prekidnim kretanjem, Sto korespondira njegovim ontoloskim ucenjima. Ipak,
ista strategija ka ¢itaocu ima jo$ jednu znacajnu ulogu: da naglasi da ni jedan
ponudeni pojam ili pojmovni odnos nema smisao ni znacenje ukoliko nije iz-
vrsen i ispunjen uc¢es¢em duha ¢itaoca. Na taj nacin, teopticki model istinski
zasniva teologiju: re¢ o Bogu ne moze biti prazna rec.

LITERATURA

Aristotel, ,,Analitika I1”, u Analitika I-1l/Kategorije/O izrazu, Paideia, Beograd, 2008.

Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, Peter
Lang, Oxford/Bern, 2018.

Borysov, E., Triadosis. Union With the Triune God, James Clarke & Co, Cambridge,
2021.

Calvario, P. ,Bounds of Reason in the Knowledge of God: Gregory Palamas* Criticism
of Greek Philosophy*, Revista Portugesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017.

Clark, S. R. L., ,Silence in the Land of Logos‘, in: Athanasopoulos, C. (ed.), Triune
God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical and Theological
Siginicance of St Gregory Palamas for Contemporary Philosophy and
Theology, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge, 2015.

Chitou, D., ’Philosophy and the Role of Experience in Hesychast Practice’, Revista
Portuguesa de Filosofia, Vol. 73, No. 2, 2017.

Chitoiu, D., ,St. Gregory Palamas® Critique of Nominalism*, in: Athanasopoulos, C.
(ed.), Triune God: Incomprehensible but Knowable — The Philosophical
and Theological Significance of St Gregory Palamas for Contemporary

34 Up. Blackstone, J., Knowledge and Experience in the Theology of Gregory Palamas, str.
36.



TEOLOGIJA, TEOPTIJA I TEORIJA: SVETI GRIGORIJE... 171

Philosophy and Theology, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge,
2015.

Jones, J. N., ‘Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology’, The
Harvard Theological Review, Vol. 89, No. 4, 1996.

Knepper, T., ‘Not Not: The Method and Logic of Dionysian Negation’, American
Catholic Philosophical Quarterly, Vol. 82, No. 4, 2008.

Popovi¢, U., ,,Pojmovnost apofaticke teologije: Dionizije Areopagita o himnickom
poreklu filozofskih pojmova”, Godisnjak Filozofskog fakulteta u Novom
Sadu, knj. XLVI-2,2021.

Popovi¢, U., ,,Svetlost sveta i svetlost van sveta: Pseudo-Dionizije Areopagita i Sv.
Avgustin”, Arhe, Vol. XXI, No. 42, 2024.

Rorem, P., Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduction to
Their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993.

Sinkewicz, R. E., ,The Doctrine of the Knowledge of God in the Early Writings of
Barlaam the Calabrian‘, Mediaeval Studies, Vol. XLIV, 1982.

Cgeru Jluonucuje Apeomnarur, ,,O TajaHCTBeHOM O0orociioBby”, y: Jera, Mupocinas,
Bbeorpan, 2010.

Cseru I'puropuje [anama, ,I1pBa Tpujana”, y: Crnosa y 00bpany céemux ucuxacma
(Tpujade), becena, Hosu Capm, 2012.

Cgetu I'puropuje ITanama, ,,/Ipyra Tpujana”, y: Crnosa y 00bpany ceemux ucuxacma,
Bbecena, Hosu Can, 2012.

Csetu I'puropuje Ilanama, ,,Cro nexecer masa”, y: Cmo nedecem enasa/Ackemcku
cnucu/Monumee, becena, Hosu Cag, 2015.



172 ARHE XXII, 44/2025

UNA POPOVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

THEOLOGY, THEOPTIA, AND THEORY: SAINT
GREGORY PALAMAS ON THE VISION OF GOD AND
THE DISCOURSE ABOUT GOD

Abstract: This paper examines the relationship between the human being and God
in the thought of Saint Gregory Palamas, with a particular focus on the distinction
between the vision of God (theoptia) and the discourse about God (theology). The study
demonstrates that Palamas establishes the primacy of experiential divine vision over
conceptual theological discourse, thereby reinterpreting the very notion of theoria as
a contemplative vision of God devoid of human logos. According to Palamas, theoptia
constitutes a unique and infallible form of knowledge that transcends all rational or
linguistic approaches and, as such, represents the highest form of knowledge (about
God). The paper argues that theology must be understood as a mediated, limited and
fallible mode of knowing in contrast to the immediacy and authenticity of theoptia.
Through the distinction of theoptia and theology, Palamas also offers a critique of
philosophy as a discourse confined to the boundaries of the created world.
Keywords: Saint Gregory Palamas, theoptia / vision of God, theology, theoria /
contemplation, knowledge of God, reason

Primljeno: 9.7.2025.
Prihvaceno: 6.9.2025.



Arhe XXII, 44/2025

UDK 1 Hegel G. W. F. : 930.1

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.173-195
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

LAZAR ATANASKOVIC!
Univerzitet u Novom Sadu, Filozofski fakultet

HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE2

Sazetak: Ovaj rad bavi se problemom Hegelove tematizacije rane istoriografije
i njenog odnosa prema neistorijskim praksama zajednickog paméenja. U radu je
pokazano da takozvana izvorna istoriografija — o kojoj Hegel govori u svojim
Uvodima za Predavanja iz filozofije svetske istorije — predstavlja praksu pamcenja
koja postaje moguca tek sa nastankom politi¢kih zajednica i koja je suprotstavljena
mitskim i epskim formama paméenja u predpolitickim zajednicama. Prvo poglavlje
rada donosi cCitanje Hegelovog razumevanja izvorne istorije kao politicke prakse
pamcenja suprotstavljene mitoloskim predstavama. Drugo poglavlje interpretira
mesta iz Herodotovih Istorija kako bi teza o politickoj prirodi istoriografije bila dalje
potkrepljena. Konacno, rad se zakljuCuje skretanjem paznje na znacaj nesigurnog
odnosa izmedu istorijskih i neistorijskih praksi pamcenja za Hegelovo razumevanje
istoriografije.

Kljuéne reci: Hegel, Herodot, filozofija istorije, istoriografija, izvorna istorija, istorija
iep

1. PRVI ISTORICARI I NEPOSLUSNOST PREMA MITSKOM
SVETU

Centralna kategorija svakog mita je neposlusnost — i to vrlo specifican
vid neposlusnosti. Neposlusnost smrtnika u odnosu na nepromenljivi poredak

I E-mail adresa autora: lazaratanaskovic@ff.uns.ac.rs

2 Ovaj rad predsavlja deo doktorske disertacije odbranjene na Filozofskom fakultetu Uni-
verziteta u Novom Sadu, pod mentorstvom prof. dr Dragana Prole. Videti, Atanaskovié, L.
Hegel i problem pisanja istorije, Univerzitet u Novom Sadu, Novi Sad, 2021. (https://nardus.
mpn.gov.rs/handle/123456789/18436) Prihvaden je za objavljivanje u ¢asopisu Arhe iste go-
dine, ali zbog redosleda objavljivanja on se izlazi u sadasnjem broju, u prethodnom periodu
objavljena su dva rada 2022. godine, a koja u tematskom i strukturnom pogledu prethode
ovom istrazivanju. Videti: Atanaskovi¢, L. ,Hegel i izvorna istoriografija” u Arhe, XIX,
37/2022, str. 89-107; Atanaskovié, L. ,,Hegel i Mnemosina: Problem zajednickog paméenja” u
Arhe, XIX, 38/2022, str. 43-70.

173



174 ARHE XXII, 44/2025

stvarnosti. Bez neposlusnosti mitska slika sveta bila bi prazna. Neposlusnost
je u mitskim predstavama mesto aktualizacije poretka, ona daje priliku da
se poredak pokaze kao prisutan. U tom smislu, neposlusnost mitskih junaka
uvek se zavrSava punitivnim postupkom sprovedenim u okvirima bozanskog
poretka. Prometej, lkar i Dedal, Ahilej, Edip itd. — lako je nastaviti listu
mitskih prestupnika i kaznjenika. Kauzalna struktura mitskog sveta podrazu-
meva konstantne transgresije i povratke na poc¢etno stanje. Na taj nacin mit
ispostavlja stabilnu i nepromenljivu sliku sveta. Ipak, onog momenta kada
transgresija prode nekaznjeno, kada se neki od mnogih Prometeja vrati sa
ukradenom vatrom, a planine Kavkaza ostanu bez kaZnjenika, odredujuca
funkcija mita spram stvarnosti nestaje — ve¢ u epu granice mitskog sveta vise
ne vaze kao apsolutne.

Naravno i epski svet ima svoje granice, to je jo§ Hegel primetio, ali
interesantno je, u Fenomenologiji duha samo u okvirima dijalektike umet-
nicke religije u kojoj ep ima svoje mesto kao izraz opste svesti predpoliticke
zajednice, samo kao jedan od stupnjeva takozvanog duhovnog umetnickog
dela (druga dva su tragedija i komedija).3 Pored epike stvaralastvo pred-
politickog sveta za Hegela je uglavnom nemo — filozofija i politika nastaju
tek onda kada obi¢aji i moral ovakvog sveta vise nisu obavezujuéi.* Ipak,
intrigantno je da kod Hegela ne nailazimo na opSirnije tematizacije nastanka
politickog sveta,> dijalektika koja postoji izmedu razli¢itih likova svesti, u
sebe ne ukljucuje politiku. S jedne strane, to je krajnje razumljivo posto je
politicka praksa karakteristi¢na za odredeni oblik svesti koji svoj izraz ima u
umetnosti, religiji ili filozofiji, s druge strane, to prestaje da bude samorazu-

3 Hegel, G. W. F. Phdnomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989. str.
529-544.

4 Moglo bi se rec¢i da nastanak politike podrazumeva obespravljivanje mita i epa. U tom
smislu znacajna su Majerova Citanja Eumenida, Majer, K., Nastanak politickog kod Grka,
Albatros Plus, Beograd, 2010. prev. Slobodan Damnjanovi¢, str. 170-204. U znacajnoj meri
ovakva dinamika se poklapa sa Hegelovim izlaganjem u Fenomenologiji, kao i u Predavanji-
ma iz filozofije lepe umetnosti, gde je Hegel iznosi u nesto drugacijem redosledu i kontekstu,
ali tranzicija od predpoliticke epike, ka politickoj drami je jednako prisutna. Hegel opsezno
izlaze razlicite poetske oblike u tri glavna vida epici, lirici i drami, $to odstupa od strukture iz
Fenomenologije: epika-tragedija-komedija.

5 U Fenomenologiji kroz smenu epike, tragedije i komedije moguée je govoriti o politickim
i drustvenim promenama. Na sli¢an nacin i u Predavanjima iz lepe umetnosti, Hegel insistira
na razli¢itom izrazu koji je primeren politickoj, odnosno nepolitickoj zajednici, ¢ak navodeci
i primer istorijske proze, Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Asthetik III, Suhrkamp,
Frankfurt am Main, 1990. str. 257-266. Ipak, dijalektika same promene iz predpolitickog u
politicko, kao i uloga koju epski, odnosno istorijski narativi igraju u takvoj promeni, ostaje
znacajno netematizovana.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 175

mljivo onda kada Hegel u Predavanjima iz filozofije svetske istorije govori o
istoriografiji kao proizvodu politickog postojanja zajednice u obliku drzave i
kada insistira na tome da kao $to plemenske zajednice i kasniji savezi pleme-
na svoj izraz imaju u mitu, odnosno epu, drzava biva predstavljana kroz price
istorijskog karaktera.® Poslednji prelaz nije samorazumljiv i gotovo da ga je
nemoguce bez znacajne ekstrapolacije i¢itati iz ostalih mesta u Hegelovom
sistemu.”

Lako¢a koja postoji kod utvrdivanja dijalektickog odnosa izmedu po-
liticke slobode i filozofske samosvesti,® nestaje onda kada se s one strane
dijalektike postavi pitanje: Kako je bilo mogucée da nestane epski svet heroja
i da na njegovom tlu, ili upravo uprkos takvom tlu, nastane prozni svet isto-
rije? Mit i ep su nesto posve drugo 1 suprotno politici i filozofiji, to je dobrim
delom postalo opste mesto misljenja istorije posle Hegela.® Ipak, problem je
ostao uglavnom bez dalje obrade, reci je pre svega bilo o odnosima razlicitih
svetova (mitskog, epskog, filozofskog itd.), dok je njihova medusobna dina-
mika, ¢esto odredena i dalje prisutnom idejom napretka, ostajala uglavnom
neispitana. Uprkos tome, bez oslonca u Hegelovoj ili hegelijanskoj filozofiji,
jednako je moguce misliti singularnost momenta kraja mitskog sveta koji se
dogada zamenom kauzalne strukture trangresija-kazna, strukturom transgre-
sija-nagrada. Ono pak §to je ovde centralno, jeste da se transgresija dogada

6 Hegel, G. W. F., Philosophie der Weltgeschichte, Einleitung 1830/31, u G. W. F. Hegel,
Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg, 1995. str. 138-207. str. 193. u
daljem tekstu VPWG (1831); Hegel, Asthetik, str. 259-260.

7 Shvatanje Franca Rozencvajga po kome Filozofija, religija i umetnost, same po sebi
nisu istoricne, ve¢ imaju istoriju samo s obzirom na duh naroda, moze pomoci da se ovaj
problem jasnije artikuliSe. Naime, ukoliko, kao §to ovde tvrdimo, uzmemo u obzir da je Hege-
lovo ¢itanje istorije politickog Citanje koje je pre svega provedeno kroz umetnicke, religijske i
filozofske izraze, temelj njihove istoricnosti se pojavljuje kao nedostupan nezavisnom posma-
tranju. To odgovara stavu Franca Rozencvajga o neistoricnosti formi apsoutnog duha, ukoliko
one nisu sadrzaj odredenog duha naroda, $to u isto vreme znaci da duh naroda, iz perspektive
Hegelove filozofije, ostaje potpuno skriveni entitet ukoliko se o njemu ne govori s obzirom na
forme apsolutnog duha. Za Rozencvajgov stav o odnosu istorije umetnosti, religije i filozofije
1 drzave, videti Rosenzweig, F., Hegel und der Staat, R. Oldenbourg, Miinchen, 1920, str.
182. Ukoliko navedeno uzmemo u obzir, opravdano bismo se mogli zapitati nije li pitanje o
politickom praksisu jedno od odlucujuéih pitanja koja je moguée postaviti u okvirima Hegelo-
vog sistema, a koje pri tom nikad nije bilo postavljeno od strane samog autora.

8 Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, Suhrkamp, Frank-
furt, 1986. str. 117.

9 Kao jedan od znacajnih primera takvog misljenja mogu se navesti Pato¢kini stavovi o od-
nosu mita, politike 1 filozofije, Patocka, J., Katzerische Essays zur Philosophie der Geschichte,
Suhrkamp, Frankfurt, 2010. str. 47-72. Patockine ideje inspirisane su razdvajanjem izmedu
politickog Zivota gr¢kog polisa i nepolitickog karaktera orijentalnih carstava, na koje nailazi-
mo i kod Arendt, H., Vita Activa, R. Piper, Miinchen-Ziirich, 1981. str. 27-30, $ire str. 27-48.



176 ARHE XXII, 44/2025

unutar mitskog sveta, i da ne predstavlja samo puko prekoracenje granica
koje su takvim svetom postavljene. Klasi¢ni primer kompleksnosti dinamike
transgresije granica mitskog sveta predstavlja Prolog Parmenidovoj Poemi o
prirodi. Glavni protagonista se vozi bozanskim kocijama odlaze¢i na mesto
na koje smrtnici odlaze samo zlom sudbom, ali umesto da ga Pravda kazni,
ona ga dariva uvidom koji se ti¢e stvari koje se nalaze daleko od puteva
smrinika.' Na taj nacin filozofija, koja ne bi trebalo samo da ispri¢a pricu,
ve¢ 1 da polozi dokaze u skladu sa logosom, pocinje prerusena u ep. Ovo
prerusavanje nije samo spoljasnja sluc¢ajnost, ve¢ predstavlja sliku unutrasnje
razgradnje elemenata mitskog sveta.!!

Medu prestupnicima u okvirima mitskog i potom epskog sveta, nalaze
se 1 prvi istoricari. lako Hegel prve istori¢are povezuje sa prvim politickim
zajednicama, bez direktnog ukazivanja na delimi¢nu strukturnu podudar-
nost, u odnosu prema mitskom svetu, izmedu njih i epskih pesnika,!2 oni i
dalje spadaju u pleme onih koji su uprkos svojim prestupima uspeli da produ
nekaznjeno od strane bogova. Ipak, priroda njihovog prestupa je specifi¢na
i takva da sa sobom povlac¢i nemoguénost kazne. Herodot iz Helikarnasa i
Tukidid iz Atine odabrali su da napisu istorije umesto da ispri¢aju price.!3 Na

10 Parmenid, O prirodi u Zunjié, S., Fragmenti Elejaca, BIGZ, Beograd, 1984. str. 67. U
Predavanjima iz filozofije lepe umetnosti, Hegel primecuje znacaj epike za nastajucu filo-
zofsku istinu, naglasavaju¢i da je karakter istine u Parmenidovoj poemi cisto stvarstveni i
prema tome epski, Hegel, Asthetik, str. 328. Danas znamo da prolog Parmenidove poeme, &iji
pesnicki karakter je Hegel posebno naglasavao, ne samo da ima isti oblik kao epski heksame-
tar, ve¢ je delom sacinjen od pozajmljenih opstih mesta iz epskih poema, videti Coxon, A.H.,
The Fragments of Parmenides, Parmenides Publishing, Las Vegas-Zurich-Athens, 2009. str.
9-13.

11 U izvesnom smislu epski svet se ve¢ nalazi u koliziji sa mitskim svetom, Adorno i
Horkhajmer posebno su insistirali na tome u Dijalektici prosvetiteljstva, videti Adorno, T.,
Horkheimer, M., Dialektik der Aufklarung, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main,
2006. str. 62. Ukoliko je epski svet ve¢ temeljno negativni svet razgradnje postojeceg mitskog
poretka, filozofija onda ne donosi princip negativnosti, ona onda samo dovodi do svesti nega-
tivnost kao temeljnu ¢injenicu takvog sveta.

12 Atanaskovi¢, ,,Hegel i izvorna istoriografija”, str. 92-105.

13 Kako Majer primecuje, Herodotove Historiai ne treba razumeti u savremenom smislu
istorijske naracije, mnogo pre treba ih Citati kao izvestaj baziran na istrazivanju — Herodot je
takore¢i zapisao rezultate vlastitih istrazivanja. Majer, Nastanak politickog kod Grka, str. 360.
Znacajno je da takvo pricanje price koje se zasniva na prethodnom istrazivanju, biva znacajno
suprotstavljeno Mitosu kao prici koja se temelji u praksi prenosenja. U tom smislu, nacin na
koji Herodot zapocinje svoje Istorije, vredan je paznje, prvi pasusi su posvecéeni razlicitim
pricama (Logoi) Grka i varvara o predistoriji gréko-persijskog rata — Herodot ih ukratko izlaze
— da bi potom presao na sopstvenu pri¢u zasnovanu na istrazivanju, u isto vreme naglasavaju¢i
da se uzdrzava od suda o valjanosti ve¢ postojecih prica o predistoriji rata. (Hdt. 1.5.3) Ovde
¢emo se u daljem tekstu koristiti standardnom notacijom, za izvornik smo koristili slede¢a



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 177

taj nacin, nasli su se daleko od mesta na kome bi jo§ uvek zazirali od kazne.
Do tada je smrtnicima bilo dato da pricaju i pevaju o bogovima i herojima,
kao 1 o sudbini nejakog ljudskog roda. Epski spevovi bazirani na mitolo§kom
sadrzaju svoja pevanja zapocinju zazivanjem boZanstava.!4

llijada, spev o ratu izmedu Trojanaca i Grka, pocinje pripovedanjem o
razdoru izmedu plemenskih voda i heroja, takav razdor posledica je eksterne
volje bozanstava. Mitska podloga epskog speva ne sastoji se samo u pozaj-
mljivanju motiva, ve¢ i u izlaganju vecnog prezenta povezanosti ljudskih i
bozanskih dogadanja, §to sa sobom povlaci prolaznost i tragicnu efemernost
ljudskih dela —u krajnjoj liniji, znacajni ljudski poduhvati svoje poreklo ima-
juna Olimpu, a ne u svetu ljudskog timosa i hibrisa. Nasuprot takvom pristu-
pu epskih pesnika, prvi istoriCari piSu sa interesom za ljudska dela: ,,[...] da
se vremenom ne bi umanjio zna¢aj onoga Sto je covek stvorio, te da velika i
divna dela, i ona koja su stvorili Heleni, kao i ona koja su stvorili Varvari, ne
bi bila zaboravljena.”!> Oni su takode odusevljeni veli¢inom ljudskih podu-
hvata, pa je tako: ,, Tukidid Atinjanin opisao [...] rat Peloponezana i Atinjana,
kako su ratovali jedni s drugima. Po¢eo je pisati odmah u pocetku, jer je na-
slutio, da ¢e biti veliki i najvredniji spomena od predasnjih ratova...”16

Prestup koji Cine prvi istoricari dogada se na polju koje je do tada bilo
rezervisano za mit i ep — na polju paméenja. Hegel nije propustio da primeti
ovu podudarnost. U predavanjima iz 1822. godine, a kasnije i u manuskriptu
iz 1828, pesnici se navode kao primer prvih stvaralaca trajnih predstava na
osnovu prolaznog materijala datog u opazanju.!” Na oba mesta oni su prika-
zani u kontrastu prema istori¢arima, i to po dva osnova: 1) Pesnici stvaraju
na osnovu sopstvenih osecanja, dok istori¢ari stvaraju na osnovu sopstvenog
politickog praksisa i na osnovu izvestaja savremenika; 2) Pesnici stvara-

izdanja: Herodoti, Historiae, Oxford University Press, Oxford, 2015 i Herodotus, Histories,
Harvard University Press, Harvard, 1920. trans. A. D. Godley, za prevod na srpski jezik ko-
riS¢eno je izdanje Herodot, Herodotova Istorija, Dereta, Beograd, 2018. prev. Milan Arseni¢
14 Pevaj mi o boginjo, gnev Ahileja Pelejeva sina...” (Hom. II. 1.1) ,,Reci mi, o muzo...”
(Hom. Od. 1.1) Ovde navedeno prema izvornicima Homer, Homeri Opera, Oxford, Oxford
University Press, 1920. i Homer, The Odyssey, Harvard, Harvard University Press, 1919.
trans. A. T. Murray, za prevod Homer, //ijada Zavod za udzbenike, Beograd, 2002. prev. Milo$
N. Buri¢ i Homer, Odiseja, Beograd, Dereta, 2004. prev. Milo$ N. Puri¢

15 Hdt. 1.1.0

16 Thuc. 1.1 Ovde su koris¢eni izvorni tekstovi iz Thucydides, The Peloponesean War.
Oxford University Press, Oxford, 2009. trans. Martin Hamond i1 Thucydides, Historiae in
two volumes, Oxford, Oxford University Press, 1942. za prevode je konsultovano i izdanje
Tukidid, Povijest peloponeskog rata, Matica hrvatska, Zagreb, 1957. prev. Stjepan Telar.
17O ovome videti Atanaskovi¢, ,,Hegel i izvorna istoriografija”, str. 99-105; Atanaskovic,
,,Hegel i Mnemosina...”, str. 59-68.



178 ARHE XXII, 44/2025

ju predstavu za cula, dok istoricari stvaraju duhovnu predstavu.'® 1 jedni i
drugi pak stvaraju predstave u medijumu jezika, ¢ime daju trajanje onome
$to se isprva pojavljuje kao tranzitorno — pesnici, jednako koliko i istoricari,
popunjavaju hram Mnemosine sadrzinom. Zbog toga, iako u Predavanjima
iz filozofije svetske istorije nalazimo mesta na kojima Mnemosine u prvom
redu biva direktno asocirana sa istoriarima, ne treba smetnuti sa uma da je
delatnost istoriara izneta u direktnom paralelizmu sa pesni$tvom.!?

Ovde je takode znacajna neuobicajenost sadrzaja koji se unosi u hram
boginje pamcenja. Umesto vecnih dela heroja i pri¢a o delima bogova
i heroja, istoricari donose pri¢e o ljudskim delima. Na taj nacin dolazi do
tranzicije u kulturi paméenja. Ne radi se samo o pukoj zameni objekta koji je
vredan pamcenja, ve¢ i o promeni prakse koja stvara takve objekte. Mit biva
zamenjen istorijom. To ne znaci da se mit i ep zavrSavaju tamo gde pocinje
istorija — to samo znaci da moZzemo da konstatujemo postojanje novog nacina
pripovedanja koji ima odluc¢ujuéu ulogu u formiranju nove vrste paméenja
koja je postojala i jo§ uvek postoji zajedno sa mitskim praksama. Poslednje
je i omogucavalo transgresiju okvira mitskog sveta. Istorija cilja na mesto
paméenja formirano u okvirima mitske tradicije, ona ne vrSi transgresiju
mitskih predstava stvaranjem novog mesta paméenja, ve¢ stvaranjem novog
objekta u paméenju.

Pisanje istorije podrazumeva nepoverenje prema mitu. Mitski svet je
svet nejasnih izvora u ¢ija deSavanja se istori¢ar ne uzda.20 Ipak, tu se ne
radi samo o istorijsko-epistemoloskom problemu koji se ve¢ u Hegelovo
vreme kristalisao kroz pokusaje pisanja istorija koje govore o istorijskoj
podlozi sveta u kome su nastale mitske price.2! Dakle, problem nije samo u

18- Atanaskovi¢, ,,Hegel i izvorna istoriografija”, str. 97-98.

19 Hegel, G. W. F., Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 1822-1828, u G. W. F. Hegel,
Vorlesungsmanuskripte 11 (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg, 1995. str. 121-137. str. 123,
u daljem tekstu VPWG (1828); Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Welt-
geschichte, Berlin 1822/23. Nachschriften von Karl Gustav Julius von Griesheim, Heinrich
Gustav Hotho und Friedrich Carl Hermann Victor von Kehler, Felix Meiner, Hamburg, 1996.
str. 4, u daljem tekstu VPWG I (1822); Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der
Weltgeschichte I, Nachschriften zu dem Kolleg des Wintersemesters 1822/23, Felix Meiner,
Hamburg, 2015. str. 5-6, u daljem tekstu VPWG II (1822).

20 Hegel ovo naglasava na viSe mesta VPWG (1828), str. 123-124; VPWG I (1822), str. 4.
VPWG II (1822), str. 6-7. VPWG (1830), str. 195-196.

21 Takve pokusaje otkrivanja stranog sveta antike, kao podloge epskog pripovedanja, na-
lazimo jo$ na pocecima moderne filologije, Wolf, F. A., Prolegomena zu Homer (H. Muchau
iibers.), Reclam, Leipzig, 1908. Ovakav nac¢in misljenja je i dalje aktuelan, sjajan savremeni
primer takvog pristupa su istrazivanja koja je tokom proteklog veka provodio Mozes Finli,
Finley, M., The World of Odysseus, Viking Press, New York, 1954.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 179

dostupnosti dogadaja o kojima se govori kroz mitove i epske pripovesti, ve¢
i u formiranju cesure izmedu mitskog i istorijskog vremena. Za Herodota i
Tukidida nije znacajno ono Sto se moglo dogoditi pre nekoliko stotina go-
dina pred zidinama Troje — oni ¢ak nisu ni narocito raspolozeni da kritikuju
mitsku tradiciju koja pripoveda o tim dogadajima.?? Sa stanovi$ta nama
savremene istorijske svesti, ovo je krajnje zacudujuce. Posebno, ukoliko u
obzir uzmemo to Sto je kultura u kojoj su ziveli Herodot i Tukidid bila kultu-
ra u kojoj se jo$ uvek pamtilo kroz ep, iznenaduje nedostatak potrebe prvih
istori¢ara za uspostavljanjem istorijskog paméenja o periodu koji do tada nije
bio njime obuhvacen. Ipak, nedostatak direktne konfrontacije izmedu epike i
istoriografije, nikako ne podrazumeva i nedostatak svake konfrontacije.
Hegel naglasava kako istoricar prolazne dogadaje unosi u hram Mnemo-
sine 1 pri tom ih daruje besmrtnim zivotom. On pesnike smatra prvim gradi-
teljima hrama pamcenja, prvi opsti duh koji svoj izraz ima u opstoj predstavi
u kojoj subjekti zajednice prepoznaju sebe, produkt je pesnistva.z3 Njegov
sadrzaj ispunjen je neljudskom ljudskos¢u heroja — neljudskom zbog toga §to
heroji za svoja dela ipak ne mogu da zahvale vlastitoj delatnosti, ve¢ odstupa-
nju od sopstvene prirodnosti. Heroj jos uvek nije u punom smislu autonomni
subjekt, njegova dela su posledica delovanja heterogenih sila, ona su njegova
samo u onoj meri u kojoj je on njihov nosilac. S druge strane, dela istorijskih
individua — drzavnika, diplomata, vojskovoda itd. — ¢ak i kada su odredena
sebicnim interesima bez svesti o opStem znacaju, ucinjena su s obzirom na
ono opste 1 u okvirima opsteg, u smislu drzave i njenih institucija. Zbog toga
je Hegelova koncepcija lukavstva uma dvoznacna. Na prvi pogled stvar je
banalna, i ti¢e se apologije navodnog istorijskog besmisla. Naizgled, Hegel
zeli da pokaze na koji nacin iz direktno nemoralnog i sebi¢nog ¢injenja, ipak,
proizlaze valjani rezultati sa stanovista celine. Moguce je da to stoji. No,
ovde je znacajno interesantnije kako Hegel ukazuje na nacin na koji politicka
zajednica primorava pojedinca koji deluje iz svojih sopstvenih motiva, da te
motive usmeri ka opStem. Primera radi, pitanje nikad ne treba da ostane na
tome na koji nacin je, recimo Cezar, gledajuci da ostvari svoje ambicije, uz-
gred obezbedio i jedinstvo rimske republike — ve¢ se radi o tome da je Cezar,

22 Herodot na pocetku Istorija iznosi razli¢ite pri¢e o uzrocima rata, da bi potom presao na
izlaganje one koju smatra najverodostojnijom, Hdt. 1.1.1 — 1.5.3 Tukidid insistira na razlici
izmedu njegovog poduhvata i pesniStva, Thuc. 1.21.1, ipak, znacajno je da o dogadajima iz
mitskih vremena ne nudi znacajno drugaciju sliku i ne pokusSava da ispravi stare izvestaje, na
pocetku istorije on ovakve pripovesti koristi samo kako bi dokazao da u njima nije sadrzan
nijedan dokaz koji bi upu¢ivao na predasnji dogadaj koji bi bio veéeg obima od Peloponeskog
rata, Thuc. 1.1.1 - 1.11.2.

23 Atanaskovi¢, ,,Hegel i Mnemosina...”, str. 62.



180 ARHE XXII, 44/2025

kako bi uopste ostvario vlastite, ma koliko sebi¢ne interese, iste mogao da
vidi ostvarivim samo kroz medijum opstosti, u partikularnom slucaju kroz
rimsku republiku. Drzava ukida vaznost herojske kontingentnosti. Ahilejevo
herojstvo, sa stanovista pamcenja Ciji je objekat drzava kao politicka za-
jednica, potpuno je nevazno. Ono pak $to je vazno jesu posledice koje su
odredena dela mogla da ostave na samu obicajnosnu celinu, na njene zakone
1 ustrojstvo. Za Tukidida, na primer, centralna tema nije atinsko ili spartan-
sko herojstvo, u njegovoj istoriji glavni akteri nisu junaci koji istupaju kao
simboli zavadenih strana i od ¢ijeg herojstva zavisi zaplet price. Ono pak §to
fascinira atinskog istoriCara jeste moguénost da polis obezbeduje ogromnu
flotu, koja mu zauzvrat nudi supremaciju na morima i trgovinski monopol u
Heladi, zatim posledice atinskog, odnosno spartanskog drzavnog uredenja na
ishod rata, kao i posledice samog tog rata po buducnost polisa. Takva proza
je neposlusna prema strukturi epa, ona krsi pravila epskog pripovedanja i u
hram pamcenja kriSom unosi ono $to se u njemu do tada nije nalazilo. Tako,
mirna koegzistencija stalno promenljivog sadrzaja pamcenja o drzavi, sa
nepromenljivim paméenjem o herojskim delima, ne moze biti misljena kao
simultano postojanje dve forme pamcenja, ve¢ direktno upucuje na kontrast
izmedu onoga $to ¢e se ubuduce uopste nazivati pamcenjem, i onoga $to ¢e
predstavljati samo mit.

Epski spevovi ne izveStavaju o materijalu koji bi istorijsko paméenje mo-
gao da potakne na delatnost, stoga istori¢ar mora da ¢ini drugaciju stvar od
pesnika — ipak, Hegel ne ostavlja prostora za sumnju da istorija predstavlja
dominantnu praksu pamcenja u drustvu koje vise ne funkcioniSe po mito-
loskim uzusima koji su jo§ uvek predstavljeni u epu. Hram Mnemosine biva
preplavljen sadrzajem koji je njegovim graditeljima isprva bio potpuno stran.
Posebno je interesantno to Sto istorijska svest u svojoj ravnodusnosti prema
mitskoj istini redefiniSe ulogu epske tradicije. Epski spevovi vise nemaju me-
sto univerzalne predstave u kojoj je zajednistvo predstavljeno kroz veli¢inu
predaka, njihov sadrzaj sada biva doveden u vezu sa drzavom. Sa nastankom
politicke zajednice epsko pesnistvo i mitski motivi vise ne saCinjavaju nacin
na koji zajednica plemena predstavlja svoje jedinstvo kroz figure heroja.
Naprotiv, u periodu klasi¢ne Gréke, uloga epskog pesnistva biva percipirana
kroz prizmu paideje koja podrazumeva obrazovanje dobrog gradanina polisa,
dok je sam polis sa njegovim zakonima pravi objekat aktivnosti pamcenja
kao proze koja nastaje na podlozi pisanog zakona.2* Bi¢e drzave koja postoji
kroz opstost vlastitih institucija i zakona samo po sebi je istorijskog karakte-

2 VPWG (1830), str. 193.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 181

ra — ,,proza” zakonodavaca zahteva prozu istorije.2> NedovrSena sadasnjost
drzave za sobom povlaci i svest o sopstvenoj nedovrsenosti i potrebu da ista
bude izrazena i predstavljena, ta predstava je prva istorijska proza.

Pretpostavimo da je dovoljno eksplicirana Hegelova nacelna teza o odno-
su izmedu istorije 1 pesniStva, kao dva razlicita i medusobno inkompatibilna
modusa pamcenja. Ipak, odmicuéi se od Hegelovih reci, bilo bi interesantno
proveriti ih na delima istori¢ara na koje se Hegel poziva. Prethodno, treba
sazeti ovde iznetu interpretaciju odnosa mita i istorije na osnovu Hegelovih
teza o istoriografiji i pesniStvu: Istorija i epska poezija kao dominantne
forme pamcéenja medusobno su iskljucive — onog momenta kada istoriCari
u takozvani hram Mnemosine unesu trajne predstave o isto tako trajnom i
nekontingentnom sadrzaju (drzavi, institucijama, pravu itd.), nemoguce je
od njih ocekivati da priznaju epsku svest kao nacin pamcenja koji odgovara
politi¢koj zajednici kao centralnom objektu njihove stvarnosti.

Ipak, ovakav odnos izmedu istorije i epa ne znaci da se istorijska svest
bavi samo pri¢ama o vremenima u kojima postoji politicka zajednica. Izvorne
istori¢are koji stvaraju duhovnu predstavu o nedovr§enom prezentu politicke
zajednice, Cesto znacajno okupira i prica o njenom nastanku i predistoriji.
Intrigantno je da Hegel ovo propusta da naglasi, skrecu¢i paznju na to kako
je izvorna istorija nacin pripovedanja koji izvestava o dogadajima koji su
savremeni sa piscem ili mu barem nisu znacajno vremenski udaljeni, potom
navode¢i Herodota kao primer izvornog istoricara. U Herodotovim Istori-
Jjama pak, primeticemo da je samo jedan njihov deo posveéen dogadanjima
njegovog vremena i zajednice. Vec¢i deo Istorija posvecen je pricama o kraj-
nje stranim i nepoznatim narodima za prosecnog stanovniku Helade Herodo-
tovog vremena, a ovaj akcenat na udaljenom i stranom je posebno upadljiv
u prvim knjigama. No, prvih nekoliko knjiga Herodotovih Isforija ne mogu
se svesti na jednostavne putopisne beleske, ili na neku vrstu kompilacije
svetom. Umesto toga, prve knjige Istorija su deo znacajno kompleksnijeg
narativa koji treba da odgovori na pitanje o tome ko je krivac za skorasnje
ratove Helena i Persijanaca? U prvoj knjizi, osvréuci se na mitske pripovesti
razli¢itih naroda o prastarim uzrocima ovog konflikta, Herodot navodi slede-
¢e:

Videli smo $ta o tome pricaju Persijanci, a §ta Feniani. Ja ipak nisam u stanju
da kazem kako se to upravo dogodilo, ali znam Coveka koji je prvi poceo da
se neprijateljski ponasa prema Helenima. Posto ga pomenem, nastavi¢u sa

25 sto.



182 ARHE XXII, 44/2025

pripovedanjem u kome ¢u se podjednako osvrnuti i na velika i na mala ljudska
naselja, jer su mnogi nekada veliki gradovi izgubili svoj znacaj, a opet mnogi
koji su u moje vreme veliki, bili su nekada beznacajni. Znajuéi da je ljudska
sreca nestalna, pomenucu u svom pripovedanju podjednako i jedne i druge.26

Herodot pripoveda o malim i velikim gradovima u sadaSnjosti i proslo-
sti, $to daje njegovoj prici na Sirini vremenskog horizonta. Ovakav pocetak
znacajno odstupa od autorovog prostora i vremena, a to direktno protivreci
tezi o izvornim istoriCarima kao pripovedacima dogadaja vlastitog vremena.
Dakle, ovde nije vazno samo jednostavno Herodotovo odnoSenje prema sa-
vremenom, vec i to §to njegova prica predstavlja specifican istorijski logos,
a to Ce reci istrazivanje koje treba da odgovori na pitanje: Kako je doslo do
sukoba Helena i Varvara? Pric¢a i price o gradovima i promenljivim udarcima
sudbine, sacinjavaju pozadinu sukoba. Takva podloga ukoliko ve¢ ne govo-
ri o sigurnim nacelima i uzrocima rata, jer to je za pripovedaca nemoguce,
donosi nam pricu o pricama.?” Herodot stvara predstavu isklesanu u jeziku
sopstvenih savremenika, jeziku koji pocinje da se suprotstavlja sopstvenoj
ukorenjenosti u epici. Na kraju krajeva, Herodot nas izveStava samo o vlasti-
tom vremenu pripovedajuci o onome $to je mogao da ¢uje od savremenika,
kao 1 0 onome $to i sam moze da vidi. Na taj nacin Istorije onda kada nisu
pripovest o dogadajima u kojima je Herodot i sam ucestvovao, ne samo da
nisu daleko od izvorne istorije kako je Hegel odreduje, vec joj potpuno odgo-
varaju kao pripovedanje o savremenim dogadajima. No, ne treba smetnuti sa
uma da je takva pri¢a moguca samo kroz prepricavanje prica koje je istoriar
mogao da ¢uje od svojih savremenika.

Lako moze pro¢i neopazenom drskost i neposlusnost Herodotovih Isto-
rija prema epskom pamcenju. Istini epike Herodot suprotstavlja pricanja
vlastitih savremenika. Postoji slaganje izmedu Herodotovog nacina pisanja
Istorije, 1 osnovnog shvatanja izvorne istorije kod Hegela, i to na vise mesta:
1) Istorije su izvorna istorija zbog toga $to posreduju izmedu tranzitornosti i
trajanja; 2) One to ¢ine na drugaciji nacin nego §to to ¢ini jos uvek mitoloska
epika, tako stvarajuci duhovnu predstavu Ciji objekat nisu kontingentna dela,
veé je to trajni objekat politicke zajednice; 3) Istorije su jezicka duhovna

26 Hdt. 1.53-1.54

27 U vezi sa Herodotovim pripovedanjem Majer primecuje: ,,Najvazniji zadatak video je u
sakupljanju i1 ofuvanju predanja, da pripoveda ono §to se pripoveda (légein ta legomena)”.
Majer, Nastanak politickog, str. 376. Majer ovakav Herodotov manir dovodi u vezu sa nau-
¢nom strogoscu, koja se ticala postupanja sa izvorima. (Isto.) No, pitanje je u kojoj meri kod
Herodota postoji striktno razdvajanje izmedu pripovesti, kao izvora, i dogadaja o kojima
pripovesti izvestavaju, jer Herodot ne pripoveda samo na osnovu onoga sto se pripoveda, vec¢
doslovno ono Sto se pripoveda.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 183

predstava, jezik u formi price koji se nalazi u jasnom odnosu prema mitu i
epu, pa tako s jedne strane, Herodot ostaje ravnodusan prema istini mitskog
sveta, s druge strane on objekte koje je proizveo taj svet upotrebljava na dru-
gaciji nacin i time aktivno transformise mitsku svest.

Ipak, kako izgledaju pomenuti odnosi na primerima uzetim iz Istorija.
Gde Herodot pokazuje politicku zajednicu kao objekat istorijskog pamcenja?
Na koji nacin upotrebljava objekte mitskog sveta i Sta znaci trajnost u svetu u
kome je sreca nestalna i nesigurna? Kako bismo to blize pokazali kao primer
¢emo iskoristiti specifi¢na mesta u Istorijama. Ovde ¢e nam za tu svrhu po-
sluziti elementi Price o Krezu,?8 kao i analiza fraze karakteristi¢ne za Hero-
dotovu istoriju, koja se uvek iznova ponavlja: Do u moje vreme.?° Na ta dva
primera, pokusacemo da pokazemo kako objekat Herodotovog istorijskog
pamcéenja, tako i njegov odnos spram mitskog sveta. Dakle, neophodno je da
nacinimo ekskurs u polje koje se nalazi van konceptualnih okvira Hegelove
Filozofije svetske istorije kako bismo pokazali njenu relevantnost.

28 Herodotova pri¢a o Krezovom usponu i padu, deo je Lidijskog logosa (Hdt. 1.5. -1.94)
No, uloga koju Krez igra u Herodotovom pripovedanju izlazi van okvira pri¢e o usponu i padu
lidijskog kralja — Krez se tokom Druge i Trece knjige Istorija, pojavljuje kao savetnik persi-
jskih vladara Kira i Kambiza, da bi kao aktivna figura nestao pocetkom tre¢e knjige — ipak,
nigde u Istorijama nije opisana Krezova smrt, dogadaj posle koga se Krez vise ne pojavljuje
kao protagonista jer Kambizov pokusaj njegovog smaknuca i odustajanje od istog (Hdt. 3.36).
U daljem toku Istorija Krez ipak ne nestaje potpuno, ve¢ na nekoliko mesta njegovo naslede
biva reaktualizovano sa ¢estim materijalnim referencama na njegove zrtvene darove hramo-
vima (Hdt. 3.47; Hdt. 5.36; Hdt. 7.30; Hdt 8.35; 8.122), takode, Krez se ponovo pominje kao
odlucujuca figura u pri¢i o Alkmenoidima (Hdt. 6.125.), takode u pri¢i o Miltijadu (Hdt. 6.37).
Interesantno je se Krez kod Herodota gotovo uvek pojavljuje na mestima na kojima je potreb-
no naci uzrok od koga je moguce otpoceti pripovedanje ili kojim je moguce objasniti dogadaj
ili pri¢u prenetu tradicijom: 1) On se pojavljuje kao covek za koga istoricar zna, kao za onoga
koji je prvi zapoceo neprijateljstvo prema Helenima — i prema tome naracija o njemu je u isto
vreme i naracija o uzrocima sukoba 2) U istoriji jacanja Persijskog carstva, pojavljuje se kao
savetnik ¢iji saveti i volja vladara da ih prihvate ili odbace, odlu¢ujuce uti¢u na tok dogadanja
3) Takode, pojavljuje se kao uzrok bogatstva Alkmeonida, posto je darivao Alkmeona 4) Kre-
zovi bogati darovi hramovima pokazuju se kao objekat Zelje jedne od sukobljenih strana, zbog
kojih se preduzimaju vojni pohodi.

29 Ovde su nam znacajne Herodotove reci é¢ ug ili éx’ éued, u bukvalnom prevodu do mene,
$to se obicno prevodi sa do u moje vreme. U pogledu Herodotove upotrebe ovih reci izvanre-
dan je rad Karen Basi, videti Bassi, K., Traces of the Past: Classics Between History and
Archaeology, University of Michigan Press, Ann Arbor, 2016. Poglavlje ,, Up to My Tyme: The
Fading of the Past in Herodotus ‘ Histories”, str. 106-143.



184 ARHE XXII, 44/2025

2. HERODOTOVA PRICA O KREZU I SOLONU KAO PRIMER
ODNOSA MITATISTORIJE

a) Krez i Solon

Lidijski vladar Krez je ¢ovek za koga je Herodot znao da je uprkos svim
pricama bio taj koji se prvi neprijateljski poneo prema Helenima.3? Ostavlja-
juci po strani mitska objasnjenja zavade izmedu zapada i istoka, kondenzo-
vana u Homerovoj /lijadi, Herodot se okre¢e logosu o Krezu — usput spomi-
njudi 1 price o mnogim gradovima i njihovoj promenljivoj sre¢i. Na taj nacin,
logos o Krezu je direktna antiteza mitosu trojanskog rata. Kroz pripovest o
lidijskom vladaru Herodot sazima price vlastitog vremena u jedinstvenu isto-
riju, koja odreduje kontekst u kome se odvija glavna tema njegovih Istorija:
Rat izmedu Grka i Persijanaca, kome je i sam svedocio. Interesantno, prvi
veliki sukob izmedu Grka i varvara, nije se dogodio zbog krade Zene i osvete
kojom bi bila zadovoljena pravda, ve¢ iz Krezove ambicije da vlada Malom
Azijom.3! Konflikt izmedu Kreza i Grka koji su tada ziveli u Maloj Aziji,
kod Herodota ima jasnu politicku dimenziju suprotstavljenosti izmedu au-
tonomije grckih gradova i njihove podredenosti spoljasnjoj vlasti. Najdublji
uzroci konflikta o kome nam Herodot pripoveda nisu slucajnog i prolaznog
karaktera, ve¢ imaju svoju ukorenjenost u vrednostima politicke zajednice.
Krezova Lidija je arhetip ne samo varvarske, ili pak nedemokratske, ve¢
zajedno sa tim 1 nepoliticki orijentisane zajednice, ukoliko politika za Ati-
njane podrazumeva proces koji je neraskidivo vezan za one koji konstituisu
zajednicu, a to su u prvom redu gradani, u smislu slobodnih stanovnika po-
lisa. Ipak, Krez nije napao Helene zbog slucajnog hira, ili puke lakomosti na
njihovo bogatstvo — on ih je napao kako bi prosirio vlastito kraljevstvo. O
ovim dogadajima, o kojima su pripovedali i njegovi savremenici, Herodot
govori ostavljajuci po strani tradicionalne forme pamcenja izrazene u epskoj
poeziji.32

30 Hdt. 1.5 O aitioloskoj ulozi Kreza videti posebno K. Majer Nastanak politickog, str.
367-418. Majer primec¢uje kako otpoc¢injanje od Kreza Herodotu omoguéava da se udalji od
neposrednih uzroka rata, ali takode i da izbegne ponavljanje mitskih pripovesti. Str. 350.

31 Majer primecuje kako priroda Krezovih odluka nije sasvim politicka: ,,U Krezovoj odlu-
ci da se krene u rat s Persijancima, kao i u Kserksovoj odluci da krene u rat protiv Grka,
spomenuti su, istina, politicki motivi, ali su potom sasvim potisnuti u drugi plan religioz-
no-metafizickim procesima i motivacijom.” str. 375.

32 O Herodotovom iskoraku izvan epa videti isto kod Majera, Nastanak poltiickog, str.
363-364. Odnos izmedu Herodotove naracije i epike, u svim pojedinostima, svakako je tema
koja prevazilazi okvire nase studije, ipak, karakteristika drugacijih temporalnih shema unutar



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 185

Prica o Krezu sama po sebi ima mitoloski status, ona ve¢ postoji u
usmenom predanju onda kada je Herodot unosi u svoje Istorije. Za Helene
Herodotovog vremena, Krez se ne pojavljuje samo kao arhetip varvarskog
vladara, ve¢ i kao helenizovani varvarin, tako da ovde imamo i jednu od
najranijih pric¢a o helenizaciji. Krez je jedan od prvih asimilovanih varvara,
makar na nivou pri¢e. Na taj nacin figura Kreza kod Herodota ima simbolicki
status, koji je najverovatnije znacajno odudarao od fakticke figure lidijskog
kralja. U svakom slucaju, Herodotovo istrazivanje imalo je smisao prenose-
nja onoga §to je pricano, a to delom objasnjava mitske elemente njegovog
logosa. Krez se u tom logosu pojavljuje kao figura varvarskog neprijatelja,
ali 1 figura najhelenskijeg medu varvarima. U tom duhu, Herodot nam pre-
pric¢ava tada verovatno popularnu pricu o susretu Kreza i Solona. Po toj prici,
lidijski kralj kao najbogatiji Covek svog vremena i suvereni vladar, upitao je
atinskog zakonodavca da mu odgovori na sledece pitanje: Ko je najsrecniji
Covek koji je ikada Ziveo? Anticipiraju¢i kako ¢e mu Solon odgovoriti da je
to upravo on, lidijski kralj. Ipak, poznato je, odgovor helenskog mudraca se
isprva nikako nije dopao Krezu. Ne samo zbog toga $to on nije bio naveden
kao najsre¢niji koji je ikada ziveo, vec i zbog toga Sto se njegova predstava o
sre¢i, do granica nerazumljivosti kosila sa onom na koju je upucivao Solonov
odgovor. Susret izmedu Helena i varvara, tako je za svoj prvi rezultat imao
nesporazum.

Solonov odgovor, sastojao se od tri dela: Price o Telu Atinjaninu, Price o
Kleobu i Bitonu i pouke o ¢udljivosti Tihe.33 Na direktno pitanje ko je najsrec-
niji covek na svetu koji je ikad Ziveo, Solon bez premisljanja odgovara da je
to izvesni 7el, ¢iji kvalitet je bio odreden samo time Sto je on bio Atinjanin,
Tel Atinjanin. Herodotov logos o razgovoru Kreza i Solona izgleda kao da bi
se tu i zavrSio — za Solona samorazumljivom ¢injenicom sre¢e Tela Atinjani-
na — da ga zapanjeni Krez nije pitao za dalja objasnjenja: ,, A zasto bas Tela
smatra$ za najsre¢nijeg Coveka.”34 Na §ta je dobio sledeci odgovor:

Prvo zato [...] §to je taj Tel Ziveo u Atini za vreme sre¢nih dana i imao dobru i
lepu decu, te je doc¢ekao da od svih vidi unuke i svi su ga preziveli, a onda, §to
je proveo zivot u takvoj sre¢i i §to je umro najslavnijom smréu. On je, naime,
kad su se Atinjani borili protiv suseda u Eleuzini, doSao svojima u pomo¢ i

epike i istoriografije je ono §to je za nas ovde od posebnog znacaja, na tome insistira Basi:
., Sadasnjost’ u Herodotovom radu, jasno nije idealizovana sadasnjost epskih izvodenja, ve¢ je
savremena sa vremenom pisanja Istorija. Razlika je odlucujuca.” Basi, Traces... str. 107.

33 Hdt. 1.30-1.33

34 Hdt. 1.30.4



186 ARHE XXII, 44/2025

nateravsi neprijatelja u bekstvo slavno poginuo. Atinjani su ga sahranili o dr-
zavnom tro$ku na onom mestu gde je pao i tako mu ukazali najvecu pocast.35

Solonov prvi primer jasno isti¢e kao vrednost zivot u politickoj zajednici
— Tel nije Herakle, Tezej ili Ahilej, o njemu je nemoguce ispevati ep, prica o
Telu prica je o samo jo§ jednom od Atinjana ali i o0 medusobnom priznanju
izmedu pojedinca i zajednice. Politi¢ki zivot, prema tome, Zivot je koji se na-
lazi u konstantnom aktivhom odnosu prema zajednici i koji je od iste povrat-
no odreden. Tel gine za Atinjane, dok mu Atinjani, o tro§ku zajednice, §to je
posebno bitno, dizu spomenik na mestu gde je pao za Atinu. Prirodno, Krezu
je ovakav odgovor potpuno stran, tako da se /ogos ne nastavlja povratnim
pitanjem koje bi se dalje odnosilo na znacenje prvog primera, umesto toga,
Krez zahteva da mu Solon saopsti koga smatra za drugog najsrecnijeg, da bi
dobio drugaciji, ali podjednako nezadovoljavajué¢i odgovor:

Kleoba i Bitona. Ova dvojica, naime, bili su poreklom iz Arga i ziveli su u
svakom zadovoljstvu, a uz to bili su telesno snazni. Obojica su bili pobednici
na olimpijskim utakmicama i o njima se pricalo ovo. Kad se u Argu odrzavala
sveCanost u Cast boginje Here, morala im se majka hitno da odveze na kolima
do hrama, a volovi im se nisu vratili na vreme s njive. I mladi¢i su se u posled-
njem trenutku upregli u jaram i odvukli kola na kojima je sedela njihova majka.
Vukli su ih tako Cetrdeset i pet stadija dok ne dodose u hram. Kad su na ocigled
svih ucesnika svecanosti to zavrsili, umrli su najlepSom smréu. Bog je time dao
do znanja da je za ¢oveka mnogo bolje da umre nego da ostane u zivotu. Saku-
pljeni Argejci slavili su snagu mladica, a Argejke su blagosiljale njihovu majku
Sto je rodila takve sinove. Presre¢na zbog tog dela i javnog priznanja, majka
stade pred kip i pomoli se za zdravlje svojih sinova, Kleoba i Bitona, koji su joj
odali tako veliko postovanje, pa zamoli boginju da im da da budu najsrecniji
ljudi na svetu. Posle te molitve, ¢im su prineli zrtvu i najeli se, mladiéi su u
hramu zaspali i nisu se vise ni probudili, nego im je to bio kraj. Zato §to su bili
tako dobri. Argejci dadose da im se izrade slike i posalju ih u Delfe.3¢

Kleob i Biton nisu poput Ahileja, Herakla, Hektora ili Tezeja, ipak oni
nisu ni poput Tela Atinjanina — njihovu smrt Solon je okarakterisao kao
najlepsu, ali ne 1 najslavniju. Kleoba i Bitona pamcenje drugacije zahvata.
Naizgled, Solon Krezu pripoveda samo o dve razli¢ite slike srece kod He-
lena, gde se prva odnosi na pravedan zivot u politickoj zajednici, a druga
na postovanje religijskih tradicija — koje potom objedinjuje tre¢com pricom o
Tihe, koja odlucuje o promenljivoj i nejasnoj ljudskoj sreci: ,,To znaci, Kre-

35 Hdt. 1.30.4-1.30.5
36 Hdt. 1.31.1-1.31.5



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 187

zu, Covek je u svemu ostavljen promenljivoj ljudskoj srec¢i.”37 Ipak, pored
toga Sto Tihe jednako zahvata Tela kao i Kleoba i Bitona, kratki Solonov
logos jasno govori o razlici izmedu trajnih slika sre¢e. Mesto se¢anja na Tela
podigli su Atinjani, na mestu na kome on gine radi opstih interesa zajedni-
ce. S druge strane, slike Kleoba i Bitona — koji su kao nagradu za podvig
nalik mitoloskim herojskim delima dobili najlepsi kraj u hramu boginje
Here — Argejci Salju u hram u Delfima, time naglasavaju¢i njihovo mesto u
nepromenljivom poretku koji osigurava ogranic¢enost znacaja ljudskih dela
naspram nepromenljivog poretka kosmosa. Tako, secanje na Tela postaje Cak
i fizicki mesto na kome Atinjani pamte, dok se¢anje na Kleoba i Bitona biva
prineto na zrtvu hramu u Delfima — ne treba izgubiti iz vida da su se darovi
hramovima u starom svetu smatrali Zrtvama.

Razlika ¢ak postoji i u samom fizickom prostoru u kome se dogadaju
dela i u kome nastaje secanje. Dok Tel gine na otvorenom polju, Kleob i Bi-
ton umiru u Hramu. Paralelno tome Telov grob kao mesto pamc¢enja nalazi se
na otvorenom polju, dok se slike Kleoba i Bitona nalaze unutar zidina riznice
hrama u Delfima. Na taj nac¢in imamo dva simbola, simbol delovanja u kon-
tekstu politicke zajednice i simbol delovanja u okviru plemenske zajednice.
Politicki praksis uvek pomera okvire zajednice, pa se Telov grob ne nalazi u
Atini, dok slike Kleoba i Bitona ostaju simboli delovanja u okvirima poro-
di¢ne ili plemenske zajednice odredene mitoloskim okvirima. Tel umire zbog
toga Sto dela, on ne biva nagraden smréu. Telovu smrt Solon jasno odreduje
kao bolju, dok o onoj Kleoba i Bitona govori kao o lepsoj, bez dvoumljenja
govoreci o Telu kao o najsre¢nijem.

Solonova poruka je jasna — na kraju ona se odnosi i na dominantni motiv
sudbine i promenljivosti ljudskih prilika. Ipak, upadljiv je kontradiktorni
sadrzaj koji u njoj zaticemo. Prvi primer odnosi se na stanovnika polisa, koji
je svoj Zivot posvetio politickoj zajednici, dok se drugi primer odnosi na mla-
di¢e koji su iskazali poStovanje prema drustvenim normama karakteristicnim
za mitsku svest. Solon je tako Krezu izneo razlicite predstave helenske srece,
naglasavajuci prvi primer koji je vezan za zivot u politickoj zajednici.’8 Vred-

37 Hdt. 1.32.4

38 Postoji poredak izmedu tri pri¢e u Solonovoj naraciji. Jedino prva od njih nudi potpuno
autonoman politi¢ki sadrzaj, dok druga nudi primer koji bi u svojoj jednostavnosti trebalo da
pogodi ,,nivo” Krezove jos§ uvek nepoliticke svesti. Krez je u stanju, premda sa zaka$njenjem,
da razume jedino tre¢i deo price. Objasnjenje koje bi posezalo za ¢injenicom promenljivosti
ljudskih prilika i koje bi upucivalo na nesigurnost ljudskog stanja u kosmi¢kom poretku, ne
bi bilo potrebno sagovorniku za koga je vrednost zZivota u polisu samorazumljiva referentna
tacka u obrazlaganju sre¢e — da je Solon pri¢ao svoju pricu o Telu Atinjanima, ne bi morao
da se potpomaze pricom o Kleobu i Bitonu, ili mitskim slikama nesigurnosti ljudskih prilika.



188 ARHE XXII, 44/2025

no je skrenuti paznju na to da Krezovo nerazumevanje ne proistice samo iz
njegove nesposobnosti razumevanja hirovitosti sudbine, ve¢ i iz nemoguéno-
sti da iz svoje pozicije vladara nad polisima (ali ne i gradanina polisa) spozna
vrednost politickog — ¢ak i onda kada u ograni¢enom kontekstu predstavlja
politicku figuru.

Ovo poslednje je razlog Krezove tragike. Nedostatak shvatanja politic-
kog ga vodi u nove poduhvate — volja za Sirenjem vlastitog kraljevstva nije u
punoj Solonovoj meri politicka i ona Kreza odvodi do njegovog kraja u ru-
kama persijskog kralja. Ipak, u Herodotovim pripovedanjima ne postoji pri¢a
o Krezovom kraju. U trenutku najvece opasnosti, Krez se prise¢a Solonovih
reci 1 pripoveda ih persijskom kralju, koji ga po njihovom ¢uvenju oslobada
kao mudrog Coveka i uzima za svog savetnika. Na taj nain, Krez postaje
glas Helena, domac¢i glas u pricama o varvarima koji poniStava apsolutnu
stranost Persijanaca, njihovih stremljenja i odluka. Figura Kreza nadalje sluzi
politizaciji persijskih odluka, tako da ove mogu biti razumljive iz helenske
politicke perspektive.

Dakle, pri¢a o Krezu i Solonu jo$ jednom potcrtava politicku pozadi-
nu Herodotovih istorija, ne samo da je njihov centralni predmet sukob izmedu
helenskih polisa i persijskog carstva, kao sukob dve zajednice organizovane

Moglo bi se primetiti da zivot odreden okvirima politicke zajednice, poput polisa, u kojoj
je svoj vek proziveo Solonov Tel Atinjanin, osigurava ljudsko stanje od nepredvidivih igara
sudbine, dok zivot despota, slican Krezovom zivotu, ostavlja ¢oveka ranjivog spram delovanja
sila 0 kojima govori mitski svet. U tom smislu, mitska naracija oslikava prilike predpolitickog
sveta, zajedno sa njegovom krajnjom nesigurnoscu, dok istorijska naracija odgovara sigurnim
okvirima zivota unutar organizovane politi¢ke zajednice — na taj nacin, Krez kao despot i dalje
razumeva samo pouku izrazenu mitskim jezikom i to samo pod pritiskom spoljasnjih okolno-
sti, posto privezan na lomacu na koju ga je postavio Kir, kona¢no primec¢uje u kojoj meri je
promenljivost ljudskih prilika ono $to i njega zahvata. Posto Krez Kiru saopstava Solonovu
poruku o promenljivosti ljudske sreée, persijski vladar odlucuje da ga postedi, jer primeéuje
da se radi o ¢oveku koji mu je sli¢an. (Hdt. 1.86) Ovo prepoznavanje izmedu Kira i Kreza,
svakako da je moguce shvatiti kao znacajnu sli¢nost, obojica se prepoznaju u mitskoj istini
Solonove poruke, ipak, Krez potpuno zaboravlja na prethodnu pricu o dve slike srece kod
Helena, da bi kao sopstvenu istinu shvatio samo mitski deo naracije. Na taj nacin, ono §to je
Lidanima, pa posledi¢no i Persijancima, zajednicko sa Helenima, svakako da nije razumev-
ane politicke zajednice — poslednje predstavlja cak znacajan diferencijalni element — ve¢ je
to univerzalna istina mitoloske naracije o promenljivosti ljudskih prilika. Persijanci su na taj
nacin, kroz Krezovo prenosenje Solonovog nauka, dovoljno bliski Herodotovim slusaocima i
¢itaocima, dok distanca ostaje dovoljno oCuvana kako bi se mogla shvatiti ¢injenica krajnjeg
neprijateljstva — sukob izmedu Grka i varvara kod Herodota, tako je moguce shvatiti kao su-
kob izmedu politickog i ne-politickog, to nije mitoloski sukob o kome se peva u epskoj epici,
ipak, strogo govorec¢i nije ni sukob dve politicke zajednice. Krezovo nerazumevanje pric¢e o
Telu, i njen kasniji zaborav, predstavljaju znacajan preduslov za razumevanje okvira u kome
Herodot razumeva gréko-persijski konflikt.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 189

na nacine razli¢ite do nesvodivosti, ve¢ se radi o tome da je razumevanje ili
ignorisanje vrednosti politickog u razli¢itim zajednicama tacka presecanja za
mnogostruke uzroke koji su konac¢no doveli do sukoba. Medutim, pored toga
Sto je Krez prvi Covek koji je napao Helene i koji nije razumeo srecu Zivota
za zajednicu, prema tome politickog zivota, on kod Herodota ima jo$ jedno
vazno preimucstvo: Krezovi darovi hramu u Delfima predstavljaju jos jednu
znacajnu tacku price o ratu izmedu Helena i varvara, koja povezuje razlicite,
naizgled nepregledne niti Herodotovih prica. Krez je varvarin koji priznaje
istinitost delfijskog prorocista i Salje mu darove. No, te mitske zrtve ovde
imaju specificnu funkciju. Kao objekat koji je proizveo mitski svet one se u
Istorijama ne pojavljuju s obzirom na svoje religijsko znacenje, ve¢ imaju
sasvim drugu, premda jednako znacajnu ulogu: One svedoce o dogadajima
o kojima nam Herodot pripoveda — sli¢no kao i ostali darovi koje on obicno
pominje kada Zeli da materijalnim dokazima potkrepi validnost svog pri-
povedanja. Posebno je znacajno to §to Herodotova potreba za materijalnim
potkrepljenjem pripovesti nuzno biva usmerena na objekte koji su nastali kao
proizvod praksi mitskog sveta — naprosto, Herodotove price svoje potkreplje-
nje su mogle da nadu jedino oslanjajuéi se na objekte koji su bili proizvedeni
unutar mitskog sveta.

b) Do Herodota — Krezovi darovi

U kontekstu takve suprotstavljenosti, interesantno je na koji nacin nam
Herodot pripoveda o Krezovim zrtvama i darovima helenskim hramovima.
Posto se i sam Krez nasao u sli¢noj poziciji u kojoj su se nasli i Grei koje je
prethodno pokorio, naime, posto se Kirovo carstvo pojavilo kao jasna pretnja
lidijskom kraljevstvu, resio je da se posavetuje sa proro¢istem oko toga Sta
mu je najbolje Ciniti, ali posto nije znao koje prorocCiste daje istinite savete,
odlucio je da oproba ¢uvena prorocista starog sveta, poslavsi glasnike koji su
trebali da mu dostave pisane izvestaje po pitanju toga Sta to kralj Krez tre-
nutno ¢ini. Rezultat njegovog ispitivanja bio je taj da su dva grcka prorocista
prosla test: delfijsko i Amfijarejevo. Posto je saznao koja prorocista odista
to 1 jesu: ,,[...] Krez je velikim zrtvama trazio milost od boga u Delfima.”3?

39 Krez nije samo prvi ¢ovek koji se neprijateljski poneo prema Helenima — Krez je i prvi
isto¢ni despot koji je potc¢inio Helene. U tom smislu, pocetak pri¢e o Krezu, nije samo pocetak
naracije o predistoriji sukoba, ve¢ je ujedno i poCetno mesto za naraciju o sukobu izmedu
helenskog politickog zivota (helenskih polisa) 1 za Atinjane sustinski nepolitiCkog nacina
vladanja, kao Sto je to Krezova despotska vlast. Hdt. 1.6 Prema tome, Krez nije samo prvi
helenski neprijatelj — on je prvi despot koji je potcinio helenske polise.



190 ARHE XXII, 44/2025

Pored uobicajenih zrtvi paljenica o kojima se pripoveda, a Krez je po He-
rodotu i$ao toliko daleko da je zahtevao da i svi podanici podnesu zrtve, on
je nacinio i trajne darove u vidu zlatnih opeka i zlatnog lava. Interesantno,
tokom pripovedanja o Krezovom ispitivanju mnogih prorocista i njegovom
darivanju onog koje se ispostavilo kao istinito, pripovedac je potpuno uzdr-
zan u pogledu procenjivanja istinitosti prorocista — pricajuci nam pric¢u onako
kako je mogao cuti — 1 posebno povodom efekata Krezovih Zrtava. No, jedan
aspekt zrtvenih darova Herodotu ne promice, pa on tako pripoveda dalje
o lavu i zlatnim opekama uzimajuci u obzir njihovu trajnost: ,,Ovaj lav je
kasnije, za vreme pozara u hramu u Delfima, pao sa poluopeka (jer je ranije
stajao na ovima!) i sad se nalazi u Korintskoj riznici i ima tezinu od Sest i
po talenata, pos$to su se tri i po talenta otopila od njega.”*0 Takode, Herodot
govori i 0 ostalim poklonima, smatraju¢i neophodnim da nesto ispri¢a i o
njihovoj istoriji, 1 to na neobi¢no precizan nacin:
Kad su ove stvari bile gotove, Krez ih sve posalje u Delfe, a sa njima i mnogo
drugih stvari, u prvom redu dve ogromne posude: jednu srebrnu i jednu od zla-
ta. Ona od zlata stajala je na desnoj strani od ulaza u hram, a srebrna na levoj.
One su posle pozara odnesene; zlatna se nalazi u riznici u Klazomeni, i teska je
osam i po talenata i dvanaest mina, a srebrna stoji pred ulazom u uglu predvor-
ja i sadrzi Sest stotina amfora [...] Poslao je i zlatne ¢upove za vino, i to Cetiri
na broju, koji se, takode, nalaze u korintskoj riznici, a poklonio je i dva kotlica,
jedan od zlata i jedan od srebra. Na zlatnom stoji napisano da je on, toboze,
poklon nekog Lakedemonca, Sto ne odgovara istini. On je Krezov, a ovo je na
njemu napisao neki Delfijac koji je hteo da se dodvori Lakedemoncima...4!

Takode, Krez je darovao i Amfijarejevo prorociste sa dva dara, zlatnim
Stitom 1 kopljem, za ove predmete Herodot svedoci: ,,I jedno i drugo nalazilo
se jo§ do mog vremena u Tebi, u hramu Apolona ismenijskog.”#2 Jos do mog
vremena, ili jos u moje vreme, fraza je koju ¢e Herodot u istorijama ¢esto po-
navljati, obi¢no govoreci o objektima proslih vremena koji su ostali sacuvani
i za njegovog zivota. Ovde na delu vidimo jednu novu brigu, koja ne postoji
u epu i nije karakteristicna za raniju mitsku svest, to je briga o potkreplje-
nosti, o dokazima da su se dogadaji o kojima se pripoveda zaista dogodili.
Herodot do u detalje opisuje Krezove darove i njihovu sudbinu, obezbedujuéi
¢itaoca referencom koja svedoci o dogadajima o kojima on pripoveda: Svako
je ukoliko je Zeleo mogao da ode u neki od navedenih hramova i proveri da
li se tamo jo$ uvek nalaze spomenuti darovi. Mnostvo Krezovih darova He-

40 Hdt. 1.50.3
41 Hdt. 1.51.1-1.51.4
42 Hdt. 1.52.1



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 191

rodot ne koristi kako bi potkrepio verovanje u istinitost delfijskog prorocista,
ve¢ kako bi potkrepio sopstvenu pricu koja je na kraju ipak posveéena traga-
nju za uzrocima sukoba Grka i Persijanaca, u ¢ijim okvirima prica o Krezu
zauzima mesto mitske predistorije i omogucava istorijskoj prozi autonomiju
u odnosu na prethodne epske forme.

Ipak, autonomija Istorija u odnosu na ep i mit, ne podrazumeva da
objekti koji su ostali u hramu Mnemosine 1 dalje zadrzavaju svoje mitsko va-
zenje — upravo suprotno je slucaj. S jedne strane, za svest zajednice plemena
koja podrazumeva pravo heroja koje je predstavljeno u epskom pesnistvu,
Krezovi darovi predstavljaju vezu izmedu sveta smrtnika i sveta bogova,
daju¢i kontingentnim akcijama smrtnika, u ovom slucaju Kreza, bozanski
legitimitet. S druge strane, za svest ranog istoricara, kakav je Herodot, da-
rovi svojim brojem i postojanosc¢u svedoce o znacaju Krezovog delanja i o
dogadaju koji ne sluzi samo kao model za delanje (poput pri¢a o herojima),
ve¢ predstavlja jedan deo pric¢e o trajnoj politickoj zajednici. Referenca na
Krezove darove tu se ¢ak ne nalazi ni zbog specificnog interesovanja za
istoriju Kreza i njegove vladavine, ve¢ ima ulogu u utemeljenju predstave o
politickoj prirodi uzroka sukoba izmedu Grka i Persijanaca. Tragovi mitske
svesti ne bude interes kod Herodota sami po sebi, ve¢ uvek bivaju upotreblja-
vani samo zarad utemeljenja i konstitucije predstave kroz pripovedanje o ne-
dovrsenoj sadasnjosti politicke zajednice kao trajnog i konkretnog predmeta
prvih izvornih istorija.

Pric¢a o Krezu koja je sama po sebi gotovo jednako faktografski sumnjiva
koliko 1 svaki drugi mit — za Herodota je bila istorijski logos, a to ¢e re¢i
govor koji se izlaZe na osnovu istrazivanja. Nesumnjivo, Herodot je bio za-
interesovan za objasnjenje centralnog dogadaja njegovog vremena, odnosno
gréko-persijskog rata, i kako nam Hegel saopstava, misle¢i na sve izvorne
istori¢are: ,,[...] da izlozi i objasni duh vlastitog vremena.”*? Ovo izlaganje
i objasnjavanje kroz govor o dogadajima, znacajno je drugacije od mitskog
izlaganja koje ostaje uskraceno za uvid, koje ne objasnjava, ve¢ saopstava.
Takvo istorijsko izlaganje polazi od objasnjivih dogadaja, jos uvek nezahva-
¢enih i mozda nezahvatljivih mitoloskom epikom. Zbog toga, status price o

B VPWGI (1822), str. 3; VPWG II (1822), str. 5.



192 ARHE XXII, 44/2025

Krezu na samom pocetku istorija zauzima mesto mitske tradicije, koja je u
epu prezivljavala u pesnickoj formi.

Herodotov logos o Krezu sadrzi dve znacajne tacke za razumevanje
izvorne istorije: 1) On podrazumeva politicku zajednicu, kao centralni obje-
kat izvornog istorijskog pamcéenja; 2) U njemu je vidljiv odnos istorijskog
pripovedanja o trajnim objektima (politicka zajednica sa njenim institucija-
ma) prema objektima nastalim u svetu ¢iji izraz je epika. Oba momenta sma-
tramo centralnim za Hegelovo shvatanje izvorne istorije i dalje ih je moguce
ras¢laniti na slede¢i nacin:

Prvo, izvorna istorija ima dodirnih tacaka sa sferom politickog, koja je
za Hegela nuzno sfera drzavnog: 1) Pisanje istorije, uopste, pojavljuje se
zajedno sa prvim politickim zajednicama; 2) Svako izvorno pisanje istorije,
polazi od pripovedanja o politickoj sferi. Drugo, izvorna istorija se nalazi u
dvostrukom odnosu prema epskoj formi pamacenja: 1) Ona izvorno konsti-
tuiSe drugaciju predstavu u jezickom elementu nego Sto je to ep; 2) U isto
vreme, ona se nalazi u odnosu sa objektima nastalim u pred-drzavnom, pred-
istorijskom svetu i menja njihovu funkciju.

Ovaj odnos izmedu istorije i epa, na koji nam sugeriSe njihovo zajednic¢ko
poreklo u delatnosti paméenja, svakako da ne predstavlja centralnu temu, ne
samo Hegelovih Predavanja iz filozofije svetske istorije, ve¢ ¢ak ne sacinjava
ni dovoljno eksplicitan motiv u njegovom izlaganju o izvornoj istoriji. Ipak,
on nije nista drugo doli strukturalni osnov na kojem je Hegelovo poimanje
istorije i istoriografije uopSte moguce. Ukoliko takva cesura izmedu epa i
istorije ne postoji, ukoliko je jaz, ne manji time $to je posredovan, izmedu
mitskog i istorijskog sveta nepostojeci, onda svako pisanje istorije, pa i
filozofija svetske istorije, ne sacinjava niSta drugo nego mitoloski diskurs.
Zbog toga je za Hegelovu misao cesura izmedu mita i istorije neophodna, i
njeno objasnjenje i posredovanje u Fenomenologiji duha, na stranicama En-
ciklopedije, tokom Predavanja iz filozofije duha, pa na kraju krajeva i tokom
Predavanja iz filozofije svetske istorije, saCinjava osnovu na kojoj je objekat
filozofije istorije uopste moguc.

Ovde nije od prevelike vaznosti pitanje da li je Hegelovo shvatanje izvor-
ne istorije doslovno odgovaraju¢e Herodotovom pripovedanju iz Istorija.
Ono $to je vazno, pak, jeste mogucnost da karakteristike Herodotove istorio-
grafije budu prepoznate kao specificne u okvirima koje nam nude Hegelova
predavanja. Ono $to nam Hegelova odredenja izvorne istorije i Citava mreza
pretpostavki koju smo ovde delimi¢no izlozili omogucavaju, jeste da pisanje
istorije, kao vrlo specifi¢an nacin stvaranja predstave o politickoj zajednici,
odvojimo od praksi stvaranja predstava o sadasnjosti zajednice, a koje su ka-
rakteristiéne za nepoliti¢ku organizaciju drustvenog Zivota. Sto na kraju kra-



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 193

jeva, obezbeduje jedno specificno preimucstvo: da u Sirokom polju proslosti,
povucemo granicu izmedu onoga Sto prihvatamo kao deo istorije i onoga §to
ostavljamo van nje. Tako, za Hegela, opskurnost predistorijskog sveta, poro-
di¢nih i plemenskih zajednica, epskih spevova itd. ostaju van istorije — oni
saCinjavaju nejasne oblike svesti, kojima se filozof zainteresovan za istoriju
ni na koji nacin ne bavi. Medutim, da bi objekat kojim se filozof istorije bavi
bio jasan, neophodno je razgraniCiti ga i pokazati njegov odnos prema tim
nejasnim oblicima. I dalje, kada je to ucinjeno, ostaju otvorena ostala pitanja:
ukoliko su Herodotove Istorije uklopive u okvire Hegelove izvorne istorije,
Sta da se Cini sa praksama koje nalikuju ovakvom istorijskom pripovedanju,
ali se javljaju u druStvima ¢ija organizacija teSko da odgovara politiCkom
karakteru grckih polisa? Drugim re¢ima, na koji na¢in objasniti prakse pripo-
vedanja koje ne odgovaraju niti epici, niti istoriografiji, a javljaju se u zapadu
dalekim i stranim kulturama. Tu dolazimo do davno zaboravljene, antikvarne
i nejasne granice izmedu takozvanih istorijskih i neistorijskih naroda, izmedu
istoriografije bez istorije i istorije bez istoriografije. Zbog Cega je izvorna
istorijska praksa, po Hegelu, vezana samo za zapadnu istoriografiju? Jasno
je da se Herodot znacajno razlikuje od Homera, ipak, nejasno ostaje na koji
nacin se on razlikuje, recimo, od kineskih istori¢ara — koje Hegel ne naziva
izvornim. Ukratko, postavlja se pitanje o specificnosti nastanka istorijske
proze, kao o krajnje singularnom dogadaju — jer za Hegela, pre prvih izvornih
istori¢ara, $to bez preuvelicavanja kod njega znaci pre Herodota i Tukidida,
istorija i istoriografija nisu postojale.

LITERATURA

Atanaskovi¢, L. ,,Hegel i izvorna istoriografija” u Arhe, XIX, 22/2022, str. §89-107

Atanaskovi¢, L. ,,Hegel i Mnemosina: Problem zajednickog pamcenja” u Arhe, XIX,
38/2022, str. 43-70.

Hegel, G. W. F. Phdnomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989.

Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Asthetik III, Suhrkamp, Frankfurt am Main,
1990.

Hegel, G. W. E., Vorlesungsmanuskripte Il (1816-1831), Felix Meiner, Hamburg,
1995.

Hegel, G. W. F., JVorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, Suhrkamp,
Frankfurt, 1986.

Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte, Berlin
1822/23. Nachschriften von Karl Gustav Julius von Griesheim, Heinrich
Gustav Hotho und Friedrich Carl Hermann Victor von Kehler, Felix Meiner,
Hamburg, 1996.



194 ARHE XXII, 44/2025

Hegel, G.W.F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte I, Nachschriften
zu dem Kolleg des Wintersemesters 1822/23, Felix Meiner, Hamburg, 2015.

Herodoti, Historiae, Oxford University Press, Oxford, 2015

Herodotus, Histories, Harvard University Press, Harvard, 1920. trans. A.D. Godley

Herodot, Herodotova Istorija, Dereta, Beograd, 2018. prev. Milan Arseni¢

Homer, Homeri Opera, Oxford, Oxford University Press, 1920.

Homer, The Odyssey, Harvard, Harvard University Press, 1919. trans. A.T. Murray

Homer, llijada Zavod za udzbenike, Beograd, 2002. prev. Milo§ N. Duri¢

Homer, Odiseja, Beograd, Dereta, 2004. prev. Milo§ N. Puri¢

Thucydides, The Peloponesean War. Oxford University Press, Oxford, 2009. trans.
Martin Hamond

Thucydides, Historiae in two volumes, Oxford, Oxford University Press, 1942.

Tukidid, Povijest peloponeskog rata, Matica Hrvatska, Zagreb, 1957. prev. Stjepan
Telar.

Parmenid, O prirodi u Zunji¢, S., Fragmenti Elejaca, BIGZ, Beograd, 1984.

Coxon, A.H., The Fragments of Parmenides, Parmenides Publishing, Las Vegas-
Zurich-Athens, 2009.

Majer, K., Nastanak politickog kod Grka, Albatros Plus, Beograd, 2010. prev.
Slobodan Damnjanovié¢

Rosenzweig, F., Hegel und der Staat, R. Oldenbourg, Miinchen, 1920

Patocka, J., Katzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Suhrkamp, Frankfurt,
2010.

Arendt, H., Vita Activa, R. Piper, Miinchen-Ziirich, 1981.

Adorno, T., Horkheimer, M., Dialektik der Aufkidrung, Fischer Taschenbuch Verlag,
Frankfurt am Main, 2006.

Wolf, F.A., Prolegomena zu Homer (H. Muchau iibers.), Reclam, Leipzig, 1908.

Finley, M., The World of Odysseus, Viking Press, New York, 1954.

Bassi, K., Traces of the Past: Classics Between History and Archaeology, University
of Michigan Press, Ann Arbor, 2016.



HEGEL I PROBLEM RANE ISTORIOGRAFIJE 195

LAZAR ATANASKOVIC
University of Novi Sad, Faculty of Philosophy

HEGEL AND THE PROBLEM OF EARLY
HISTORIOGRAPHY

Abstract: This article engages the problem of Hegel ‘s approach to early historiography
and its relationship with unhistorical practices of collective memory. The main thesis
of this paper shows that the so-called original history — about which Hegel speaks
in his Introductions to the Lectures in the Philosophy of World History — represents
a practice of memory which becomes possible only with the emergence of political
communities and which is therefore opposed to mythical and epic forms of memory
in pre-political communities. The first chapter of the paper brings reading of Hegel’s
account about original history as a political practice of memory which is opposed to
mythological representation. The second chapter interprets places from Herodotus
Histories in order to support the claim about the political nature of historiography.
In the end, the paper concludes that ambiguous relation between historical and
unhistorical modes of memory is crucial for Hegel ‘s understanding of historiography.
Keywords: Hegel, Herodotus, Philosophy of History, Historiography, Original
History, History and Epics

Primljeno: 20.5.2021.
Prihvaceno: 28.7.2021.
Dopunjena verzija prihvacena: 22.12.2024.






Arhe XXII, 44/2025

UDK 1:165.722

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.197-217
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

MARK LOSONCZ!
University of Belgrade, Institute for Philosophy and Social Theory

WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY?

Abstract: This article challenges the notion of subjectivity as a timeless, universal
category by tracing the complex and radically changing meanings of ,,subject”
and ,,subjectivity” throughout the history of philosophy. It argues that the modern
concept emerged from a crucial medieval synthesis, reconciling Aristotle’s passive
hypokeimenon (a substratum that ,receives something”) with Augustine’s model
of the soul’s immediate self-presence. Contrary to the Heideggerian narrative that
locates the origin of modern subjectivity in Descartes, this analysis identifies Kant’s
transcendental turn as the pivotal moment, defining subjectivity as the active yet
empty structure of experience rather than a substance. The article further demonstrates
how this modern, active subject has been persistently challenged by a counter-
tradition—the ,,humiliated cogito” or ,,anti-cogito”—that emphasizes the passivity,
impersonality, and constituted nature of thought, from Lichtenberg and Nietzsche to
structuralism and psychoanalysis. Finally, it examines the parallel critique within the
Anglo-American analytic tradition, which initially rejected subjectivity as a source
of error but later engaged with it through the problem of consciousness. The article
concludes that Thomas Metzinger’s recent claim—that pure consciousness may not be
a subjective phenomenon—is not entirely a novel discovery but the latest iteration of
this ancient debate, favoring the original, passive meaning. The history of subjectivity
is thus presented as an unresolved tension between the subject as an active foundation
and as a passive product.

Keywords: subject, subjectivity, de Libera, Kant, continental philosophy, analytical
philosophy, person, individual

This research originally began as an effort to more deeply understand
Thomas Metzinger’s recent claim in The Elephant and the Blind: The Expe-
rience of Pure Consciousness that ,,consciousness may not be a subjective
phenomenon at all”2, What could be subjectivity, which in some cases we

I Author’s e-mail address: mark.losoncz@ifdt.bg.ac.rs

2 Metzinger, T., The Elephant and the Blind: The Experience of Pure Consciousness:
Philosophy, Science, and 500+ Experiential Reports, MIT Press, London—Cambridge (MA),
2024, p. XTII.

197



198 ARHE XXII, 44/2025

might have to speak of in this way, in a negative way? What is it that we
should consider subjective? Who is the subject at all? To address this, the
project undertook a critical reconstruction of the complex, radically changing
meanings of ,,subject” and ,,subjectivity” throughout the history of philo-
sophy. The goal was to combine philological detail with conceptual rigor to
achieve a deeper understanding of these concepts. This approach is necessary
to understand why and how we continue to speak of subjectivity, whether
affirmatively or negatively, in our contemporary discourse. While this critical
reconstruction is necessarily broad and somewhat crude, it is precisely this
comprehensive scope that is required to truly grasp the meanings of subjecti-
vity. This reconstruction owes much to Alain de Libera, Etienne Balibar and
others, but it significantly broadens and puts previous research into a new
perspective.

While terms like ,,subjectivity” (”subject”, ,,subjective”, etc.) are part
of our everyday language, their conceptual history remains largely obscu-
red. Their meaning appears so obvious that we tend to overlook the subtle
complexities of their semantics, which have evolved significantly over time.
Indeed, subjectivity in the modern sense, especially subjective certainty, can
rightly be considered a modern invention, but a critical analysis is needed to
understand this. Paul Ricoeur, in his essay The Question of the Subject: The
Challenge of Semiology?3, sought to outline a complex philosophical history
of subjectivity, stretching from the Socratic cogito to the Fichtean ,,I”” and the
Husserlian ego. He also masterfully incorporated phenomenology, structura-
lism, and psychoanalysis to nuance the meanings of subjectivity and outli-
ned his own hermeneutics of ,,I exist.” Yet, despite its inspiring approach,
Ricoeur’s essay presents this history in an overly simplistic manner, assuming
a semantic continuity where it is completely absent (for example, projecting
the concept of cogito onto the Socratic soul leads to serious misunderstandin-
gs). A more subtle approach is therefore required.

1. FROM THE ARISTOTELIAN HYPOKEIMENON TO THE
MEDIEVAL SYNTHESIS

To fully grasp the meaning of subjectivity, we must look back to the pe-
riod before the word even existed. This era, lacking the word ,,subject,” was
nonetheless home to semantic inventions that were decisive in the concept’s

3 Ricoeur, P., ,,.La question du sujet : le défi de la sémiologie.”, In Le Conflit des interpréta-
tions: Essais d’herméneutique, Editions du Seuil, Paris, 1969, pp. 233-262.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 199

later history. The conceptual origin of the subject can be first of all traced to
Aristotle’s hypokeimenon (Omokeipevov), a term with several meanings: it is
the logical subject of a proposition, and it is also the physical substratum that
underlies and remains amidst all changes regarding accidents. In this sense, it
1s that which serves as a foundation, that which lies beneath. While the Greek
language had no single word for ,,subject,” the later Latin subjectum emerged
primarily as a direct translation of Aristotle’s Aypokeimenon. Accordingly,
in medieval philosophy, the subject was primarily understood as the sub-
stratum—or the underlying support—for essential or accidental properties,
from grammar to metaphysics. Although a separate psychological theory of
the soul (mens) existed, it was not specifically connected to this Aristotelian
concept of the subject. The question of who or what is the subject of thought
first emerged in the context of the translation of Averroes’s ,,Great Commen-
tary on Book III of De Anima.” Within this conceptual framework, thinking
as intelligible knowledge in action has two subjects: on the one hand, the
phantasiae (mental images or particular intentions), and on the other, the
intellect, which, in Averroes’s specific sense, is a universal, eternal substan-
ce separated from the body and soul. This also implies a conclusion that is
profoundly counter-intuitive from a modern perspective: man himself is not
the subject of thought. As the Furopean Vocabulary of Philosophies states,
»the theory of the two subjects of intellection does not allow us to say that
man—or rather individual man (‘this man’)—thinks, but only that his images
are thought by the separate intellect”. For medieval Averroists, this meant
that thinking does not need man to be its subject, but rather to provide the
phantasms that might serve as starting points for thoughts.

In contrast to the Aristotelian-Averroist tradition, which held that we
know the world by first perceiving individual objects and then our intellect
extracts general categories (like ‘dogness’ or ‘treeness’) from them, several
medieval theories asserted that the self or ego can know itself through a di-
rect, immediate intuition. This represented a significant break, suggesting a
unique and special nature of self-knowledge distinct from the way the soul
knows other things. These theories relied much on Augustine’s seminal insi-
ght from De Trinitate X, 3, 5, that ,,the mind, therefore, does not know itself
through a mirror, but through itself.” In doing so, they developed a psycho-
logical discourse of self-knowledge based on its self-present immediacy
and reflexivity. Critically, however, these theories did not originally use the

4 Balibar, E., Cassin, B., de Libera, A., Lsujet.”, In Vocabulaire européen des philosophies:
Dictionnaire des intraduisibles (sous la direction de Barbara Cassin), Paris, Editions du Seuil /
Le Robert, Paris, 2004, p. 1237.



200 ARHE XXII, 44/2025

Aristotelian concept of the subject and its Latin translation to articulate this
direct knowledge of the self. Augustine is also very important for another
reason, namely, his Trinitarian theology occupies a pivotal position in the
genealogy of subjectivity. His doctrine of perichoresis—the mutual and
immanent indwelling of the persons of the Trinity—fundamentally ruled out
the Aristotelian conception of these persons as subjects bearing accidental
properties. For Augustine, divine attributes are not contingent qualifications
but essential determinations: for example, God does not merely possess go-
odness, but is goodness itself. In this model, the Father, Son and Holy Spirit
exist as distinct persons (hypostases) sharing one indivisible essence, their
unity-in-difference precluding any composition of substance and accidents.
This Trinitarian structure finds its anthropological counterpart in Augustine’s
understanding of the human soul. Just as the divine persons exist in perfect
coinherence, the soul achieves self-presence through immediate, non-media-
ted knowledge. The psychological analogy developed in De Trinitate (parti-
cularly the triad of memory, understanding and will) reveals a structure whe-
re self-awareness constitutes the soul’s very being rather than representing an
accidental property. The Holy Spirit’s role as bond of love thus parallels how
self-love consolidates the soul’s unity with itself. Crucially, this framework
rejects the Aristotelian-Averroist paradigm where thoughts inhere in the soul
as accidents in a passive subject (hypokeimenon), instead positing an intrin-
sic, dynamic relation between the soul and its acts. The emergence of modern
subjectivity required a synthetic resolution of these competing paradigms. To
put it differently, the Aristotelian vocabulary of subjecthood, with its catego-
rial distinctions between what lies beneath and accident, needed reconcilia-
tion with the Augustinian account of immediate and infallible self-certainty.
This synthesis was pioneered by late medieval thinkers like Peter John Olivi,
who preserved Augustine’s emphasis on direct self-knowledge while rearticu-
lating the ego as the intuitive subject of its mental acts. Olivi’s epistemology
— treating self-awareness as an experiential given rather than an inferential
conclusion — bridged the Augustinian and Aristotelian frameworks. Thus, this
conceptual negotiation represented not merely a philosophical compromise,
but the essential precondition for subjectivity in the modern sense. Humans
gradually became ,.thinking subjects,” which is unusual from the perspec-
tive of the original Aristotelian concept, according to which the subject is
passive receptivity. According to the old paradigm, the subject is not active
(subiectum dicitur illud quod aliquied recipit, ,that is called a subject which



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 201

receives something”, according to a 1680 Compendium metaphysicae’), but
according to the newer conceptual and terminological strategy, thinking as an
activity is inherent to subjectivity. It is also worth mentioning Thomas Aqu-
inas, who introduced the principle actiones sunt suppositorum, arguing that
Christ acts through his divine and human natures, thereby establishing the
crucial idea that agency is linked to personhood. This means that all actions,
regardless of the nature they come from, belong to the unified person, not to
the separate natures themselves.

This medieval synthesis is a crucial, often-overlooked pivot in our
history. It represents the moment the hypokeimenon—the passive substra-
tum—was gradually fused with the Augustinian soul capable of immediate
self-presence. The result was a new hybrid: a thinking substance, an entity
that could be both the underlying subjectum and the active agent of its own
thoughts. This conceptual revolution created the idea of the very entity—the
active, self-certain subject—that later philosophers would either defend, de-
construct, or attempt to eliminate.

2. THE KANTIAN REVOLUTION

The Heideggerian narrative, which posits Descartes as the singular
originator of the modern concepts of the subiectum and ego®, represents a
historically untenable interpretation. The conceptual groundwork for modern
subjectivity was, in fact, meticulously laid within medieval philosophy thro-
ugh a sustained synthesis of Aristotelian metaphysics and Christian theolo-
gical inquiry. Furthermore, the decisive transformation toward the modern
conception of subjectivity is more profoundly indebted to Kant’s critical
philosophy than to any putative ,,Cartesian subjectivity.” Descartes’s ego is
more accurately understood not as the discovery of a substantive thing, but
as an epistemological event. It emerges as a point of apodictic certainty ge-
nerated through a performative, self-referential act of thinking (cogito me co-
gitare). This stands in stark contrast to the ontologically robust ,,I”” (Selbs?) it
would later become within German idealism, where it was reified into a tran-
scendental subject—the foundational ground of consciousness and the very
condition for the constitution of a world. This nuanced historical perspective

5 Quoted by Libera, A. de., Archéologie du sujet II: La quéte de I’identité, Vrin, Paris,
2010, p. 12.

6 Heidegger, M., Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst [GA 6.2], Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main, 1996, p. 395.



202 ARHE XXII, 44/2025

is precisely what informs Alain de Libera’s archaeological project on subjec-
tivity, leading him to assert that ,,’the’ cogifo, ‘the’ ‘Cartesian’ subject... did
not exist before post-Cartesian philosophers introduced it in Descartes””. De
Libera further specifies that ,,Leibniz and Locke did more for ‘the’ subject”s.
Namely, Leibniz, engaging creatively with ancient and medieval traditions,
conceived of individual substances as suppdts des actes (supposits of act).
He emphasized that the subject is not just a thinking entity but fundamentally
an agent, a metaphysical center responsible for its actions which it causes
mentally. He saw thinking itself as an activity by which the monad—a sim-
ple, indivisible, mind-like substance—supports its own actions and mental
states. Locke, conversely, played a pivotal role by relocating the foundation
of personal identity from an immaterial soul or substance to consciousness
and memory. His approach instigated a crucial shift in emphasis from the
metaphysical question of what the subject is to the phenomenological que-
stion of who it is. Locke’s theory, effectively secularized and grounded in
an incipient empirical psychology, anchors the self in its own reflexivity—
in the fact that consciousness accompanies thought and perceives itself as
persisting diachronically. In doing so, he also contributed immensely to the
burgeoning conception of the subject as an autonomous moral agent. With
his ,,revolutionary thesis™™ on personal identity, Locke significantly advanced
the architecture of modern subjectivity. However, it is crucial to note that,
since Locke did not use the term ,,subject” itself to refer to personal identity
and agency, he simultaneously ,,inaugurated ... a long-term process, referred
to ... as the elision of the subject... whose effectiveness has been prolonged
by so-called ‘Anglo-American’ philosophy, to the point where the subject has
been almost completely assimilated into the person”!0. Thus, his work embo-
dies the paradoxical dual movement of both constructing and, in a different
terminological register, dissolving the modern subject.

If the medieval scholastics built the scaffolding for the modern subject,
it was the philosophers of the 17th and 18th centuries who moved into the
structure and began remodeling it. The narrative that places Descartes as the
sole architect of modern subjectivity is, as we have seen, a Heideggerian sim-
plification. The more decisive transformation—one that liberated subjectivity
from its metaphysical baggage while simultaneously making it more elusi-
ve—came from Immanuel Kant. His conception of subjectivity (Subjekti-

7 Libera, A. de., Archéologie du sujet I: Naissance du sujet, Vrin, Paris, 2007, p. 28.
8 TIbid, p. 119.

9 Libera, Archéologie du sujet I, p. 189.

10 Libera, Archéologie du sujet II, p. 63.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 203

vitdt) and the subject (Subjekt) operates on multiple levels — logical, transcen-
dental, moral etc. — but fundamentally concerns the structures of first-person
experience rather than external objects. Kant makes a profoundly complex
claim that while we necessarily conceive ourselves as enduring substances
unifying experience, this is merely the phenomenal self as apprehended thro-
ugh inner sense. Accordingly, the noumenal self remains strictly unknowable.
This position constitutes a radical departure from traditional metaphysics.
Kant argues that the substantial soul is a transcendental illusion, replacing it
with the formal unity of apperception — the bare ,,I think” that accompanies
all representations without revealing its nature. In this critical framework,
the Aristotelian concept of substance applies only to phenomenal reality,
while transcendental subjectivity exists as the non-empirical condition of
possibility for experience. Thus Kant inaugurates a distinctive conception of
subjectivity: neither as Cartesian res cogitans nor as empirical psyche, but as
the necessary yet elusive ground of cognition itself. Subjectivity is conceived
as the act of synthesis rather than a thing—structuring experience without
being itself experienced. Subjectivity is thus to a large extent liberated from
its old metaphysical burdens, which entails a significant reinterpretation of
the relationship between substantiality and subjectivity. Another example of
the terminological and conceptual changes is when Hegel writes in The Phe-
nomenology of Spirit that the absolute is the result of a development in which
its true nature is realized, namely, ,,to be actual, subject, or self-becoming.
The Substance is, in its essence, Subject”!l. Kant’s successors, such as Fichte
and Hegel, even went on to suggest that the only thing that can be conceived
is that which conceives itself.

Kant’s achievement was to perform a conceptual sleight of hand. He
simultaneously made subjectivity the indispensable condition for all expe-
rience and evacuated it of any knowable content. This move in principle
protected subjectivity from ontological or scientific reductionism by placing
it in a transcendental realm, but it also left it vulnerable to a new kind of
critique: if the subject is not a thing we can find, perhaps it is not there at
all—a possibility that the ensuing traditions of philosophy would explore in
depth. But whatever the subsequent developments, thanks to Kant, subjecti-
vity embarked on its genuinely modern trajectory. This is strikingly illustra-
ted in the early works of Charles Frangois Dominique de Villers on Kantian
philosophy, where subjectivity emerges in its full modern sense—as seen, for
instance, in his remark that physicists are persuaded of ,,the subjectivity and

11 Hegel, G.W.F., Phenomenology of Spirit, translated by A.V. Miller, Oxford University
Press, Oxford, 1977, p. 11.



204 ARHE XXII, 44/2025

ideality of colors”12. Two pivotal moments in the concept’s history deserve
emphasis: first, when Maine de Biran, under Kant’s influence, characterized
the subject in 1841 as a thinking being that apprehends itself through inner
intuition; and second, when Victor Cousin, another central figure in introdu-
cing Kantian thought and German idealism to France, asserted that reason in
itself cannot be deemed subjective, precisely because ,,the subject is the self,
the personality, freedom, the will”13. In modern philosophy, particularly in
continental Europe, the discursive figure of subjectivity—conceived not as
passivity but as activity—has become increasingly central. This development
can be traced through several key thinkers. The neo-Kantian Wilhelm Win-
delband, for example, defined the ,,subjective phenomenon” as the core of
ideographic sciences, which study unique, unrepeatable experiential events,
in contrast to nomothetic sciences, which focus on objective laws. Franz
Brentano, who otherwise often debated Kant’s philosophy, wrote that ,,that
something is an object for the mentally active subject, and, as such, is present
in some manner in his consciousness”4. Likewise, Ernst Bloch reinterpreted
Kant through a lens of materialist transcendentalism, and he even authored
a monograph on Hegel entitled Subject-Object, signaling the crucial role of
this concept in his thought. Another important figure is the phenomenologist
Edmund Husserl, who critically continued the Kantian heritage by speaking
of transcendental subjectivity that ,,’bears in itself ... the real universe”!.
With all its complexity, the phenomenological tradition contains a strong,
persistent trend focused on the irreducibility of subjectivity in both experi-
ence and life, exemplified by the work of Michel Henry, who developed a
phenomenology of absolute subjectivity, and by Dan Zahavi, whose book
Subjectivity and Selfhood serves as a key text.

3. THE TRADITIONS OF SUBJECTIVATION AND ANTI-COGITO

The reconstruction of the concept of subjectivity would not be complete
without mentioning one more dimension. The discursive figure of subjec-

12 Villers, C. F. D. de., Philosophie de Kant, ou Principes fondamentaux de la philosophie
transcendentale, Colignon, Metz, 1801, p. 242.

13 Quoted by Libera, Archéologie du sujet I, p. 343.

14 Brentano, F., Psychology from an Empirical Standpoint, translated by Antos C. Rancurel-
lo, D. B. Terrell, and Linda L. McAlister, Routledge & Kegan Paul, London, 1973, p. 110.

15 Husserl, E., Husserliana, Band II1/2: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdno-
menologischen Philosophie, Zweites Buch: Phdnomenologische Untersuchungen zur Konsti-
tution, edited by Marly Biemel, Martinus Nijhoff, The Hague, 1976, p. 590-591.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 205

tivity gradually came to signify activity and freedom, yet its etymological
roots point to its opposite. The Latin subjectus originally meant, particularly
in Roman law, ,,one who is under the dominion of a sovereign” or ,,under
the rule of a power” This meaning persisted for centuries, as seen in the 17th
century when Bossuet declared that ,,all men are born subjects”1, signifying
a person’s subordination to authority, and also in the 19th century, for exam-
ple when John Stuart Mill used the title The Subjection of Women to express
sexual inequality. As Etienne Balibar suggests, it was only with the influence
of Kant and documents like the French Declaration of the Rights of Man and
of the Citizen that ,subjectivity” began to refer primarily to the citizen as
self-determined, free, and responsible agency.!” This is how, for example,
the concept of legal subject (Rechtssubjekt) came into being.!® However, the
duality of meaning has largely been preserved in modern thought. Hannah
Arendt, for instance, wrote that ,,somebody began it [his own life story] and
it is subject in the twofold sense of the word, namely its actor and sufferer,
but nobody is its author”. Similarly, Judith Butler writes that ,,no individual
becomes a subject without first becoming subjected or undergoing ‘subjecti-
vation’... The term ‘subjectivation’ carries the paradox in itself20,

In the landscape of Aristotelian philosophy and the traditions that prece-
ded Kant, subjectivity was often conceived fundamentally as passivity—as
the underlying substrate or that which is subjected to external forces. With the
advent of modernity, however, another powerful counter-current arose that
challenged the emerging emphasis on subjectivity as autonomous agency.
Instead, this alternative trajectory sought to rearticulate the theme of passi-
vity, though now under profoundly transformed philosophical and historical
conditions. A key figure in this development was Lichtenberg, who, in oppo-
sition to ,,Cartesian subjectivity,” argued that we should not say ,,I think,” but
rather that ,,one should say, it thinks, just as one says: it lightens”?!. The basis

16 Bossuet, I.-B., Politique tirée de des propres paroles de I’Ecriture sainte, edited by
Jacques Le Brun, Droz, Geneva, 1967, p. 53.

17 Balibar, E., ,,Citizen Subject.”, In Who Comes After the Subject?, eds. E. Cadava, P. Con-
nor, and J.-L. Nancy, Routledge, London, 1991, 33-57.Balibar, E., »dujet et subjectivation.”,
In Citoyen Sujet et autres essais d’anthropologie philosophique, Presses Universitaires de
France, Paris, 2011, 15-30.

18 See Zarka, Y. C., L‘invention du sujet de droit, Archives de philosophie 60 (4) (1997):
531-550.

19 Arendt, H., The Human Condition, University of Chicago Press, Chicago, 1958, p. 184.
20 Butler, J., The Psychic Life of Power: Theories in Subjection, Stanford University Press,
Stanford, 1997, p. 11, 83.

21 Lichtenberg, G. C., Sudelbiicher, Schriften und Briefe, ed. W. Promies, Carl Hanser Ver-
lag, Munich, 1968, p. 412.



206 ARHE XXII, 44/2025

of thinking is, therefore, an impersonal process. Similarly, in his Munich
lectures, Schelling argued against Descartes’ cogifo that we should instead
say, ,,it thinks in me” (es denkt in mir)?2. Nietzsche later made a similar claim
that because of the ,,seduction of grammar” we tend to believe in the ,the
soul superstition which, in the form of the subject and ego superstition, has
not even yet ceased to do mischief”23. Thus, with the rejection or critique of
the idea of the subject’s ,,subjectivity,” a tradition began that cannot be called
uniform, which, following Alain de Libera, we can rightly call the trend of
the humiliated cogito and anti-cogito, insofar as it, while critically revising
thought and experience, emphasizes passivity and impersonality.24

The rethinking of subjectivity was a particularly important project in
France. For example, for the theoretical anti-humanist and structuralist
Marxist Louis Althusser, ,,ideology ‘acts’ or ‘functions’ in such a way that it
‘recruits’ subjects among the individuals (it recruits them all), or ‘transforms’
the individuals into subjects (it transforms them all)”’25. Thus, subjectivity is
not a source or a starting point, but rather is created and socially constituted.
Similarly, in Lacanian psychoanalysis, the subject is not unified and auto-
nomous, but rather decentralized, divided and split between the ego and the
unconscious, constituted through language and desire.2¢ This critique of the
sovereign subject was also a central theme for Michel Foucault, who famo-
usly asserted: ,,I don’t think there is actually a sovereign, founding subject,
a universal form of subject that one might find everywhere. I think on the
contrary, that the subject is constituted through practices of subjection, or,
in a more autonomous way, through practices of liberation”?7.This trend
also includes Jacques Derrida, for whom the ,,speaking or signifying subject
could not be present to itself, as speaking or signifying, without the play of
linguistic or semiological différance”?8. Although it would be misleading to
link these ideas as if they were embodiments of a unified French Theory, they

22 Quoted by Libera, Archéologie du sujet I, p. 35.

23 Nietzsche, F., Jenseits von Gut und Bose, In: Kritische Studienausgabe, Vol. 5, edited by
G. Colli and M. Montinari, Walter de Gruyter, Deutscher Taschenbuch Verlag, Berlin—-New
York, 1988, p. 11-12.

24 Libera, Archéologie du sujet I, p. 32-33.

25 Althusser, L., Lenin and Philosophy and Other Essays, translated by Ben Brewster,
Monthly Review Press, New York, 1971, p. 174.

26 See Fink, B., The Lacanian Subject: Between Language and Jouissance, Princeton Uni-
versity Press, Princeton, 1995.

27 Foucault, M., ,,An Aesthetics of Existence.”, In Foucault Live: Collected Interviews,
1961-1984, ed. S. Lotringer, New York, Semiotext(e), New York, 1996, p. 452.

28 Derrida, J., Margins of Philosophy, translated by Alan Bass, University of Chicago Press,
Chicago, 1982, p. 16.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 207

are undoubtedly related in that they encourage the questioning and criticism
of the self-sufficient, self-assertive rational subject, drawing attention to the
fact that the subject is constituted rather than given. When Jiirgen Habermas
attacked these theories for committing a performative contradiction, arguing
that ,,since subject-centered reason can be convicted of being authoritarian in
nature only by having recourse to its own tools”?%, he himself joined in the
criticism of self-reflexive subjectivity, emphasizing intersubjectivity instead.

4. THE ANGLO-AMERICAN AND ANALYTIC TRADITIONS

Certain philosophical traditions in continental Europe tended to decon-
struct the subject by revealing its constituted, subjugated, or impersonal
origins. The Anglo-American and analytical traditions embarked on a parallel
project of dismantling, though its methods and motivations were profoundly
different. If the former traditions attacked the subject for its hubris and false
autonomy, analytic philosophy often sought to eliminate it for the sake of
logical clarity and objective truth. It was already mentioned that the interna-
tionalization of the meaning of ,,subject” spread to a more limited extent in
Anglo-American philosophy and was rarely characterized by the same dra-
matic emphasis as in continental Europe. Nevertheless, with careful analysis,
we can reconstruct the subtle shifts in the semantics of subjectivity within
the analytical tradition, particularly by examining its forerunners and foun-
ders. Figures like Bernard Bolzano and Gottlob Frege, for example, cham-
pioned a stark and uncompromising dichotomy between the subjective and
the objective. They were staunchly anti-subjectivist, arguing for a semantic
Platonism where logic, truth, and meaning are timeless and immutable
entities, completely separate from the individual human mind and private
psychological processes. For them, the logical rigor of the analytical method
depended on a complete disregard for private, incommunicable subjective
intuitions, sensations, and mental associations. As Frege famously argued
in The Foundations of Arithmetic, if we claim that concepts are products of
the individual mind, ,,this conception makes everything subjective, and taken
to its logical conclusion, abolishes truth’30. For this reason, he insisted on
»always to separate sharply the logical from the psychological, the subjective

29 Habermas, J., The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve Lectures, translated by
Frederick Lawrence, MIT Press, Cambridge (MA), 1987, p. 197.

30 Frege, G., The Frege Reader, ed. with an introd. by M. Beaney, Blackwell, Oxford, 1997,
p- 88.



208 ARHE XXII, 44/2025

from the objective’!. He used the example of colors to illustrate this point:
color words can be used in a purely ,,objective sense” without relying on su-
bjective sensations, even by a color-blind person. Similarly, the other founder
of analytical philosophy, Bertrand Russell, though he differed from Frege by
rooting logic in our empirical encounter with the world, also maintained that
concepts and logical truths don’t originate in individual mental processes.
His remarks on his own intellectual journey are particularly revealing. After
abandoning both Kant and Hegel, he commented that he ,.disliked the su-
bjectivity of the [Kantian] ‘Transcendental Aesthetic’’32. He also described
his rejection of idealism as ,,a great liberation” because he had ,,never again
shut [himself] up in a subjective prison’33. Finally, another key founder, G.
E. Moore, reinforced this stance. For example, in The Nature of Judgment,
he argued that propositions are composed of concepts, not thoughts. A pro-
position, he wrote, should be ,,understood, not as anything subjective—an
assertion or affirmation of something—but as the combination of concepts
which is affirmed’34. Moore also approached the concept of subjectivity with
a negative connotation in his ethical philosophy. He viewed it as the mistaken
belief that statements about the moral correctness of actions refer not to the
intrinsic nature of those actions, but instead to an individual’s personal fee-
lings or sentiments. In this way, all these founders of analytical philosophy
pushed for a philosophy free from the ,,subjective prison” of the mind.

The history of analytical philosophy is, of course, very complex, but the
motif of the rejection of subjectivism has arisen consistently and frequently.
W. V. O. Quine’s work offers an excellent, if symptomatic, example of this
motif. As he put it in Ontological Relativity, ,,we seem to be maneuvering
ourselves into the absurd position that there is no difference on any terms,
interlinguistic or intralinguistic, objective or subjective, between referring to
rabbits and referring to rabbit parts or stages™5, thus reviving the insights
of the founders of analytical philosophy. It is particularly symptomatic, and
also reveals something about the communication between traditions, that

31 Frege, G., The Foundations of Arithmetic, translated by J. L. Austin, Northwestern Uni-
versity Press, Evanston, 1978, p. X.

32 Schilpp, P. A. (ed.), The Philosophy of Bertrand Russell, The Library of Living Philoso-
phies, Evanston, Illinois, 1946. p. 12.

33 Russell, B., My Philosophical Development, George Allen & Unwin, London, 1959, p.
48.

34 Moore, G. E., ,,The Nature of Judgment.”, In The Early Essays, ed. T. Regan, Temple
University Press, Philadelphia, 1986, p. 67.

35 Quine, W. V., ,,Ontological Relativity.”, In Ontological Relativity and Other Essays, Co-
lumbia University Press, New York, 1969, p. 47-48.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 209

Gilbert Ryle wrote the following in his review of Heidegger’s Being and
Time: ,,quad First Philosophy Phenomenology is at present heading for ban-
kruptcy and disaster and will end either in self-ruinous Subjectivism or in
a windy mysticism’36. , Subjectivism” was also a curse word, for example,
in Thomas Weldon’s Vocabulary of Politics. In this respect, considering the
hostility towards subjectivity and subjectivism, Christoph Schuring is largely
correct when he writes in his critical history of analytical philosophy that in
this tradition ,,subjectivity is not thought of as playing any role, other than
as a mechanism for choosing the decomposable parts and ordering them
appropriately’”37. However, it is not entirely accurate to claim that analytic
philosophy has always been anti-subjectivist. While its founders initially
adopted an anti-subjectivist stance, later developments, particularly within
ethics, sometimes embraced subjective perspectives. Logical positivists, for
instance, argued that ethical statements merely express subjective feelings
or attitudes, and this idea was later refined into more sophisticated versions
of moral subjectivism. An even more significant shift occurred when the
analytical tradition began to seriously engage with consciousness, experien-
ce, and mental states. Analytic philosophers increasingly focused on topics
like sensory qualia and awareness as a form of higher-order monitoring. In
this context, the purely descriptive meaning of subjectivity became increasin-
gly central. This is evidenced by key texts of the late 20th century. For exam-
ple, in his classic essay ,,What Is It Like to Be a Bat?,” Thomas Nagel poses
a fundamental question about the ,;subjective character of experience’38.
Similarly, John Searle, in his seminal work Inftentionality, defines intentio-
nality as an ,,0bjective fact... with subjective mental states’39. These works
demonstrate that ,,subjectivity” and ,,subjective”, rather than being dismissed
as a purely pejorative terms, came to be seen as a legitimate and essential
topic for philosophical inquiry within the analytic tradition, and this deve-
lopment was further strengthened by the dialogue with phenomenology.
This was confirmed, for example, by David Chalmers’ famous article on the
hard problem of consciousness, in which he wrote that ,,there is a whir of
information-processing, but there is also a subjective aspect™0. Finally, it is
worth mentioning Uriah Kriegel’s seminal work Subjective Consciousness,

36 Ryle, G., Sein und Zeit by Martin Heidegger, Mind 38 (151) (1929): 370.

37 Schuringa, C., Social History of Analytic Philosophy, Verso, London, 2025, p. 26.

38 Nagel, T., What Is It Like to Be a Bat?, The Philosophical Review 83 (4) (1974): 436.

39 Searle, I., Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, Cambridge University
Press, Cambridge, 1983, p. IX.

40 Chalmers, D. J., Facing Up to the Problem of Consciousness, Journal of Conscious-
ness Studies 2 (3) (1995): 201. Cf. ,;subjective experience is not reducible to brain states”.



210 ARHE XXII, 44/2025

in which he describes subjectivity as ,,what makes it the phenomenally con-
scious state it is”#!. And when E. J. Lowe writes in Subjects of Experience
that we, human beings, are ,,subjects of experience, thought and action”2,
he is continuing precisely the aforementioned trend that began in medieval
traditions.

While there were significant efforts to rehabilitate the concept of su-
bjectivity in the broader analytic tradition and in related currents, another
powerful and enduring trend has persisted: one that emphasizes the passivity
and impersonality of thought and experience. This perspective, which was
already referred to as the humiliated cogito or anti-cogito, was also linked
to the general European trend, since Wittgenstein, Moritz Schlick and P. F.
Strawson were influenced by Lichtenberg’s suggestions related to the imper-
sonality of thinking (for example, Schlick wrote that ,,original experience is
‘without a subject’43). This led to the development of the idea that the self
is nothing more than a logical construct, or that there is no single, unified
ego that acts as the owner or bearer of experience. This trend, with its com-
plex historical lineage, is often referred to as the ,,No-Owner” or ,,No-Self”
view (or as nemocentrism, based on the Latin nemo, meaning ,,nobody”).
In his work, David Wiggins addressed this tradition, which he saw in the
philosophies of Hume, William James, Bertrand Russell, and A. J. Ayer.
Wiggins referred to these as ,,’no subject’ theories,” noting that ,,their aim
is not so much to reject as to reconstruct the subject, and it comes back into
discourse as a complex™4. In fact, many thinkers argued for a multifaceted
nature of subjectivity or the blurring of its boundaries, often reducing the self
to subpersonal or suprapersonal entities. For instance, Derek Parfit challen-
ged the very idea of a unified self and its putative self-awareness, asking:
»Are we directly aware of the existence of this separate entity, the subject
of experiences? ... Is each of us aware, for example, that he is a Cartesian
Ego?745. Parfit’s answer to these questions is that subjectivity can be re-
duced to its more basic constituent parts. He proposed that the contents of

Churchland, P., Neurophilosophy: Toward a Unified Science of the Mind-Brain, MIT Press,
Cambridge (MA), 1986, p. 325.

41 Kriegel, U., Subjective Consciousness: A Self-Representational Approach, Oxford Uni-
versity Press, Oxford and New York, 2009, p. 1.

42 Lowe, E. J., Subjects of Experience, Cambridge University Press, Cambridge, 1996, p.
XIX.

43 Schlick, M., Experience and Verification, The Philosophical Review 45 (4) (1936): 359.
44 Wiggins, D., Locke, Butler and the Stream of Consciousness: and Men as a Natural Kind,
Philosophy 51 (196) (1976): 131.

45 Parfit, D., Reasons and Persons, Clarendon Press, Oxford, 1986, p. 223.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 211

our experience can be described in an entirely impersonal way, without any
reference to a subject as the owner or bearer of those experiences. In this
context, it’s also worth mentioning Daniel Dennett, who argues that the self
is a theoretical fiction, a simplified illusion created by our brain and fully
reducible to complex underlying processes. For example, Dennett claims that
»the Cartesian Theater may be a comforting image because it preserves the
reality/appearance distinction at the heart of human subjectivity, but as well
as being scientifically unmotivated, this is metaphysically dubious, because
it creates the bizarre category of the objectively subjective¢. And, finally,
Thomas Metzinger also clearly belongs to this trend. In his work, Being No
One: The Self-Model Theory of Subjectivity, he argues that the self does not
actually exist, but is merely a functional byproduct and useful fiction created
by the brain’s phenomenal self-model. According to Metzinger, the subjec-
tive experience of being a self emerges from a process that is not, in itself,
subjective. His position is further clarified by his analysis of pathological
cases, where ,,a rudimentary conscious self appears without subjectivity, in
the absence of a phenomenal first-person perspective™’. From this, it is clear
that for Metzinger, subjectivity refers to the representation of the world from
a first-person point of view. Metzinger’s research into ,,minimal phenome-
nal consciousness” (MPE) and pure consciousness—states of experience
in which there is no subjectivity—has reinforced his insights. Based on the
zero-person perspective states without a subjective owner, he concludes that
,»all philosophical arguments that consciousness is irreducibly subjective...
may fail on the most fundamental level, simply because MPE is not a ‘su-
bjective’ phenomenon at all”#8. In his claim that there is a primordial state
of consciousness devoid of subjectivity—that is, without a personal-level
self-representation or cognitive agency—Metzinger, despite the radicality of
his position, is consistently working within conceptual and terminological
traditions that are centuries old.

46 Dennett, D., Consciousness Explained, Little, Brown and Company, Boston, 1991, p.
132.

47 Metzinger, T., Being No One. The Self Model Theory of Subjectivity, MIT Press, Cam-
bridge—London, 2004, p. 156.

48 Metzinger, The Elephant and the Blind, p.28.



212 ARHE XXII, 44/2025

5. CONCLUSION

This critical conceptual history has demonstrated that subjectivity is
not a timeless, ahistorical, or universal category. Both the terminology and
the concept itself have changed dramatically over time. For instance, it was
not always a given that the human being or the individual was the bearer
or owner of thought. One of the most significant shifts occurred when the
subject was no longer viewed as a passive receiver that merely tolerates
change, but as a center of activity and agency. Despite this, the idea that ,,it
thinks [in me]”—the notion that the self’s thinking is actually an impersonal
and passive process—has recurred throughout history. Newer generations of
thinkers have consistently sought to argue that subjectivity is not sovereign,
suggesting that it can be reduced to other processes or is merely a functional
byproduct.

The diverse meanings of ,,subject” and ,,subjectivity” have deeply infil-
trated our everyday lives. These terms often carry negative connotations, im-
plying a lack of impartiality or unreliability (e.g., ,.that’s just my subjective
opinion”). They can also refer to a neutral, technical meaning, such as the
»subjective symptoms” a patient reports in medicine. As for science, subjecti-
vity is often contrasted with objectivity—a relationship explored in Lorraine
Daston and Peter L. Galison’s book Objectivity—or its meaning is devalued,
as attested to in B. Allan Wallace’s book The Taboo of Subjectivity. In these
instances, there is often a need to rehabilitate subjectivity as a valid topic of
inquiry. However, the true source of these everyday and scientific meanings
lies in the complex semantic and conceptual changes throughout the history
of philosophy. While the conceptual history outlined here may seem eclectic,
this broad approach is precisely what allows for a deeper understanding of
subjectivity. It also reveals surprising connections between traditions that
may appear very distant from one another.

Originally, the term ,,subject” meant that which lies beneath or serves as
a passive foundation. However, according to the Aristotelian-Averroesian
tradition, however, it is not man or the individual who is the true bearer of
thought. The Augustinian tradition also avoided to speak of subjectivity in
this because it held that thoughts are not passive accidents residing in the
soul. Instead, it argued for an intrinsic and dynamic relationship between the
soul, which has direct access to itself, and its actions. The medieval synthesis
of these two traditions was a crucial turning point, leading to the insight that
subjectivity involves the inherence of thought as an activity in the human
soul. This idea was further developed in the early modern period. However,
a common misconception—shared by both Heidegger and some analytic



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 213

philosophers—is that the ,,Cartesian ego” is the most important concept in
the modern history of subjectivity. This isn’t accurate, not only due to the
medieval precursors but also because of the contributions of thinkers like
Leibniz. Leibniz conceived of subjectivity more as an agent than as a passive
substance. This was complemented by Locke’s idea that personal identity
is tied to a continuous self-consciousness associated with our thoughts. Ne-
vertheless, the most significant figure in this evolution is Kant, for whom
subjectivity became the very structure of experience. For Kant, subjectivity is
separated from substantiality and becomes a transcendental instance, creating
a tradition where subjectivity is increasingly viewed as constitutive of both
experience and the world.

Simultaneously, however, another, far from uniform, trend persisted: one
that emphasized the impersonality and passivity of thought. This trend was
also prominent in what is often called ,,French Theory” (which also retai-
ned the sense of ,,subjectivation” as the subordination of persons). Here, the
subject largely appeared as something constituted—and therefore passive—
through processes like language, ideology, and desire. Conversely, a similar
struggle against the meanings of subjectivity can be observed within the
Anglo-American and analytic traditions. While it is true that these traditions
often place greater importance on the person and individuality and lack the
dramatic emphasis on subjectivity characteristic of continental Europe, it is
not entirely accurate to say that the subject is simply ,.elided” as de Libera
suggests. On the contrary, the founders of analytic philosophy (such as Frege,
Russell, and Moore) explicitly opposed subjectivity, which they understood
as individual limitation in relation to objective truth and logical clarity. This
understanding of subjectivity is close to certain everyday meanings (a lack of
impartiality, unreliability etc.). Ultimately, analytic philosophy contains two
main trends: one that seeks to rehabilitate subjectivity in the context of cons-
ciousness and experience, and another that works to question, marginalize, or
reduce it. This second trend culminates in a view like that of Thomas Metzin-
ger, who suggests that consciousness may not be a subjective phenomenon at
all.

The very meaning of ‘subject’ is a palimpsest of conflicting definitions.
This critical reconstruction reveals that subjectivity is not a monolithic,
transhistorical essence but a contested and evolving conceptual battlefi-
eld. Its history is marked by a fundamental tension between two poles:
the subjectum as passive substratum (the Aristotelian hypokeimenon) and
the subjectus as subordinate being on one hand, and the active, self-certain
epistemic agent (the modern Subject) on the other. The modern concept of
subjectivity, inaugurated by Kant’s transcendental turn, was a precarious



214 ARHE XXII, 44/2025

synthesis that sought to ground experience in a formal, active subject while
stripping it of substantial metaphysical baggage. This synthesis, however,
was never stable. Repeatedly, philosophical currents have emerged that
attempt to push subjectivity into the background or at least question its so-
vereign significance in favor of other, impersonal, and passive processes. It
is within this context of perpetual critique that Thomas Metzinger’s startling
claim—that pure consciousness may not be a subjective phenomenon—must
be understood. Metzinger is not discovering a new fact about nature so much
as he is taking a side in this ancient philosophical conflict. His ,,no-self”
theory is the contemporary, scientifically-informed culmination of the long
»humiliated cogito” or ,,anti-cogito” tradition that runs from Lichtenberg and
Nietzsche through Schlick and Parfit. By arguing that minimal phenomenal
experience (MPE) lacks a first-person perspective, he vehemently rejects the
epistemic subject (the active ‘1) and reverts to a model that resonates with
the oldest meaning of subjectum: an impersonal, sub-personal process—a
neurological substratum—upon which the illusion of selthood is borne.

Therefore, the answer to ,,Who is the subject?” and ,,What is subjecti-
vity?” is always: It depends on the philosophical framework you adopt. The
enduring necessity of speaking about subjectivity, whether affirmatively or
negatively, stems from this irreducible tension in our self-understanding. We
might also simultaneously be the passive products of impersonal forces and
the active agents of our own experience and thought. The history of subjecti-
vity is the history of philosophy attempting, and ultimately failing, to resolve
this paradox. Is this a failure, or is it the irreducible condition of human
existence that philosophy rightly illuminates?

BIBLIOGRAPHY

Althusser, Louis. 1971. Lenin and Philosophy and Other Essays. Translated by Ben
Brewster. New York: Monthly Review Press.

Arendt, Hannah. 1958. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press.

Balibar, Etienne — Cassin, Barbara — Libera, Alain de (2004). Sujet. In: Vocabulaire
européen des philosophies : Dictionnaire des intraduisibles. Paris: Editions
du Seuil / Le Robert, 1233-1254.

Balibar, Etienne (1991). Citizen Subject. In: Cadava, Eduardo — Connor, Peter —
Nancy, Jean-Luc (eds.), Who Comes After the Subject?. London: Routledge,
33-57.

Balibar, Etienne (2011). Sujet et subjectivation. In: Citoyen Sujet et autres essais
d’anthropologie philosophique. Paris: Presses Universitaires de France,
15-30.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 215

Bossuet, Jacques-Benigne. 1967. Politique tide de des propres paroles de [’Ecriture
sainte, ed. Jacques Le Brun. Geneva: Droz.

Brentano, Franz. 1973. Psychology from an Empirical Standpoint. Translated by Antos
C. Rancurello, D. B. Terrell, and Linda L. McAlister. London: Routledge &
Kegan Paul.

Chalmers, D. J. (1995). Facing Up to the Problem of Consciousness. Journal of
Consciousness Studies 2(3): 200-219.

Churchland, Patricia (1986). Neurophilosophy: Toward a Unified Science of the Mind-
Brain. Cambridge, MA: MIT Press.

Dennett, Daniel (1991). Consciousness Explained. Boston: Little, Brown and
Company.

Derrida, Jacques. 1982. Margins of Philosophy. Translated by Alan Bass. Chicago:
University of Chicago Press.

Fink, Bruce. 1995. The Lacanian Subject: Between Language and Jouissance.
Princeton: Princeton University Press.

Foucault, Michel. 1996. ,,An Aesthetics of Existence.” In Foucault Live: Collected
Interviews, 1961-1984, edited by Sylvére Lotringer, 450-454. New York:
Semiotext(e).

Frege, Gottlob. 1978. The Foundations of Arithmetic. translated by J. L. Austin.
Evanston: Northwestern University Press.

Frege, Gottlob. 1997. The Frege Reader, ed. with an introd. by M. Beaney. Oxford:
Blackwell.

Habermas, Jiirgen. 1987. The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve Lectures.
Translated by Frederick Lawrence. Cambridge, MA: MIT Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1977. Phenomenology of Spirit. Translated by A.V.
Miller. Oxford: Oxford University Press.

Heidegger, Martin. 1996. Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst [GA 6.2].
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Husserl, Edmund. 1976. Husserliana, Band I11/2: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie
und phdnomenologischen Philosophie, Zweites Buch: Phdnomenologische
Untersuchungen zur Konstitution. Edited by Marly Biemel. The Hague:
Martinus Nijhoff.

Kriegel, Uriah (2009). Subjective Consciousness: A Self-Representational Approach.
Oxford and New York: Oxford University Press .

Libera, Alain de. 2007. Archéologie du sujet I: Naissance du sujet. Paris: Vrin.

Libera, Alain de. 2010. Archéologie du sujet 1I: La quéte de [’identité. Paris: Vrin.

Lichtenberg, Georg Christoph (1968). Sudelbiicher, Schriften und Briefe. Ed. W.
Promies. Munich: Carl Hanser Verlag.

Lowe, E. J. (1996). Subjects of Experience. Cambridge: Cambridge University Press.

Metzinger, Thomas. 2004. Being No One. The Self Model Theory of Subjectivity.
Cambridge—London: MIT Press.

Metzinger, Thomas. 2024. The Elephant and the Blind: The Experience of Pure
Consciousness: Philosophy, Science, and 500+ Experiential Reports.
London — Cambridge (MA): MIT Press.

Moore, G. E. (1986). The Nature of Judgment. In: Regan, Tom (ed.), The Early
Essays. Philadelphia: Temple University Press, 59-80.

Nagel, Thomas. 1974. ,,What Is It Like to Be a Bat?” The Philosophical Review 83
(4): 435-450.



216 ARHE XXII, 44/2025

Nietzsche, Friedrich (1988). Jenseits von Gut und Bése. In: Colli, Giorgio — Montinari,
Mazzino (eds.), Kritische Studienausgabe. Vol. 5. Berlin — New York: Walter
de Gruyter, Deutscher Taschenbuch Verlag.

Parfit, Derek (1986). Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press.

Quine, W. V. 1969. Ontological Relativity. In Ontological Relativity and Other Essays.
New York: Columbia University Press.

Ricoeur, Paul 1969. ,,La question du sujet : le défi de la sémiologie.” In: Le Conflit des
interprétations: Essais d’herméneutique. Paris: Editions du Seuil: 233-262.

Russell, Bertrand (1959). My Philosophical Development. London: George Allen &
Unwin.

Ryle, Gilbert. 1929. ,,Sein und Zeit by Martin Heidegger.” Mind 38 (151): 355-370.

Schilpp, Paul Arthur (ed.) (1946). The Philosophy of Bertrand Russell. Evanston,
[linois: The Library of Living Philosophies.

Schlick, Moritz. 1936. ,,Experience and Verification.” The Philosophical Review 45
(4): 339-366.

Schuringa, Christoph (2025). Social History of Analytic Philosophy. London: Verso.

Searle, John (1983). Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind. Cambridge:
Cambridge University Press.

Villers, Charles Frangois Dominique de (1801). Philosophie de Kant, ou Princpes
fondamentaux de la philosophie transcendentale. Metz: Colignon.

Wiggins, David. 1976. ,,Locke, Butler and the Stream of Consciousness: and Men as
a Natural Kind.” Philosophy 51 (196): 131-158.

Zarka, Yves Charles. 1997. L invention du sujet de droit. Archives de philosophie 60:
531-550.



WHO IS THE SUBJECT? WHAT IS SUBJECTIVITY? 217

MARK LOSONC
Univerzitet u Beogradu, Institut za filozofiju 1 druStvenu teoriju

KO JE SUBJEKT? STA JE SUBJEKTIVNOST?

Sazetak: Ovaj ¢lanak dovodi u pitanje pojam subjektivnosti kao bezvremenske,
univerzalne kategorije prateéi slozena i radikalno promenljiva znacenja ,,subjekta”
i ,,subjektivnosti” kroz istoriju filozofije. Tvrdi se da je moderni koncept nastao iz
kljuéne srednjovekovne sinteze, pomirujuci Aristotelov pasivni hypokeimenon
(supstrat koji ,,prima nesto”) sa Avgustinovim modelom neposrednog samoprisustva
duse. Suprotno Hajdegerovom narativu koji poreklo moderne subjektivnosti locira
kod Dekarta, ova analiza identifikuje Kantov transcendentalni zaokret kao klju¢ni
trenutak, definiSuci subjektivnost kao aktivnu, ali praznu strukturu iskustva, a ne
kao supstancu. Clanak dalje pokazuje kako je ovaj moderni, aktivni subjekat uporno
bio izazivan kontratradicijom — ,,ponizenim cogifo-m” ili ,anti-cogito-m” — koja
naglaSava pasivnost, bezli¢nost i konstituisanu prirodu misli, od Lihtenberga i Nic¢ea
do strukturalizma i psihoanalize. Konacno, ispituje se paralelna kritika unutar anglo-
americke analiticke tradicije, koja je u pocetku odbacila subjektivnost kao izvor
greske, ali se kasnije njome pozabavila kroz problem svesti. Clanak zakljuduje da
nedavna tvrdnja Tomasa Mecingera — da ¢ista svest mozda nije subjektivni fenomen
— nije sasvim novo otkri¢e, ve¢ najnovija iteracija ove drevne debate, favorizujuéi
izvorno, pasivno znacenje. Istorija subjektivnosti je stoga predstavljena kao nereSena
tenzija izmedu subjekta kao aktivne osnove i kao pasivnog proizvoda.

Kljuéne re¢i: subjekt, subjektivnost, de Libera, Kant, kontinentalna filozofija,
analiticka filozofija, li¢nost, pojedinac

Primljeno: 30.8.2025.
Prihvaceno: 3.11.2025.






Arhe XXII, 44/2025
UDK 1(4/9)°19”
1 Quine W.
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.219-231
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

ALEKSANDRA ZORIC!
Univerzitet u Beogradu, Filozofski fakultet

NATURALIZAM U SAVREMENOIJ FILOZOFUJI

Sazetak: Naturalizam, kakav je zagovarao Vilard van Orman Kvajn, postao je istaknuto
obelezje savremene filozofije i znacajno uticao na nacin na koji filozofi pristupaju
razli¢itim pitanjima. Ovo ucenje, u kome je naglasak na nauc¢noj metodologiji i
odbacivanju tradicionalnih filozofskih pristupa, ogleda se u tvrdenju da ne postoji
filozofska perspektiva iz koje bismo mogli da procenimo ili opravdamo nase naucne
teorije. Umesto toga, moramo da ,,radimo iznutra”, unutar naseg trenutnog naucnog
pogleda na svet, koristeci alate i metode nauke za reSavanje filozofskih problema.
Ovakav pristup filozofiji i nauci ima znacajne posledice kako na nase razumevanje
jezika, duha i znanja, tako i na buduénost same filozofije. U ovom radu ¢emo pokusati
da pokazemo da Kvajnov naturalizam, iako nudi vredne uvide, u svojoj potrazi za
nau¢nim utemeljenjem, previda ili odbacuje klju¢na filozofska pitanja, dovodi do
nepotpunog i potencijalno problemati¢nog razumevanja nas samih i sveta oko nas,
kao i do scijentizma kao krajnje problemati¢ne filozofske pozicije.

Kljuéne reéi: naturalizam, scijentizam,intencionalnost, fizikalizam, redukcionizam,
neuronauke

KVAINOV NATURALISTICKI OBRT

Kvajnovski naturalizam proizasao je iz njegovih ranih filozofskih uvida
i evoluirao tokom vremena, postaju¢i eksplicitno glediste koje poznajemo
tek sredinom proslog veka. KarakteriSu ga dve teze: odbacivanje transcen-
dentalne, od nauke nezavisne perspektive ili spoljasnje tacke gledista sa koje
bismo procenjivali nase teorije, i prihvatanje nasih najboljih nauc¢nih teorija
i metoda kao polazne osnove u reSavanju filozofskih problema. Ovaj stav,
duboko ukorenjen u empirizmu, odbacuje ,,prvu filozofiju”, disciplinu koja
bi trebalo da nam otkrije osnove nauke, naseg znanja i razumevanja sveta.

I E-mail adresa autorke: adzoric@f.bg.ac.rs

219



220 ARHE XXII, 44/2025

Kvajn tvrdi da je takav fundamentisticki projekat pogresan, i da bi, umesto
da pokusavaju da opravdaju nauku sa neke spoljasnje tacke gledista, filozofi
trebalo da koriste metode nauke za istrazivanje samog znanja. Ovakva ,,na-
turalizovana epistemologija” zamagljuje granice izmedu filozofije i nauke,
¢ime se sugeriSe da nam odgovore na filozofska pitanja mogu dati empirijska
istrazivanja i metode nauke. Jedna od klju¢nih posledica ovakve naturalizaci-
je je osporavanje tradicionalne razlike izmedu filozofije i nauke, ¢ime bi filo-
zofsko istrazivanje trebalo da bude u kontinuitetu sa nau¢nim istrazivanjem.
Ovo dramati¢no menja prirodu filozofskog istrazivanja, buduci da su filozofi
prinudeni da odgovore na tradicionalno filozofska pitanja traze tamo gde ih
najcesce ne mogu naci, u empirijskim istrazivanjima i nau¢nim metodama
koje se na njih ne mogu primeniti.

Nije lako rec¢i sta se sve podrazumeva pod naturalizmom danas, ili posle
Kvajna, ali moglo bi se tvrditi da veéina savremenih teoreti¢ara pristaje na
Kvajnovu ideju o nauci kao krajnjem arbitru. Neki autori kao sto je Pol Hor-
vi¢ prihvataju nesto §to se moze oznaciti kao ,,anti-supernaturalizam po kome
fenomenima koji su povezani prostorno, vremenski, uzro¢no i eksplanatorno,
vlada nauka.” (Horwich 2014:38) Ideja u pozadini ovakvog tvrdenja je pro-
sta: ne¢emo uvoditi Boga ili duhove kako bismo objasnili fenomene u datom
domenu. S druge strane imamo autore kao Sto je Rozenberg, koji odbacuje
skepticizam u pogledu dometa nauke i isti¢e da je ,naturalizam naziv teze
prema kojoj su oruda koja treba da koristimo kako bismo odgovorili na filo-
zofske probleme, metode i otkric¢a zrele nauke — od fizike, preko biologije do
neuronauke” (B. Bashourand H. D. Muller 2014:1-2).

Mozemo razlikovati metafizicki naturalizam, po kome je sve Sto postoji
smesSteno u prostoru i vremenu i uzro¢no povezano, od epistemoloskog
naturalizma kao teze da nam samo nauc¢ni metod moze omoguciti istinsko
saznanje. Cini se da nam ovako protumacen naturalizam pruza izgovor da
ne odgovaramo na mnoga pitanja na koja se ocekuje nekakav odgovor: koja
je svrha prirode, koji je smisao zivota, kakve su osnove morala, kakva su
pitanja istorije i sl. Ako su sve Cinjenice u svetu odredene fizickim Cinjeni-
cama, $to je tvrdio Kvajn i dobar deo reduktivnih naturalista danas (Horwich
2014: 38), onda smo time proterali svrhe u biologiji, ljudskim odnosima, kao
i misaonim procesima (Rosenberg 2014: 19). Pa ipak, vecina naturalista zeli
da izbegne indiferentnost u vezi sa ovim pitanjima, jednako kao Sto zele da
izbegnu etiketu scijentista. Kao $to je receno, Kvajnov naturalizam zagovara
kontinuitet izmedu filozofije i empirijske nauke. Time filozofija, narocito
epistemologija, postaje deo prirodnog nau¢nog istrazivanja. Medutim, iz ove
pozicije Cesto proizilazi scijentizam, tvrdenje da je nau¢ni metod jedini ispra-
van nacin sticanja znanja o stvarnosti.



NATURALIZAM U SAVREMENOIJ FILOZOFIJI 221

Scijentizam je daleko jaca epistemoloska i ontoloska pozicija od natura-
lizma i unutar nje se moze ukazati na dve teze. S jedne strane mozemo tvrditi
da je nau¢ni metod jedini ispravan metod sticanja znanja, $to je epistemolos-
ka teza koju zastupa i vecina naturalista, ali mozemo zastupati i jace tvrdenje
da postoji samo ono $to moZze biti predmet nau¢nog istrazivanja (metafizicka
teza). Moglo bi se re¢i da pristalice scijentizma ne pretpostavljaju samo da je
nauka najbolji nacin za saznanje necega, ve¢ da je to i jedini nacin za sazna-
nje bilo cega.

Kvajn nije eksplicitno zagovarao scijentizam ali je njegova pozicija, od-
bacivanje ,,prve filozofije” i ukidanje granice izmedu nauke i filozofije, omo-
gucila normalizaciju scijentistickog glediSta u filozofiji. Naturalizam moze
biti filozofski opravdan, zavisno od oblika, jer se u njemu moze zahtevati
kontinuitet sa naukom ali se, ujedno, mogu dopustiti i druge vrste razume-
vanja. Za razliku od naturalizma, scijentizam je neodrziva pozicija. Mnogi
Kvajnovi naslednici (kao $to su Rozenberg i Denet) prihvatili su upravo tu
radikalnu verziju u kojoj filozofija gubi sopstveni normativni, hermeneutic-
ki i fenomenoloski kapacitet. Scijentizam, u tom smislu, mozemo tumaciti
kao ekstremni oblik Kvajnovog naturalizma: oblik koji Zrtvuje razumevanje
sveta u ime njegove predvidljivosti. Ako prirodni svet iscrpljuje sve §to
postoji, onda nema mesta za normativnost, intencionalnost, metafiziku, eti-
ku i umetnost, a ako je jedini ispravan metod saznanja empirijski, odnosno
naucni, onda su sva filozofska pitanja besmislena. Nasuprot tome, umereniji
naturalisti, kao §to je Sosa, delom Kvajn i Tejlor, dopustaju filozofska pitanja
kao legitimna: mora se govoriti o smislu i vrednostima, odnosno, potreban je
filozofski uvid u razloge, norme i opravdanje.

Dakle, scijentizam nije nuzna posledica naturalizma; vazno je Sta sve
podrazumevamo pod naukom (da li dopustamo i humanisticke i druStvene
nauke kao legitimne, npr.), da li smatramo da postoji jedinstveni metod za
sve oblike saznanja, da li dopustamo i druge oblike razumevanja. Moglo bi
se reci da naturalizam koji je slep za znacenje, vrednost i kritiku postaje sci-
jentizam.

Posledice ovakvih gledista u filozofiji su dalekosezne. Pocev od ra-
znovrsnih disciplina u kojima ¢emo filozofske probleme reSavati pomocu
neuronauke (tako na primer imamo neuronauku duha i jezika, neuroetiku,
neuroestetiku, neuroepistemologiju), imamo jos i bioetiku, primenjenu etiku i
teorije 0 moralnom poboljsanju. Danas se Cesto istice znacaj eksperimentalne
filozofije, koja je nastala po ugledu i koristi se istim metodama kao empirij-
ska psihologija, u kojoj dolazimo do gomile nepotrebnih empirijskih podata-
ka sa kojima nije jasno $ta tacno treba da radimo. Ali tu nije kraj. MoZemo
govoriti o evolucionom objasnjenju morala, istorije i sl.



222 ARHE XXII, 44/2025

U nastavku ¢emo pokusati da pokazemo sa kojim se sve teskocama
susre¢e Kvajnova pozicija, kao i zbog Cega se neke od njih mogu smatrati
nepremostivim. S druge strane, ukaza¢emo i na neophodnost drugacijeg pri-
stupa u filozofiji kako bismo dobili odgovore na pitanja koja nam vekovima
zaokupljaju paznju.

NATURALIZAM U FILOZOFIJI JEZIKA

Kvajnovski naturalizam imao je znacajne posledice na filozofiju jezika.
Njegovo odbacivanje distinkcije analitiCko-sinteticko, kamena temeljca
logic¢kog pozitivizma, podriva tradicionalno glediste da se neke istine mogu
saznati a priori, nezavisno od iskustva. Umesto toga, Kvajn tvrdi da je sve
znanje medusobno povezano i podlozno reviziji u svetlu novih dokaza (Kvajn
2007b:160-164). Ovakvim holistickim glediStem sugeriSe se da se ¢ak i naiz-
gled analitic¢ki iskazi oslanjaju na empirijske pretpostavke i da su podlozni
reviziji na osnovu iskustva. Nadalje, Kvajnov naglasak na ulozi culnog
iskustva u oblikovanju jezika vodi ga bihejvioristickom pristupu znacenju.
Izmedu 1930. i 1967. godine, Kvajn se identifikovao kao bihejviorista, iako
ne kao bihejviorista Skinerovog tipa. Znacenje reci i pojmova smatrao je
odredenim njihovom upotrebom unutar Sire mreze verovanja i teorija, a ne
nekim inherentnim ili intrinsi¢énim svojstvima. Ovakve polazne pretpostavke
oblikovale su njegovo razumevanje usvajanja i ucenja jezika, gde je naglasak
na socijalnoj interakciji i empirijskom posmatranju, kao i odbacivanju go-
vora o znacenjima u tradicionalnom smislu (kao predstava, ideja, onoga Sto
govorna lica povezuju sa pojmovima i $to je zaklju¢ano u njihovim glavama)
(Kvajn 2007c, 1960). Time, Kvajnova bihejvioristicka semantika vodi ka
razumevanju jezika kao Cisto spoljasnjeg fenomena, dok su intencionalnost,
privatno znacenje ili referencija problemi koje ¢emo odbaciti.

Bihejvioristic¢ki pristup znacenju, iako utemeljen u empirijskom posma-
tranju, ne moze da objasni prirodu jezickog razumevanja. Naglasavajuci ulo-
gu Culnog iskustva i opazljivog ponasanja u oblikovanju jezika, naturalizam
se muci da objasni unutrasnje, subjektivne aspekte oblikovanja znacenja.
Tako je Serl isticao da Kvajn (i ostali naturalisti) brkaju simbolicku mani-
pulaciju (sintaksu) sa znacenjem (semantikom). Njegov ,,argument kineske
sobe” pokazuje da znaCenje ne proizlazi samo iz ponaSanja ili manipulaci-
je simbolima (Searl 1980: 417-424).2 Pitanja o intencionalnosti, odnosu

2 Re¢ je o poznatom misaonom eksperimentu u kom Serl zamislja da je zatvoren u sobi
sa kompjuterom putem koga desifruje kineske simbole koje mu neko dostavlja ispod vrata.



NATURALIZAM U SAVREMENOIJ FILOZOFIJI 223

izmedu jezika i misli, i mogucnost privatnog jezika ostaju uglavnom bez
odgovora. Usredsredenost na ponaSanje moze ograniiti nase razumevanje
slozene interakcije izmedu jezika, duha i sveta. Naime, filozofija jezika
i govor o znaCenju ne mogu se svesti na kognitivne nauke, jer semantika
nuzno ukljucuje kako normativne tako i kontekstualne elemente. Pocev od
teoreticara nalik Grajsu, ona sadrzi i govor o namerama, kao nuzan segment
razumevanja znacenja.

Jos jedan vazan aspekt Kvajnove naturalizacije je njegovo ucenje o onto-
loskoj relativnosti. Ovim gledistem Kvajn osporava tradicionalne metafizicke
pristupe koji nastoje da opiSu fundamentalnu prirodu stvarnosti nezavisno
od pojmovnih shema. Kvajn tvrdi da je naSe razumevanje onoga $to postoji
relativno u odnosu na na$ pojmovni okvir i jezicke prakse. Teza o ontoloskoj
relativnosti ima znacajne implikacije na to kako razumemo odnos izmedu
jezika, misli i stvarnosti, sugeriSu¢i da ne postoji apsolutan, od posmatraca
nezavisan nac¢in da se utvrdi §ta je to Sto postoji. (Kvajn 2007d) Nasu onto-
logiju diktiraju trenutno prihvacene naucne teorije i u njoj nema mesta za in-
tenzionalne entitete, stvorenja maste, ali i bogove u ¢ije postojanje verujemo.
(Scruton 2014:17)

NATURALIZAM I FILOZOFIJA DUHA

U filozofiji duha, naturalizam se suoCava sa ogromnim izazovom
objasnjenja fenomena svesti. lako priznaju realnost subjektivnog iskustva,
naturalisti imaju razlicite stavove o tome kako objasniti svest. Neki nastoje
da je objasne pomocu fizickih procesa unutar mozga, $to Cesto dovodi do
redukcionistic¢kih ili eliminativistickih gledista. Drugi prihvataju neredukti-
vni fizikalizam, gde se mentalna svojstva vide kao razli¢ita ali i zavisna
od fizickih svojstava. Postoje ¢ak i oni koji, uz zadrzavanje naturalistickog
stava, smatraju dualizam svojstava kompatibilnim sa svojim gledistima. Ova
raznolikost pristupa unutar naturalizma isti¢e sloZenost problema odnosa
duha i tela i tekuc¢u debatu o prirodi svesti. Medutim, upravo ova raznolikost
ukazuje i na kljuéno ograni¢enje naturalistickog pristupa: njegovu teskocu da
adekvatno obuhvati subjektivne i kvalitativne aspekte svesti. lako priznaje

Kompjuterski program cita simbole i Serl dostavlja odgovor u vidu novih kineskih simbola,
$to moze navesti onoga sa druge strane da pomisli da Serl zna kineski jezik. Ipak tesko da
bismo rekli ne samo da ga Serl zna, nego i da kompjuterski program razume jezik. Programi se
baziraju na sintakti¢kim pravilima putem kojih se interpretiraju simboli, ali im izmi¢e seman-
tika.



224 ARHE XXII, 44/2025

korelaciju izmedu aktivnosti neurona i svesnog iskustva, naturalizam cesto
ne uspeva da objasni aspekt ,kako je to biti” subjektivnog iskustva. ,, Teski
problem svesti”,3 kako ga je Dejvid Calmers slavno nazvao, ostaje uporan
izazov za naturalizam, isti¢u¢i ogranicenja cisto fizikalistickog pristupa duhu
(Chalmers 1996).

Jasno je da naturalizam teSko moze da na adekvatan nacin obuhvati su-
bjektivne i kvalitativne aspekte svesti. lako neki njegovi zagovornici poku-
Savaju da svedu svest na fizicke procese u mozgu, ovakav pristup ne uspeva
da objasni bogatstvo i sloZzenost nasih unutrasnjih iskustava. Usredsredujuci
se iskljuc¢ivo na opazljive pojave i merljive podatke, naturalizam rizikuje da
previdi samu sustinu onoga §to znaci biti svesno bi¢e. U tom duhu mozemo
posmatrati dva Cuvena primera iz filozofske literature. Frenk Dzekson je
formulisao ¢uveni misaoni eksperiment o Meri, naucnici koja zna sve fizicke
¢injenice o bojama, ali nikada nije videla odredenu boju. Kada prvi put vidi
crvenu, ona je naucila nesto novo: kako je to videti crvenu boju. Ovaj primer
sugeriSe da Cinjeni¢ko znanje ne obuhvata kvalitativni aspekt iskustva (qua-
lia), sto je ujedno 1 klju¢no ogranicenje fizikalistickog naturalizma (Jackson
1982). Dejvid Calmers je u istu svrhu uveo pojam filozofskog zombija, bi¢a
koje se ponasa identicno kao mi, ali nema unutra$nje iskustvo. Ako su takvi
zombiji logicki mogudi, onda svest nije moguce objasniti iskljucivo putem
fizikalnih termina (Chalmers 1996).

Dosledni naturalista ¢e tvrditi da iako ovakve teskoce zaista postoje, cena
koju placamo nije visoka jer na drugoj strani dobijamo savrseno jednostavnu
metafiziku. (Rosenberg 2014: 33) Tako kada pokusava da objasni intencio-
nalnost, Rozenberg tvrdi sledece. ,,Ono §to se dogada u ovim slucajevima je
samo ulaz-izlaz (input-output) povezivanje i ponovno povezivanje. Mozak
radi sve bez da o tome uopste misli” (Rosenberg 2014:27). Nase je samo da
otkrijemo odakle potice iluzija da su stvari drugacije. ,,Duh je mozak. Svesne
misli, jednako kao i nesvesne, slozene su kombinacije nervnih ¢elija, jona i
makromolekula koji se pokrecu izmedu njih” (Rosenberg 2014: 27).

NATURALIZAM I EPISTEMOLOGIJA

Kvajnovski naturalizam vodi ka ,,naturalizovanoj epistemologiji”’, gde
proucavanje znanja postaje naucni poduhvat. Ovaj pristup pomera fokus sa

3 Teski problem svesti ogleda se u nemogucnosti adekvatnog objasnjenja zbog ¢ega je bilo
koje fizicko stanje svesno pre nego nesvesno, zasto se svest uopste pojavljuje, kao i zbog cega
se subjektu nesto Cini ili predstavlja na odredeni nacin.



NATURALIZAM U SAVREMENOIJ FILOZOFIJI 225

tradicionalnih epistemoloskih pitanja o prirodi i opravdanju znanja na empi-
rijska istrazivanja o tome kako ljudi sti¢u i obraduju informacije, tj. kako na
osnovu oskudnog inputa dolaze do bujnog autputa (Kvajn 2007a: 191). Ovaj
pomak donosi vredne uvide u kognitivne procese koji leze u osnovi znanja,
ali je ujedno doveo u pitanje normativnu dimenziju epistemologije. Moze li
¢isto deskriptivni prikaz nacina na koji formiramo verovanja biti adekvatan
odgovor na pitanja o tome kako bi trebalo da ih formiramo? Moze li sama
nauka pruziti kriterijume za procenu racionalnosti i opravdanosti nasih vero-
vanja? Straud tvrdi da naturalistic¢ki pristupi, poput Kvajnove naturalizovane
epistemologije, ne uspevaju da odgovore na normativno pitanje: Da li su nasa
verovanja opravdana? Empirijski opis nacina na koji dolazimo do verovanja
nije isto $to i njihovo opravdanje. (Stroud 1981)

Ova pitanja ostaju izvor stalne debate unutar naturalisticke epistemolo-
gije. U svojoj naturalizovanoj epistemologiji, Kvajn naglasava vezu izmedu
nauke, filozofije i zdravog razuma. On tvrdi da ne postoji stroga razlika iz-
medu ove tri oblasti i da sve one doprinose nasem razumevanju sveta. Kvajn
tako pokusava da istakne kontinuitet izmedu svakodnevnog znanja i nauc¢nog
istrazivanja i sugeriSe da bi filozofija trebalo da bude utemeljena u svakod-
nevnom iskustvu i informisana nau¢nim otkri¢ima.

Naucne teorije su deskriptivne i opisuju kakav svet jeste. Za razliku od
njih, filozofija mora da se bavi normativnim pitanjima. Kada je verovanje
opravdano? Sta je pravedno? Da li je ne§to moralno ispravno? Na ovakva
pitanja moze se odgovoriti samo uvodenjem vrednosnih sudova koji se unu-
tar ovakvih restriktivnih pozicija ne mogu opravdati. Jasno je da filozofska
pitanja o tome u §ta treba da verujemo, Sta je moralno ispravno, ili $ta nesto
zna¢i ne mogu da se reSe empirijskim putem. Nauka nam mozda moze reci
kako ljudi donose sudove, ali ne i da li su ti sudovi opravdani (Stroud 1981:
461). Scijentizam, ako se ne ogranici, vodi ka tome da vrednosti i normativni
diskurs tretira kao iluzije. ,,Ako zaista prihvatamo ovu pretpostavku, moramo
napustiti praksu racionalne procene kao iluziju i ograniciti prakti¢nu upotre-
bu razuma na njegovu instrumentalnu ulogu” (Nagel 1997: 148). Upravo u
ovome lezi najveci problem za svakog doslednog naturalistu.

GDE JE NATURALIZAM ZAKAZAQO?

Kao $to smo videli, uprkos svom uticaju i znacajnim uvidima, Kvaj-
nov naturalizam se suocio sa ozbiljnim kritikama. Veé¢inu bismo mogli da
svedemo na tvrdenje da ovakva pozicija jednostavno ignoriSe ili odbacuje
odredena filozofska pitanja umesto da pokusa da ih resi. Na primer, pitanja o



226 ARHE XXII, 44/2025

prirodi svesti, odnosu izmedu duha i tela, objektivnosti moralnih vrednosti i
osnovama logike i matematike Cesto su skrajnuta ili se smatraju takvim da se
na njih ne moze odgovoriti iz naturalistiCke perspektive. Kod nekih kriticara
ovo stvara ose¢aj da naturalizam, u svojoj potrazi za nau¢nom izvesnoscu,
izbegava da se bavi nekim od najfundamentalnijih pitanja o ljudskoj egzi-
stenciji i prirodi stvarnosti.

Nadalje, kriti¢ari tvrde da naglasak koji se u naturalizmu stavlja na nauc-
nu metodologiju moze biti previSe restriktivan, ¢ime se potencijalno ograni-
Cava opseg filozofskog istrazivanja. Dajuci prioritet empirijskom istrazivanju
i nau¢nom objasnjenju, naturalizam moZze zanemariti alternativne pristupe
filozofskim pitanjima, kao $to su fenomenologija, hermeneutika ili egzisten-
cijalizam, koji mogu ponuditi vredne uvide u ljudsko iskustvo i razumevanje.
Ovakav stav moze dovesti do zanemarivanja socijalnih i istorijskih faktora
u razumevanju znanja i njegovih potencijalnih posledica na sveobuhvatno
razumevanje stvarnosti. Kvajnov skepticizam prema pojmovima kao $to su
»zhacenje”, ,,misao” i ,,verovanje” utice na tradicionalne filozofske rasprave.
Dovode¢i u pitanje jasnocu i legitimitet ovih pojmova, naturalizam izaziva
tradicionalne filozofske pristupe i moze dovesti do preispitivanja nacina na
koji razumemo ove fundamentalne pojmove.

Kao sto je pokazano, iako Kvajnov naturalizam nudi vredne uvide o od-
nosu izmedu nauke i filozofije, njegove posledice po naSe razumevanje duha,
jezika i stvarnosti nisu bez problema. Dajuéi prioritet naucnoj metodologiji i
empirijskom istrazivanju, naturalizam ¢esto predstavlja restriktivnu poziciju
koja previda ili odbacuje klju¢na filozofska pitanja, Sto na kraju dovodi do
potencijalno nepotpunog i uskog pogleda na svet.

Paradoksalno, naturalizam i njegov srodnik scijentizam, ¢esto poprimaju
oblik dogmatskog anti-dogmatizma, tvrde¢i da jedino nauka ima pravo na
,konaénu re¢”, $to je u suprotnosti sa Sokratovim idealom filozofske skro-
mnosti. Sokrat, poznat po svojoj mudrosti, slavno je izjavio da jedino Sto zna
jeste da ne zna nista. Ova intelektualna skromnost, koju karakterise stalno
preispitivanje i prepoznavanje granica sopstvenog znanja, u oStrom je kon-
trastu sa Cesto dogmatskim izjavama nekih savremenih naturalista. Ovo je
ujedno i opomena da smo hipnotisani nekriti¢cnom upotrebom rec¢i kao §to je
nauka ili nauéno (Midgley 2001: 151). Cesto smo opéinjeni teorijama koje
imaju naucni izgled, a koje nam zapravo nista ne mogu re¢i o nasim zivotima
(Midgley 2001: 151). Ovakav scijentizam, iako tvrdi da odbacuje mit, posta-
je mitologija modernog racionalizma.

Ovaj stav ,.konacne reci” takode se kosi sa Platonovim shvatanjem filo-
zofije kao discipline u stalnom razvoju koja nikada u potpunosti ne dostize
apsolutno razumevanje stvarnosti. Platon je prepoznao ogranicenja konacnih



NATURALIZAM U SAVREMENOIJ FILOZOFIJI 227

bi¢a poput nas u shvatanju krajnje istine. On je filozofiju video kao konti-
nuirani proces istrazivanja, voden Zeljom za znanjem i prepoznavanjem
sopstvene pogresivosti. Nasuprot tome, naglasak naturalizma na trenutnom
stanju nau¢nog znanja kao krajnjem autoritetu rizikuje da ugusi filozofsko
istrazivanje i omete potragu za dubljim razumevanjem. Prihvataju¢i skromni-
ji 1 otvoreniji pristup, sli¢an sokratskom idealu, filozofi mogu da se bave $i-
rim spektrom pitanja i perspektiva, obogacuju¢i naSe razumevanje nas samih
i sveta oko nas. lako nauka nesumnjivo igra klju¢nu ulogu u nasem sticanju
znanja, ne bi je trebalo posmatrati kao jedinog arbitra istine. Filozofija, sa
svojim jedinstvenim alatima i metodama, moze doprineti sveobuhvatnijem
razumevanju stvarnosti, baveci se pitanjima koja mogu biti izvan domasaja
empirijskog istrazivanja.

Uspon Kvajnovog naturalistickog projekta imao je znacajan uticaj na sa-
vremenu filozofiju. Naglasak je stavljen na empirijsko istrazivanje i nau¢ne
metode u reSavanju filozofskih pitanja, $to je dovelo do razvoja interdisci-
plinarnih oblasti kao $to su kognitivna nauka i filozofija duha. No, ujedno
je medu filozofima izazvao oStre reakcije zbog suzavanja polja istrazivanja
filozofije, jer se tradicionalna filozofska pitanja o zna¢enju, vrednosti i priro-

Mozda su i najdramati¢nije posledice ovakvih gledista u domenu etike
i estetike, oblasti koje nisu bile predmet Kvajnovog interesovanja. Ideja da
su moralne istine zasnovane na empirijskim ¢injenicama, bioloskim, evo-
lutivnim ili neuroloskim objasnjenjima, dovodi do nemoguénosti odgovora
na kljucna pitanja zbog kojih uopste i Zelimo da se bavimo etikom. Osnovni
kontrargument je isti kao i u epistemologiji: mozda smo saznali kakva je
empirijska osnova morala, ali to nam niSta ne govori o opravdanosti normi,
normativnim razlozima zbog ¢ega nesto treba raditi ili ne. Etika zahteva po-
jedinca koji je slobodan i odgovoran, takvog pojedinca nauka ne moze da
isporuci.

Nalik tome, neuroestetika pokusava da objasni estetsko iskustvo pomocu
neurobioloskih procesa u mozgu. lako je lepo, verovatno ne i nesto posebno
korisno, znati koje su nam se regije mozga aktivirale kada posmatramo Mo-
neove slike, ili zasto sluSanje Tavenera izaziva prijatnost ali to isto ne izaziva
slusSanje politickih govora, ¢ini se da smo ovde najdalje otisli od onoga §to
nas je zaista zanimalo. Filozofska lepota nije isto $to i dopamin. Mozak nije
mesto gde se umetnost desava — ona se desava u duhu, u kulturi, u dijalogu.
Prirodne nauke nam mozda mogu objasniti zbog ¢ega ose¢amo zadovoljstvo
ili prijatnost kada smo izlozeni odredenim oblicima, bojama ili zvucima,
ali ne mogu objasniti zbog Cega je umetnost vazna, zbog Cega stvaramo
umetnost koja je Sokantna ili uznemirujuca na primer, ali i da li smo dobili



228 ARHE XXII, 44/2025

objasnjenje genijalnosti ili originalnosti umetnika. lako nauka moze objasniti
neke aspekte naSeg interesovanja za lepo u prirodi, treba imati na umu da
je estetsko interesovanje usmereno na pojave, ne nuzno i na nauke koje ih
objasnjavaju. (Scruton 2009: 69)

Dakle, naglasak naturalizma na fiziCkom svetu i njegovo odbacivanje
»hatprirodnih” entiteta moze dovesti do deflacionog pogleda na stvarnost.
Dajuci prioritet nau¢nim objaSnjenjima i empirijskim dokazima, naturalizam
cesto odbacuje metafizicka pitanja o prirodi postojanja, mogucnosti objek-
tivnih vrednosti 1 krajnjem smislu Zivota. Ovo moze rezultirati ograni¢enim
i potencijalno osiromasenim razumevanjem ljudskog stanja i naseg mesta u
svetu. Nauka odbacuje narodsku psihologiju nude¢i bolja objasnjenja ljud-
skog ponasanja, objasnjenja koja ne pocivaju da staromodnom govoru o
verovanjima, opazanju, emocijama i zeljama. Nastao je novi period u filo-
zofiji: ,,nekada sluskinja teologije, danas je prema znacajnom broju njenih
teoretiCara, sluskinja neuronauke, ¢ija je uloga da ukloni prepreke na putu
nau¢nog napretka u vidu predrasuda i sujeverja u misljenju” (Scruton 2014:
59) Pa ipak, ne mozemo a da se ne zapitamo da li su nasi stari nacini na
koje smo reSavali sukobe i vodili naSe zivote — put moralnog rasudivanja,
pravnih procesa i vrlina — bolji put od upoznavanja nasSih mozgova i njegovih
funkcija (Scruton 2014:60).

ZAKLJUCAK: POTREBA ZA SIROM PERSPEKTIVOM

lako mozemo priznati da Kvajnov naturalizam ima vredne doprinose,
u ovom radu tvrdimo da se njegova ograni¢enja i potencijalne posledice po
savremenu filozofiju ne smeju zanemariti. Zanemaruju¢i ili odbacujuci odre-
dena filozofska pitanja i dajuci prioritet nau¢noj metodologiji, naturalizam ri-
zikuje da pruzi nepotpuno i potencijalno osiromaseno razumevanje nas samih
i sveta oko nas. Plodonosniji pristup filozofiji moze ukljucivati prihvatanje
Sire perspektive koja ukljucuje i nau¢ne uvide i bogatu tradiciju filozofskog
istrazivanja, omogucavaju¢i nam da se pozabavimo Citavim nizom pitanja
koja su vekovima zaokupljala mislioce.

lako je naturalizam bio dominantna struja u savremenoj filozofiji, kljuc-
no je prepoznati da to nije jedini odrziv pristup filozofskom istrazivanju.
Nekoliko alternativnih filozofskih okvira nudi razli¢ite perspektive u vezi sa
pitanjima sa kojima naturalizam ili ne moZe da se nosi ili ih ostavlja po stra-
ni. Ove alternative mogu pruziti vredne uvide i obogatiti naSe razumevanje
problema o kojima je rec.



NATURALIZAM U SAVREMENOIJ FILOZOFIJI 229

Tako nam na primer nenaturalisticki moralni realizam, omogucava
da tvrdimo da moralna svojstva postoje i da se ne mogu svesti na prirodna
svojstva. Moralne istine su stvarne i mogu se otkriti, ali postoje u oblasti
odvojenoj od prirodnih nauka, $to ih ¢ini ne-empirijskim i nereduktivnim.
Ovakva perspektiva omogucava objektivne moralne vrednosti i pruza osnovu
za eticki diskurs koji prevazilazi subjektivne preferencije ili drustvene nor-
me. Zagovornici nenaturalistickog moralnog realizma ¢esto se pozivaju na
intuiciju ili racionalnost kao sredstva za pristup ovim objektivnim moralnim
istinama.

Eksplanatorni normativizam, pozicija u teoriji delanja, duha, jezika i eti-
ke, tvrdi da normativne ¢injenice i svojstva igraju sustinsku ulogu u objasnja-
vanju ljudskog ponasanja i druStvenih fenomena. On osporava naturalisticku
tendenciju da se normativni pojmovi svedu na ¢isto deskriptivne ili naucne
termine, sugeriSuci da je normativnost nesvodivi aspekt ljudskog iskustva i
razumevanja.

Ovi alternativni filozofski pristupi, zajedno sa drugima kao §to su fe-
nomenologija, hermeneutika i1 egzistencijalizam, nude vredne perspektive
koje mogu dopuniti i izazvati naturalisticki pogled na svet. Baveci se ovim
alternativama, filozofi mogu prosiriti svoje horizonte i razviti sveobuhvatnije
razumevanje slozenih pitanja sa kojima se suocava savremena misao.

LITERATURA

Chalmers, D., (1996), The Conscious Mind, In Search of a Fundamental Theory,
Oxford University Press.

Paul Horwich, ,,Naturalism and Linguistic Turn”, in: Contemporary Philosophical
Naturalism and Its Implications, eds. Bana Bashourand Hans D. Muller,
Routledge, 2014, pp. 37-43.

Jackson, F. (1982), ,,Epiphenomenal Qualia”, The Philosophical Quarterly, 32(127),
127-136.

V. van Orman Kvajn, (2007a), ,Naturalisticka epistemologija”, u: Ontoloska
relativnost i drugi filozofski ogledi, prir. Zivan Lazovi¢, str. 185-207.

Kvajn, (2007b), ,,Dve dogme empirizma”, u: Ontoloska relativnost i drugi filozofski
ogledi, prir. Zivan Lazovié, str. 137-165.

Kvajn, (2007c), ,,Govor o objektima”, u: Ontoloska relativnost i drugi filozofski
ogledi, prir. Zivan Lazovié, str. 39-62.

Kvajn, (2007d), ,,Ontoloska relativnost”, u : Ontoloska relativnost i drugi filozofski
ogledi, prir. Zivan Lazovié, str. 63-102.

Midgley, M., (2001), Science and Poetry, Routledge, London.

Nagel, T., (1997), The Last Word, Oxford University Press.



230 ARHE XXII, 44/2025

A. Rosenberg, (2014), ,,Disenchanted Naturalism”, in: Contemporary Philosophical
Naturalism and Its Implications, eds. Bana Bashourand Hans D. Muller,
Routledge, pp. 17-36.

J. R. Searle, (1980), ,,Minds, Brains and Programs”, The Behavioral and Brain
Sciences, pp. 417-454.

R. Scruton, (2009), Beauty, Oxford University Press.

R. Scruton, (2014), The Soul of the World, Princeton University Press.

Stroud, B., (1981), ,,The Significance of Naturalized Epistemology”, Midwest Studies
in Philosophy, pp. 455-471.

Quine, Word and Object, Mit Press, 1960.



NATURALIZAM U SAVREMENOIJ FILOZOFIJI 231

ALEKSANDRA ZORIC
University of Belgrade, Faculty of Philosophy

NATURALISM IN CONTEMPORARY PHILOSOPHY

Abstract: Naturalism, as advocated by Willard Van Orman Quine, has become a
prominent feature of contemporary philosophy and has significantly influenced the way
philosophers approach various issues. This doctrine, with its emphasis on scientific
methodology and the rejection of traditional philosophical approaches, is reflected in
the assertion that there is no philosophical perspective from which we could assess
or justify our scientific theories. Instead, we must ,,work from within” our current
scientific worldview, using the tools and methods of science to solve philosophical
problems. Such an approach to philosophy and science has significant implications
not only for our understanding of language, mind, and knowledge, but also for the
future of philosophy itself. In this paper, we will argue that Quine’s naturalism, while
offering valuable insights, in its quest for a scientific foundation, overlooks or rejects
key philosophical questions. This leads to an incomplete and potentially problematic
understanding of ourselves and the world around us, as well as to scientism as an
ultimately problematic philosophical position.

Keywords: naturalism, scientism, intentionality, physicalism, reductionism,
neurosciences

Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaceno: 3.11.2025.






Arhe XXII, 44/2025
UDK 1(4/9)°19”
1 Peirce C. S.
1 Levinas E.
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.233-256
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

TOMA GRUICA!
Karl-Franzens Universitidt Graz, Department of Philosophy, Section

for Classical Phenomenology, Austria

PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION IN
PEIRCE AND LEVINAS: A COMPARATIVE INQUIRY
INTO PHENOMENOLOGY, GNOSTICISM, AND
ETHICS

Abstract: This paper offers an analysis of Peirce’s phenomenology in relation to
classical metaphysical and religious traditions as well as contemporary philosophical
perspectives, such as Kant, Heidegger, and Levinas. By engaging Gnostic, Christian,
and Platonic accounts of the divine and of evil, the study situates Peirce’s categories
within a broader metaphysical conversation. Particular attention is given to the
phenomena of pain and pleasure, understood as elemental structures of Firstness that,
when developed within lived existence, disclose a vision of the human condition
that bears striking affinities to Gnostic interpretations. Through this reading, Peirce
emerges as a thinker whose phenomenology, though pragmatist in orientation, opens
onto an almost Gnostic apprehension of human suffering, finitude, and the possibility
of transcendence.

Keywords: Phenomenology, Pragmatism, Gnosticism, Christianity, Pain, Pleasure,
Evil, Neoplatonism, Metaphysics, Charles Sanders Peirce

INTRODUCTION

Human experience is perennially shaped by encounters with both limi-
tation and intensity, often framed as pleasure, pain, or existential resistance.
Philosophical and religious traditions have sought to account for these phe-
nomena through varied ontological lenses. In Gnostic traditions the divine
spark within the human is set against the illusory or imprisoning nature of

I Author’s e-mail address: toma.gruica@protonmail.com

233



234 ARHE XXII, 44/2025

the material world; in Christian thought evil is conceived as privation; in
Platonic and Neoplatonic philosophy the divine is a transcendent principle
mediated by intermediaries; and in Zoroastrianism and Manichaeism evil
appears as a substantive, quasi-cosmic force in dualistic opposition to the go-
0d.2 Human experience is characterized by a continuous negotiation with the
pressures and resistances that constitute existence.> Philosophical discourse
has historically sought to classify these experiences in moral, ontological, or
metaphysical terms, yet such categorizations often fail to capture the embodi-
ed, enacted, and relational dimensions of lived reality.*

Recent interdisciplinary dialogue foregrounds the importance of integra-
ting phenomenology, pragmatism, and metaphysical speculation to examine
the structural conditions of experience. Contemporary discussions, like those
informed by pragmatism, cognitive science, and phenomenology, reinterpret
these classical frameworks, proposing that the relational dynamics of experi-
ence, such as the intensity of pain, the contingency of pleasure, and the pre-
ssures exerted by existence itself, must be analyzed not merely as ontic facts
but as structural features of human cognition and being-in-the-world.> Within
this framework, pain and pleasure emerge not merely as ethical or hedonic
categories but as fundamental expressions of the constraints, affordances,
and imbalances inherent in existence.® Yet even when modern philosophies
open new dimensions of analysis, they cannot escape the metaphysical impli-
cations embedded in their own conceptual frameworks. What presents itself
as a novel approach to experience often rearticulates positions already fami-
liar from earlier traditions. In this sense, contemporary analyses may be seen
less as a radical departure than as a reconfiguration of enduring metaphysical
patterns in new conceptual clothing. The focus of this paper is thus Charles
Sanders Peirce, whose pragmatism and phenomenology (or phaneroscopy)
provide a systematic account of the structures of experience through his
categories of Firstness, Secondness, and Thirdness. Within this framework,

2 Widengren, G., Mesopotamian Elements in Manichaeism (King and Saviour II): Studies
in Manichaean, Mandaean, and Syrian-Gnostic Religion, Almqvist & Wiksell, Uppsala 1946,
p. 45.

3 Levinas, E., Totality and Infinity, Martinus Nijhoff, London 1979. p. 122.

4 Gruica, T., ,,Existential Groundings and Self-Organisation: Unravelling Psychopathologi-
cal Helplessness in the Context of Positive Psychology through Heidegger and Autopoiesis,”
in Filozofija, bioetika i mentalno zdravije, (eg. Kozié, S.; Jane§, L.), Centar za bioetiku
Fakulteta filozofije i religijskih znanosti, Zagreb 2024, p. 125.

5 Levinas E., Totality and Infinity, p. 114.; Gruica, T., ,,Existential Groundings and Self-Or-
ganisation”, p. 129.

6 Gibson, J. J., Ecological Approach to Visual Perception, Taylor and Francis, New York
2014, p. 119.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 235

pain and pleasure stand as exemplary manifestations of Firstness, the imme-
diate qualities of feeling that underlie all subsequent modes of existence. By
following the ways in which these qualitative states become interwoven with
resistance and mediation, Peirce’s analysis reveals a vision of human expe-
rience that, while articulated within a pragmatist orientation, resonates with
patterns recognizable from Gnostic accounts of the human condition. It is in
this convergence that Peirce’s thought acquires a quasi-Gnostic character, not
through direct doctrinal influence but through the structural implications of
his phenomenology itself.

PEIRCEAN GNOSTICISM

Pain, from a phenomenological perspective, is not reducible to the fi-
ring of c-fibers or to simple nociception. Drawing upon Levinas, it can be
understood as a structural pressure of existence compelling action, exertion,
and survival.” Pain is both unavoidable and epistemically significant, since it
reveals limits, constraints, and the relational character of being-in-the-world.
Heidegger’s analysis of Sorge, and Levinas’ phenomenology of jouissance
disclose this as the condition of care, wherein human Dasein is revealed in
its temporal and embodied engagements with reality.® Suffering exposes
both possibility and limitation, situating the subject within a horizon where
existence is apprehended not as pure autonomy but as vulnerability, depen-
dence, and responsibility toward the world and others.

Phenomenology examines pain, pleasure, and resistance as lived phe-
nomena, showing how consciousness encounters constraints that simulta-
neously limit and reveal possibilities. Pragmatism situates these experiences
functionally, as they guide action, inform judgment, and structure adaptive
responses. In synthesis, human subjectivity is inseparable from the resistan-
ces it encounters, and ethical and cognitive capacities are structured by the
interrelation of experiential constraints and affordances. In Peirce, signs of
pain and pleasure are evidential and normative, allowing inferences about the
environment and structuring semiotic chains that underlie moral and practi-
cal reasoning.® Pain is ultimately ,,an instance of that kind of consciousness
which involves no analysis, comparison or any process whatsoever ... which

7 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 110.

8 Heidegger, M. Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tiibingen 1967, p. 191.

9 Peirce, C. S., Pragmatism as a Principle and Method of Right Thinking, State University
of New York Press, New York 1997, p. 3.



236 ARHE XXII, 44/2025

has its own positive quality which consists in nothing else ...”’10 Furthermore,
pain is not an event, not a process composed of phases over time, but rather
a state, wholly present so long as it endures.!! These phenomena accumulate
within lived experience, exposing the persistent tension between limitation
and possibility. From a Gnostic perspective, this tension mirrors the human
condition under the Demiurge, where suffering and resistance both constra-
in and disclose the relation to a transcendent source. In this sense, Peirce’s
analysis of pain and pleasure manifests a quasi-Gnostic pattern, revealing
how the dynamics of resistance shape human experience and engagement
with the world.

Pleasure, conversely, is relationally contingent, often interdependent with
pain. From a Peircean pragmatist standpoint, both pain and pleasure functi-
on as signs within semiotic processes, since they guide perception, action,
support learning, and inform judgments about the world.!? Intensity and
duration affect their perceived quality, producing experiences where pleasu-
re may verge into pain, or pain may contain pleasurable dimensions in its
aesthetic or relational context. This aligns with a pragmatic account of expe-
rience, wherein phenomenological realities are inseparable from their functi-
onal and relational effects. For Peirce, the phenomenology of pain has been
proposed as foundational to consciousness, insofar as it represents a sensory
experience that eludes rational modulation. Unlike perceptual judgments that
can be mediated or reinterpreted cognitively, pain is resistant to volitional
alteration: one cannot decide rationally to perceive red when experiencing
blue, nor to negate pain through reason alone.!3 From this perspective, cons-
cious experience can be understood as a dyadic structure in which the self is
positioned as a subject to sensory and affective objects, while the totality of
experience, including its inescapable suffering, remains largely inaccessible
to rational control. The cumulative effect of these experiences produces a fi-
eld of consciousness that is, in its most extreme conceptualization, dominated
by discomfort and existential Angst.!4

This description of the human condition led me to approach Peirce’s
phenomenology through a comparative engagement with Gnostic accounts

10 Peirce, C. S., ,,A Definition of Feeling,” in Collected Papers of Charles Sanders Peirce,
Vol. 1 (ed. C. Hartshorne and P. Weiss), Harvard University Press, Cambridge 1931, p. 135-
137.

1 Peirce, C. S., ,,A Definition of Feeling,” p. 137.

12 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings (ed. J. Buchler), Harcourt,
Brace and Company, London 1940, p. 5.

13 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 33.

14 Kierkegaard S, Der Bergiff der Angst, Rowohlt, Leck 1967, p. 17.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 237

of existence and creation. To do so requires acknowledging that there was
never a single, unified Gnosticism, but rather a constellation of Christian,
Judean, and Iranian movements that together formed a broader quasi-tradi-
tion. What unites these strands is the predominant idea of a lesser creator,
variously named Abraxas, Yaldabaoth, or even identified with the God of the
Old Testament, who brought forth an imperfect world marked by suffering
and distortion. Such a cosmos, grounded in unfavorable phenomena such as
disgust and pain, goes along with Peirce’s account of pain as a primordial
mood, a fundamental form of being, in which existence is originally disclo-
sed as ,,being as pain.”!3

TRIPARTITE ANTHROPOLOGY: PNEUMA, PSYCHE, SOMA

But what can we say then about Gnosticism? A shared aspect is their
cosmology, where the Demiurge’s creation functions as a mechanism of
continual suffering, trapping human consciousness within an inescapable
structure of contingent being and pain. The true God, by contrast, is posited
as a salvific force beyond the Demiurge.!® Gnostic thinkers often identified
this ultimate divinity with pure light, suggesting an analogical engagement
with Platonic potentiality rather than a fully articulated metaphysical concep-
tion. In this reading, the Gnostic project represents an attempt to reconcile
the experiential reality of suffering with the postulated existence of a tran-
scendent source of salvation, even when the ontological nature of that source
remains largely speculative.!”

The emergence of Gnosticism in late antiquity can be situated within the
broader historical development of anthropological reflection. Early mythic
and religious traditions tended to view the human being in a largely monistic
sense, where life was conceived as a unified vital force bound to the rhythms
of nature and mortality. With the rise of classical philosophy, however, ant-
hropology became increasingly differentiated. A bipartite model emerged,
distinguishing between wveduo (pneuma, spirit), woyn (psyché, soul), and
oduo. (soma, body), and already here the soul was often elevated as the seat
of identity and moral worth.!® Gnostic thinkers, inheriting and radicalizing

15 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 40.

16 Van Den Broek, R., Gnostic Religion in Antiquity, Cambridge University Press, Cam-
bridge 2013, p. 27.

17 Pagels, E., The Gnostic Gospels, Random House, New York 1979, p. 20.

18 Van Den Broek, R., Gnostic Religion in Antiquity, p. 203.



238 ARHE XXII, 44/2025

this dualism, developed more elaborate tripartite schemas that reinterpret the
dimension of spirit, positioning it as a transcendent element exiled within the
material cosmos. !9 In this scheme, the body becomes the locus of corrupti-
on and pain, the soul mediates between material and spiritual realities, and
the spirit points toward a divine origin beyond the Demiurge’s creation.20
The anthropological shift from unity to duality and finally to a hierarchical
tripartition mirrors a broader tendency within Western metaphysics to privi-
lege the immaterial over the corporeal, a tendency that Derrida would later
deconstruct as the foundational ,,logocentrism” of the tradition, in which
voice, mind, or presence is consistently prioritized over the body, writing,
and materiality.2!

Competing models of bipartite and tripartite structure appear already in
Greek philosophy. Plato, in the Republic, Phaedrus, and Timaeus, describes
the tripartite soul, distinguishing between the rational loyiotikov (logistikon),
the spirited Gouoc (thymos), and the appetitive éxi@ountiov (epithymetikon).
His well-known charioteer allegory in the Phaedrus presents reason voog
(noiis) as the charioteer who must control the two horses of spirit and desire,
revealing the internal complexity of the soul while consigning the body to
the realm of mutability, mortality, and imperfection.?2 This tripartite structure
was later taken up and transformed by Christian thinkers such as Origen. In
his interpretation, body is the material vehicle, soul is the seat of life and me-
diation, and spirit is the divine element breathed into the human by God. This
spirit is not identical with the Holy Spirit, but rather constitutes the higher
principle within humanity that opens the person to God and to participation
in the divine nature (2 Pet 1:4).23 In this way, spirit is the site of communi-
cation with God, the dimension that elevates the human beyond the purely
creaturely.

The Book of Wisdom, written shortly before the Christian era, tends more
toward a bipartite anthropology, reflecting the influence of Hellenistic tho-
ught.24 The human is presented primarily as body and soul, without explicit
differentiation of a higher pneuma. Yet the Old Testament already anticipates

19 Farhang, M., Zarathustranizam: Uvod u drevanu mudrost Zarathustre, Misl, Zagreb 2005,
p. 112.

20 Pagels, E., The Gnostic Gospels, p. 134.

21 Derrida, J., Writing and Difference, Routledge, London 1978, p. 248.

22 Plato, Republic 1V, 435b—441c; Phaedrus 246a-254¢; Timaeus 69¢c—72d.

23 Origen, De Principiis 11.8.3; Crouzel, H., Origen (trans. A. S. Worrall), Harper & Row,
San Francisco 1989, p. 106-112.

24 Churton T., Gnostic Philosophy: From Ancient Persia to Modern Times, Inner Traditions,
Rochester 2005, p. 50.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 239

a richer structure. Deuteronomy 6:5 commands that God is to be loved ,,with
all your heart, and with all your soul, and with all your strength,” hinting at
a complex anthropology that goes beyond simple dualism. In early Christian
theology, soma, psyche, and pneuma were never understood as three separate
entities. Rather, they are dimensions of the one human person, each pertai-
ning to the whole. The body (soma) is not reducible to the flesh (sarx), which
in Pauline usage often signifies the sphere of sin and weakness. The body
can, in fact, be a ,,temple of the Spirit” (1 Cor 6:19), while flesh denotes re-
sistance to God. Thus Ephesians 5:18 exhorts: ,,Do not get drunk with wine,
for that is debauchery; but be filled with the Spirit.” The verb pléerousthai
here means not only to be filled, but to be completed, to be made whole.25

Peirce’s phenomenology can be interpreted as closer to a Gnostic than
an Aristotelian anthropology, in which the spirit strives to liberate itself from
the entanglements of matter and affect.26 Although he insists on the unity of
experience, his categories distribute human existence across a hierarchy that
recalls the Gnostic division of body, soul, and spirit. Firstness, the imme-
diacy of pure feeling, isolates the quality of affect in a way that parallels the
psychic dimension (psyche), while Secondness, defined by resistance and
struggle, marks the irreducible burden of embodiment (soma), where pain
and finitude dominate. Thirdness, by contrast, represents mediation, mea-
ning, and law, the sphere of spirit (pneuma) that points beyond mere facticity
toward intelligibility and salvation through semiosis.?’ In this schema, the
material and affective dimensions are not denied, but they are subordinated
to the primacy of Thirdness, which alone guarantees coherence and orienta-
tion. Peirce thus participates in the same metaphysical gesture of privileging
spirit and meaning over embodiment, a gesture that both discloses the depth
of suffering in experience and simultaneously seeks its redemption through
transcendence.

Applying Peirce’s categories to the concrete human being yields a com-
pact, triadic anthropology: embodiment as resistance, affective immediacy as
Firstness, and mediation as the work of Thirdness.28 The body occupies the
register of limitation and brute alterity; finitude and pain are not marginal
phenomena but structural constraints that interrupt projects, impose deman-
ds, and disclose that we are finite organisms embedded in a world not of

25 Bultmann, R., Theology of the New Testament, Vol. 1, Charles Scribner’s Sons, New York
1951. p. 191-198.

26 Aristotle, Nicomachean Ethics, Harvard University Press, Cambridge 1934, p. 23.

27 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 75-78.

28 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 87.



240 ARHE XXII, 44/2025

our choosing. Affective life furnishes the pre-reflective tones of existence,
the pleasures, sufferings, and neutral moods that disclose the world prior to
conceptualization. Mediation through habits, memories, signs, and language
is what assembles these disjointed materials into a coherent life and orients
us toward future possibilities. Pain plays a constitutive role within this con-
figuration. As an immediate resistance it catalyzes interpretation: it forces
reorientation, motivates adaptive inference, and propels signification where
habit alone is insufficient. Far from being accidental, limitation and suffering
instantiate the conditions in which meaning is sought and produced. The hu-
man being, therefore, is not a substance or an essence but an enacted nexus
of embodiment, sensation, and interpretive practice.? Peirce’s anthropology
thus presents human existence as a triadic negotiation in which finitude, fee-
ling, and the drive to make sense are mutually constitutive.

AS ABOVE, SO BELOW

Theological reflection complicates discussions of moral and existential
experience. Gnostic traditions often attribute perceived goodness to God
while assigning evil to a separate being, such as Satan or the Demiurge.
Iranian religions deals with the origin of evil in a similar way, denying the
omnipotence of God and instead postulating two opposite divine powers,
where humanity is seen as a by-product of their struggle.30 This dualistic
framework, through Saint Augustine, has influenced Western psychological
and cultural development. As Jung observes in Answer to Job, the biblical
narrative depicts God and the Adversary cooperating in the testing of Job, a
dynamic often marginalized because it challenges conventional conceptions
of divine morality and omnipotence.3! An integrated understanding of divi-
nity encompasses both constructive and destructive forces rather than strict
moral dualism. Historical mystical thought and cross-cultural perspectives
support this view.32 Jakob Bohme’s proto-Hegelian theology frames the Fall
as part of cosmic transformation, conceptualized as the Felix culpa, in which
divine purposes of redemption and incarnation are realized through suffe-

29 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 88-93.

30 Petri¢, F., Zoroaster i njegovih tristo i dvadeset kaldejskih prorostava (ur. Bani¢-Pajni¢
E.), Institut za Filozofiju, Zagreb 2011, p. 42; Farhang, M., Zarathustranizam, p. 92, 97.

31 Jung, C. G., Answer to Job, Princeton University Press, Princeton 2011, p. 23.

32 Spinks, C. W., ,,Peirce and Jung: Modern Gnostics in Search of Soul”, Trickster’s Way, 2
no. 4 (2003), p. 1-6.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 241

ring.33 Similarly, the God of the Hebrew Bible, as in Isaiah 45:7, ,I form
light and create darkness; I make well-being and create calamity; I am the
Lord, who does all these things,” demonstrates divine power as encompa-
ssing both good and evil.

From a methodological standpoint, consideration of non-dual theological
frameworks clarifies how alternative metaphysical models structure human
experience. In South Asian traditions, the totality of being, Adishakti, is
simultaneously the source of both salvation and destruction, exemplified in
deities who manifest as nurturer and destroyer, such as 7ara or Kali. Within
this framework, individual vice or virtue is subordinated to the agency of the
divine, which determines the conditions under which consciousness encoun-
ters pleasure, pain, and moral responsibility.34

This understanding has two key implications. First, conscious beings
cannot fully control their affective states through reason; experiences like
pain are irreducible. Second, individual diversity, the interplay of virtue and
vice, and the temporal flow of cause and effect are necessary for manifesting
a singular cosmic force. Suffering and fulfillment are inseparable in this
ontological field. Read through a Peircean semiotic lens, pain and pleasure
are evidential states that both mediate action and shape the growth of ideas;
suffering is constitutive of experience without thereby implying a morally
malevolent cosmos.

Peirce’s categories make affective states semantically significant: imme-
diate qualities register as Firstness, brute resistance as Secondness, and the
work of habit and inference as Thirdness. Pain and pleasure function wit-
hin this triadic economy as data for inference and as normative signals for
conduct. Pain often precedes and grounds pleasure; biological privation, for
example hunger, shows that positive valence is intelligible only relative to
prior lack. Suffering therefore operates as a structural condition of conscious
life. Framing this condition in quasi-Gnostic language clarifies the epistemic
limits of reason and the asymmetry between human striving and cosmic con-
straint, but it need not posit an intentional malignancy. The Demiurge figure,
if invoked, indexes structural opacity rather than a moral agent acting with
malice. Pain is best construed as a baseline qualia against which other states
are calibrated rather than as the outcome of a purposeful evil. Under Peircean
pragmatism, pain and pleasure are not merely private feelings but processes
by which subjects test hypotheses, revise habits, and develop capacities for

33 Bohme, J., The Signature of All Things, Evinity Publishing, Santa Cruz 2008, p. 126.
34 Flood, G., An Introduction to Hinduism, Cambridge University Press, Cambridge 1996,
109-112.



242 ARHE XXII, 44/2025

action. Suffering thereby acquires normative force: it both motivates moral
cultivation and functions as evidence in inquiry. The cultivation of virtue and
the recognition of any transcendental order are practical engagements with
these conditions. In short, suffering is intrinsic to the semiotic architecture of
human life; it is necessary for the emergence of consciousness, knowledge,
and moral responsiveness, while not entailing metaphysical vindictiveness.

THE PROBLEM OF SUFFERING

One recurring objection to Gnostic accounts of the material realm con-
cerns the problem of agency: how can the world be described as ordered
toward harm or deficiency without presupposing intention or consciousness?
In conventional ethical reasoning, evil is typically conceived as the outcome
of a willing subject. To ascribe a systematic negativity to existence, then,
seems to require a conscious and malevolent source. From a phenomenologi-
cal standpoint, however, suffering can be understood as structurally embed-
ded in the conditions of life without necessitating intentional design.3> The
analogy of an environment configured to produce pain, even in the absence
of a governing agent, illustrates how constraint may operate independently of
will. Within such a framework, the tension between structural imposition and
human agency becomes evident. The material world confronts human beings
with unavoidable hardships, yet conscious agents can recognize these condi-
tions and cultivate relative goods. Acts of creating beauty, seeking pleasure,
or engaging in meaningful practice reveal the capacity to mitigate, though
never abolish, the fundamental burden of existence. In this sense, the Gnostic
depiction of a cosmos intrinsically marked by suffering can be reconciled
with the observable capacity of human beings to shape their circumstances,
without recourse to a transcendent source of value as its ultimate ground.3°

Read triadically, Peirce’s categories provide a precise anthropological
schema: embodiment as brute resistance, affective immediacy as Firstness,
and mediation as the work of Thirdness. Within this framework, pain is
structural: it is not an occasional disturbance but a recurrent datum that dis-
closes finitude, compels inferential reorientation, and supplies the evidential

35 Schopenhauer, A., The World as Will and Idea, Vol. 1 (trans. R. B. Haldane), Triibner &
Co., London 1909, p. 67; Nagel, T., The Possibility of Altruism, Princeton University Press,
Princeton 1979, p. 15.

36 Justin, ,,The Book of Baruch,” in Essential Gnostic Scriptures (ed. W. Barnstone and M.
Meyer), Shambhala, London 2010. p. 86.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 243

material for semiotic and ethical formation. Peirce furnishes the semiotic
mechanism through which these preconceptual tones are integrated into habi-
tual inference and practical reasoning. The body exemplifies Secondness: it
resists projects and manifests limits that cannot be wished away.37 Affective
Firstness establishes the pre-reflective tonal field in which pleasure and pain
emerge. Thirdness constitutes the ensemble of habits, signs, and language
that renders these tones intelligible and future-directed. Pain is decisive be-
cause it simultaneously reveals the non-consensual character of embodiment
and activates the operations of Thirdness, forcing hypothesis testing, habit
revision, and moral recalibration.38

Framing this dynamic in quasi-Gnostic terms is methodologically instruc-
tive, insofar as it designates persistent opacity, but it must not be construed as
metaphysical pessimism. Analytically, suffering indexes structural constraint,
and this index is constitutive for inquiry, ethical reasoning, and the formation
of communal institutions. Peirce’s picture is both coherent and programma-
tic, yielding three methodological commitments. First, it preserves the modal
distinctions between immediacy, resistance, and mediation in the treatment
of affective phenomena. Second, it treats pain as evidential rather than me-
rely evaluative: it provides data for inferential and normative practice. Pain
delineates limits; it does not, by itself, indicate cosmic malevolence. The
value of this approach lies in its analytic precision, it situates suffering within
a semiotic economy that accounts for the joint constitution of finitude, affect,
and sense-making in human existence.

PHENOMENOLOGY OF PAIN AND UNPLEASANT SENSATION

Pain exemplifies the conditions of embodiment and consciousness,
disclosing contingency and relationality, yet its immediacy does not justify
treating it as a universal principle. It is central to lived experience because it
presents itself as unavoidable and non-consensual, imposed upon the subject
without volition. This centrality, however, must not be mistaken for ontologi-
cal privilege, since consciousness is constituted by a plurality of qualitative
modes, pleasure, perception, memory, anticipation, none of which can be
reduced to pain.3? The significance of pain lies in its capacity to structure

37 Peirce, C. S., ,,The Reality of Thirdness,” in Collected Papers of Charles Sanders Peirce,
Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press, Cambridge 1935, p. 50-58.
38 Peirce, C. S., ,,The Reality of Thirdness,” p. 58-60.

39 Merleau-Ponty, M. Phenomenology of Perception, Routledge, London 2012, p. 93.



244 ARHE XXII, 44/2025

responsiveness. Its occurrence compels adaptation, shaping bodily com-
portment, reflection, and deliberation. It reveals the passivity intrinsic to em-
bodiment, the fact that experience is never wholly under volitional control,
while simultaneously becoming the condition for active negotiation with the
world. Pain thereby functions both as limitation and as stimulus, constraining
while also calling forth endurance, skill, and moral discernment. Nietzsche’s
aphorism, ,,Was mich nicht umbringt, macht mich stirker,”* condenses this
insight into a paradoxical formula: adversity threatens the subject, yet in thre-
atening also discloses capacities otherwise latent.

To privilege pain as a universal model for experience risks distortion. Its
immediacy is powerful, but power is not equivalent to necessity. Pain clarifi-
es the fragility of agency and the interdependence of subject and world, but it
does not exhaust phenomenality. It is best understood as paradigmatic rather
than absolute: a privileged site for observing how consciousness is structured
by forces it cannot command, but not a principle that defines reality as such.
Recent phenomenological and pragmatic accounts support this position by
treating affective states not as metaphysical categories but as structuring
conditions of relational experience.*! Recognizing the inevitability of suffe-
ring allows for a strategic engagement with life’s conditions. Struggle and
adversity are not moral imperatives in themselves, but they define the terrain
of agency, requiring reflection and purposive response.*? Peirce comple-
ments this analysis by emphasizing the functional role of suffering. Within
his framework, pain operates as a semiotic event, it directs attention, guides
inference, and conditions practical reasoning; revealing the possibility of
transforming adverse conditions through reflective action.43

To reconstruct Peirce’s phenomenology, the core thesis is that pain is a
paradigmatic instance of the subjective character of experience whose imme-
diacy and resistance reveal structural limits of conscious autonomy. This
revelation is epistemically important for phenomenology and ethically con-
sequential, but it does not show that all phenomenality is essentially suffe-

40 Nietzsche, F., Gotzen-Dimmerung (ed. Bacumler, A.), Alfred Kroner Verlag, Stuttgart
1954, §8, p. 82.

41 Zahavi D., Self and Other: Exploring Subjectivity, Empathy, and Shame, Oxford Univer-
sity Press, Oxford 2014, p. 87-92; Leder, D., The Absent Body, University of Chicago Press,
Chicago 1990, 72-76.

42 Peirce, C. S., ,,Three Types of Reasoning,” in Collected Papers of Charles Sanders
Peirce, Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press, Cambridge, MA
1935. p. 92.

43 Peirce, C. S., Philosophical Writings of Peirce, ed. J. Buchler, Dover Publications, New
York 1955. p. 238.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 245

ring. By conscious experience it is meant the subjective character or what-it-
is-like aspect of mental states, and by pain it is meant first-person, negatively
balanced bodily sensation or suffering that resists deliberate alteration by the
subject. Finally, autonomy is the capacity of an agent to shape, with some
reliability, the contents or valence of her conscious life by intentional action
or reflective reinterpretation.

Now, the first premise (1) is that conscious experience has an irreduci-
ble subjective character: there are facts about what it is like for a subject to
undergo a state that are not captured by purely objective description. This
is also Nagel’s central point about phenomenal facts.** Secondly (2), some
experiential states are amendable to intentional modulation, reframing, or
attenuation by reflective or practical activity: memory can be revised, moods
can be regulated, attention can be redirected, and certain perceptual interpre-
tations can be bracketed. These are within the practical purview of an agent’s
agency. Lastly, (3) pain, by contrast, commonly manifests as immediate, non-
revisable, and non-volitional. It resists the ordinary cognitive manoeuvres
that subserve modulation, and it often defeats attempts at re-description or in-
tentional sidelining. Phenomenologists and critics emphasize pain’s inexpre-
ssibility and its capacity to restructure temporality and practical orientation.
From (1) and (3) it follows that pain exemplifies a category of phenomenal
facts that both instantiate subjective character and constrain agency in ways
that other states do not. Pain thereby functions as a diagnostic case for the
limits of autonomy in the space of conscious life. This leads us to premise
(4): to infer from the diagnostic relevance of pain to a universal metaphysical
claim that all phenomenality is reducible to suffering requires an additional
and unsupported step: namely, that every phenomenal state shares the causal
and structural properties of pain.4> That generalisation is false because other
phenomenal states (e.g. pleasure, aesthetic perception, deliberate thought),
exhibit different modal profiles with respect to volition and modifiability.
Therefore, we can bring the conclusion that pain is paradigmatic for revea-
ling limits of autonomy and the irreducibility of subjective facts, but it is not
metaphysically primary in the sense of being the constitutive template of all
phenomenality.

44 Nagel, T., ,,What Is It Like to Be a Bat?”, The Philosophical Review 83, no. 4 (1974), p.
435-450.

45 Atkins, R. K., , Inferential Modeling of Percept Formation: Peirce’s Fourth Cotary Propo-
sition,” in Peirce on Perception and Reasoning: From Icons to Logic (ed. K. A. Hull and R. K.
Atkins), New York 2017. p. 32-38.



246 ARHE XXII, 44/2025

Peirce’s account of the subjective character of experience shows why
certain first-person facts resist translation into wholly objective description;
pain is one of the clearest instances of such facts because it resists translation
into third-person functional description while being manifestly operative in
practical life. Pain’s resistance is not merely rhetorical. As Elaine Scarry ar-
gues, suffering often defeats linguistic and social channels; it reorganises the
subject’s relation to the world and can unmake ordinary projects.*® Phenome-
nological analyses confirm that chronic or intense pain alters temporality and
agency in ways that non-painful states do not.4’

It is important to mention that one might hold that neurophysiological
description will eventually dissolve the stubbornness of the first-person:
once we have the right objective account, the apparent immediacy of pain
will be explained away. But, Peirce’s methodological point is that objective
description faces a constitutive explanatory gap when it comes to subjective
character. Even if neuroscience supplies highly detailed correlations and
mechanisms, the explanatory move from third-person description to the
»what-it-is-like” remains non-trivial. Pain’s immediacy intensifies the gap
but does not uniquely create it. The proper philosophical response is metho-
dological humility combined with targeted conceptual analysis, not prematu-
re ontological reductionism.

One could claim that treating pain as paradigmatic risks reifying a pat-
hological mode as normative for consciousness and thereby distort theory,
a form of homogenising phenomenology. This objection succeeds against
an overgeneralising move. Analytically, one must distinguish the epistemic
status of a case and its metaphysical status. Pain has epistemic salience for
revealing limits on autonomy without thereby functioning as metaphysical
ground for all conscious states. The argument proposed maintains that dis-
tinction: pain is salient; it is not universal. This would require an analytic cla-
rity, which I would argue requires (a) isolating modal properties of experien-
ce (e.g. volitional modifiability, intentional directedness, temporal structure),
(b) showing which properties pain uniquely or strongly exemplifies, and (c)
resisting illicit generalisation from exemplarity to universality. This is pre-
cisely the attitude one finds in Peirce: careful delimitation of the subjective/

46 Scarry, E., The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World, Oxford University
Press, Oxford 1985. p. 15.

47 Wagner, J. N., ,,Pain and Temporality: A Merleau-Pontyian Approach,” Medicine, Health
Care and Philosophy 27, no. 3 (2024), p. 321-331.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 247

objective divide, not rhetorical inflation of a single case into a metaphysical
principle.*8

But can there be morality in the face of the Demiurge? Phenomenology
gains from treating pain as a privileged case study because it foregrounds
questions of suffering, responsibility, and the limits of agency. Ethically, the
immediacy and resistant character of pain justify special normative attention:
pain diminishes practical autonomy and so creates distinctive moral deman-
ds on caretakers and institutions.*? At the level of philosophy of mind, pain
warns against simplistic objectivist programs and recommends plural met-
hodological tools: conceptual analysis, first-person reports, and third-person
science must be held in critical tension.59 The correct philosophical posture is
to treat pain as a revealing instance that sharpens conceptual distinctions. It is
a lever for analysis, not a metaphysical crowbar that forces all of phenome-
nology into the shape of suffering. The analytic reconstruction above keeps
your original insights while eliminating repetition, securing premise-conclu-
sion relations, and showing what further evidence would be needed to press
the case beyond the modest but informative claim that pain indexes structural
limits of agency.

A MISTAKE IN METHOD?

If we were to synthesize the above parts, we can say that human expe-
rience is structured by pressures and resistances that are neither wholly
reducible to rational analysis nor fully captured by ethical or metaphysical
categorization. Pain and pleasure serve as immediate, unavoidable phenome-
na through which consciousness encounters limits, constraints, and relational
dependencies. Within Peirce’s semiotic and phenomenological framework,
these qualities are treated as signs: they indicate states of the world, mediate
action, and contribute to the development of experience without imposing a
metaphysical hierarchy among phenomena. From this standpoint, Peirce’s
phenomenology can be schematized as follows: (1) Conscious experience
consists of relational qualities that are irreducible to pure concepts. (2) These
qualities function as signs within semiotic chains that structure understanding

48 De Waal, C., Peirce: A Guide for the Perplexed, Bloomsbury, Sydney 2013, p. 24-27.

49 Yamauchi, E. M., Gnostic Ethics and Mandaean Origins, Gorgias Press, Piscataway
2004, p. 18.

50 Scarry, E., The Body in Pain, p. 194.



248 ARHE XXII, 44/2025

and guide action. (3) Engagement with these qualities reveals the limits and
affordances of embodied existence.

This formulation allows pain to serve as a paradigmatic instance of
immediacy and relational constraint: it demonstrates the impossibility of
fully mastering experience while simultaneously providing a framework
for inference, reflection, and adaptive response. Crucially, Peirce’s system
maintains internal coherence only so long as it respects the equivalence of
qualitative experience and the relational structuring of consciousness.’!
The question then arises of how far such immediacy can be relied upon to
generate principles about experience without slipping into either abstraction
or arbitrariness? In examining analogous attempts to ground knowledge in
the conditions of experience, we can juxtapose the structure of Kant’s criti-
cal philosophy, where experience is disciplined by the categories and forms
of intuition.52 By juxtaposing Peirce’s treatment of pain and pleasure with
Kantian limits on what experience alone can substantiate, the methodological
stakes of Peirce’s semiotic system become more apparent, since the relational
and inferential character of consciousness is preserved precisely because it
neither elevates nor reduces any single qualitative phenomenon to an unme-
diated foundation.

By contrast, Kant’s epistemology emphasizes the a priori conditions of
experience and the formal categories through which phenomena are intelligi-
ble.33 If pain or pleasure were treated as a primary determinant of knowledge
within a Kantian system, the result would be a category mistake: the imme-
diacy of feeling cannot constitute the necessary conditions of experience wit-
hout violating the logic of transcendental synthesis.>* Thus, the juxtaposition
of Peirce and Kant first reveals a methodological tension: Peirce privileges
relational and experiential structuring, while Kant privileges formal, a pri-
ori constraints. The attempt to reconcile pain with post-Kantian or Peircean
metaphysics encounters significant challenges. Pain cannot be treated as an
,»a priori sensation” without misrepresenting Kantian epistemology, nor can
Peirce’s rejection of innate intuitions be overridden without compromising
the coherence of his system. Consequently, any claim that pain constitutes a
privileged ontological category must remain circumscribed by the constraints
of historical philosophical argumentation. The role of pain is to provide an

51 Champagne, M., Consciousness and the Philosophy of Signs: How Peircean Semiotics
Combines Phenomenal Qualia and Practical Effects, Springer, Cham 2018, p. 4-7.

52 Kant, I., Critique of Pure Reason, Cambridge University Press, Cambridge 1998, p. 103.
53 Kant, 1., Critique of Pure Reason, p. 137.

54 Kant, ., Critique of Pure Reason, p. 105.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 249

exemplar of immediacy and relational imposition within experience, not to
constitute an absolute metaphysical principle. Further, it can be argued that
the ethical or existential significance of pain lies in its capacity to structure
attention, effort, and awareness. But, recognizing the inevitability of suffe-
ring does not necessitate viewing the world as irredeemable; rather, it per-
mits the cultivation of practices oriented toward endurance, adaptation, and
selective engagement with the contingencies of life. Pain thereby operates
as a guide to the limits of agency and the possibilities of skillful negotiation
within the structures of embodiment.

LEVINAS AND JOUISSANCE AS PRIMACY OF BEING

Peirce’s phenomenological categories, particularly his treatment of
Firstness and the immediacy of quality, orient experience toward what
may we described as a quasi-Gnostic structure: reality remains irreducibly
opaque, partially mediated by signs, habits, and inference. Pain, within this
framework, exemplifies the tension between immediacy and relationality: it
is unmasterable yet generative of adaptation, revealing the body as a locus
of resistance to completion. In Peirce, embodiment is inseparable from the
semiotic economy, yet always marks the estrangement of consciousness
from the fully accessible real. This structural resistance imbues Peirce’s
phenomenology with the tone of a negative theology of experience: reality
can be approached only obliquely, through traces, signs, and mediated expe-
rience, never directly possessed. The quasi-Gnostic resonance lies in this
acknowledgment of the limits of mastery and the inevitability of residual
opacity, a condition that shapes both inference and practical adaptation.

Levinas, by contrast, situates embodiment at the heart of ethical encoun-
ter. While indebted to Husserlian intentionality and Heideggerian Dasein, his
phenomenology is decisively shaped by Jewish and Christian ethical thought.
In Totalité et Infini (1961), the body is neither primarily a burden nor a site
of resistance but the medium of enjoyment, habitation, and nourishment. To
possess a body is to live from the other, to be sustained materially, to taste,
touch, and dwell. This ,living from” (vivre de) establishes subjectivity as
receptive and dependent: the self does not exist autonomously but through
the gifts of sustenance received from outside itself.>> In Autrement qu’étre
ou au-dela de I’essence (1974), Levinas radicalizes this insight: the body
becomes the site of exposure, vulnerability, and ethical responsibility. The

55 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 110-117.



250 ARHE XXII, 44/2025

skin and the face figure a sensibility irreducibly implicated in obligation.
Bodily existence is no longer merely a medium of habitation or sensibility;
it is the very ground of substitution, the locus where one is already ethically
enmeshed and exposed to the suffering of the other.5¢ The body is exposed
like ,,a nerve,” Levinas writes, emphasizing the impossibility of retreat into
sovereign consciousness.’’ Unlike Peirce, for whom embodiment participa-
tes in a semiotic field mediating the inaccessible real, Levinas grounds the
immediacy of experience in ethical claim: the body is the locus of obligation,
not merely a site of epistemic opacity.>8

This contrast is philosophically instructive. In Peirce, pain exemplifies
structural resistance: it cannot be fully mastered or anticipated, thereby
highlighting the limits of direct signification and the semiotic mediation of
experience. In Levinas, suffering reveals ethical demand: it discloses a pa-
ssivity more fundamental than freedom, a being-for-the-other that precedes
intentional consciousness. Peirce’s phenomenology discloses the alienation
and incompleteness of consciousness, while Levinas’s situates embodiment
as the condition for moral accountability and ethical exposure. In this sense,
Peirce moves toward a quasi-Gnostic semiotics of reality, whereas Levinas
develops a Judeo-Christian phenomenology of corporeal obligation.

Merleau-Ponty provides a mediating perspective. In Phenomenology of
Perception (1945), the body is neither purely passive nor exclusively ethical;
it is the locus of intentionality, the living medium of perception and action.
The lived body (corps vécu) mediates between the subject and the world,
integrating perception and motor intentionality into a unified field of en-
gagement. For Merleau-Ponty, ordinary enjoyment, skillful action, and per-
ception are embedded in relational and intersubjective contexts. His account
illuminates how embodiment simultaneously structures experience without
collapsing semiotic opacity or ethical immediacy. The body is a site where
experience, action, and relationality intersect, allowing a conceptual bridge
between Peirce’s quasi-Gnostic limitation and Levinas’s ethical exposure.3?

Contrasting these accounts clarifies the stakes of phenomenology of em-
bodiment. Peirce emphasizes the inaccessibility of the real, ethical and epi-
stemic constraints emerging from semiotic mediation, and the paradigmatic
role of pain as structural resistance. Levinas foregrounds ethical immediacy,

56 Levinas, E., Otherwise Than Being or Beyond Essence (transl. A. Lingis), Duquesne Uni-
versity Press, Pittsburgh 2011, p. 74-79.

57 Levinas, E., Otherwise Than Being, p. 18.

58 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 45.

59 Marleau-Ponty, M. Phenomenology of Perception, p. 141-150.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 251

vulnerability, and the asymmetry of responsibility, demonstrating that the
body is the locus where obligation is encountered and enacted.®® Merleau-
Ponty highlights the integrative functions of embodiment, showing that
perception, action, and relationality are inseparable from lived experience.6!
Together, these perspectives reveal that the phenomenology of embodiment
is not monolithic, instead it is orientation, toward epistemic opacity, ethical
demand, or integrated perception, shapes both the conceptualization of pain
and the broader metaphysical assumptions about consciousness and being.
Pain, within Peirce’s framework, instructs us regarding the non-consen-
sual thrust of experience and the relational structure of consciousness; yet
Levinas reminds us that embodiment is simultaneously ethical and vulnera-
ble.62 The Gnostic extrapolation, which we argued stands in the background
of Peirce’s work, reduces experience to opacity and resistance, neglecting the
irreducible moral, relational, and receptive dimensions revealed by ethical
embodiment. The body is not merely a site of limitation; it is the locus where
suffering, enjoyment, and ethical obligation converge. Recognizing this con-
vergence refines the analytic method: pain is a critical heuristic, but it is em-
bedded within a broader phenomenology in which embodiment, relationality,
and ethical responsibility co-constitute consciousness and experience.
Peirce’s phenomenology of pain establishes a foundation for a cosmology
in which experience is structured by relational constraints and semiotic me-
diation. Pain is immediate, unavoidable, and resistant to rational modulation,
and exemplifies the non-consensual character of experience: consciousness
cannot simply will it away, and the subject is compelled to negotiate the
conditions imposed by material and existential reality.®3 From this emerges
a quasi-Gnostic cosmology, for the structuring of consciousness through pain
implicitly acknowledges a world that is partially inaccessible and resistant to
human mastery. The real, mediated through signs and habits, remains opaque,
generating a persistent tension between the subject and the cosmos. Its Gno-
stic resonance lies in recognition of an imperfect, contingent, and, in some
sense, hostile environment, where consciousness must interpret, adapt, and
act within the semiotic and existential limits of experience. Pain functions as
a paradigmatic example of these conditions, elevated to a template for under-

60 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 45-46.

61 Marleau-Ponty, M. The Structure of Behavior, Duquesne University Press, Pittsburgh
1983, p. xiv.

62 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 47.

63 Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings, p. 33



252 ARHE XXII, 44/2025

standing the cosmos itself, echoing Gnostic motifs of suffering, limitation,
and the necessity of interpretive gnosis.

In contrast, Levinas constructs a cosmos that is fundamentally ethical
rather than semiotically opaque. Bodily sensibility and vulnerability situate
consciousness not merely within relational constraints but within an ethical
horizon structured by the presence of the Other.% Pain and suffering are not
primarily epistemic obstacles; they are the loci of ethical demand. For Le-
vinas, the body mediates nourishment, dwelling, and engagement with the
world, establishing receptivity rather than confrontation with an inaccessible
or hostile cosmos.® In his later works, the ethical stakes of embodiment are
intensified: the body becomes the site of substitution and exposure, where
the self is summoned to responsibility by the Other.%¢ Suffering, inscribed
in corporeality, functions as a medium of responsiveness and accountability
rather than evidence of cosmic opacity or malevolence. Unlike Peirce’s qua-
si-Gnostic trajectory, Levinas does not posit a cosmos fundamentally resi-
stant or morally ambiguous; rather, he posits a relational ontology in which
the presence of the Other grounds the meaning and structure of experience,
including pain and pleasure.’ Suffering is formative but does not denote
imperfection or hostility; it constitutes the necessary condition for ethical en-
gagement and the enactment of responsibility within a Judeo-Christian moral
horizon.

CONCLUSION

The examination of pain, pleasure, and existential resistance reveals that
human experience cannot be fully captured through conventional ontic or
ethical categories alone. Pain manifests not as an accidental occurrence but
as an inherent pressure of existence, a structural condition that shapes embo-
diment, cognition, and action. Its immediacy resists reduction to either moral
evaluation or instrumental understanding, compelling the subject to confront
the limits of control and mastery. Pleasure, by contrast, is neither entirely
separable from pain nor a simple counterpoint; its significance emerges re-
lationally, as a contingent product of engagement with the world and as a
marker of the capacities through which life is sustained. Phenomenology thus

64 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 47.
65 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 64
66 Levinas, E., Otherwise Than Being, p. 126
67 Levinas, E., Totality and Infinity, p. 68, 74.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 253

shows that the interplay of these experiences constitutes the medium through
which consciousness both encounters and negotiates reality.

Pragmatic reflection further complicates the picture. Experience is irredu-
cibly relational: pain and pleasure acquire their meaning not merely through
intrinsic qualities but through their role in structuring adaptive behavior, so-
cial interaction, and the continuous calibration of expectation and response.
They are simultaneously constraints and affordances, prompting deliberation,
inference, and practical negotiation within the contingencies of existence.
In this sense, the experiential field itself is partially interpretive, shaped by
habits, semiotic mediation, and the relational environment of the subject. The
significance of pain is thus inseparable from its interpretive and pragmatic
context, just as pleasure is constituted through its contingent reliance on what
sustains and enables life.

Theological and metaphysical perspectives overlay additional dimensi-
ons. Gnostic frameworks, by positing the divine spark within humanity and
the illusory character of material reality, foreground a radical immanence that
renders the empirical world suspect and emphasizes suffering as structurally
inevitable. Christian and Neoplatonic readings, by contrast, situate imper-
fection within a morally intelligible cosmos: evil is framed as privation,
the cosmos as ordered, and the divine as fundamentally good. Across these
accounts, the persistent motif is resistance: the friction between desire and li-
mitation, between consciousness and the constraints of embodiment, between
the finite subject and the contingent world. Resistance functions not merely
as opposition but as the medium through which understanding, moral dis-
cernment, and ethical engagement are realized. It is the condition in which
human insight emerges, shaping both the capacities and obligations of the
self.

Ultimately, the synthesis of phenomenology, pragmatism, and metaphysi-
cal reflection underscores that human being is defined less by the attainment
of particular states, pleasure, knowledge, or divine favor, than by the continu-
al negotiation with the pressures, contingencies, and resistances that consti-
tute existence. Pain and pleasure are not accidental features but essential loci
where subjectivity, moral judgment, and existential comprehension converge.
They are simultaneously disruptions and instruments: they reveal the limits
of mastery, the necessary dependence on circumstance, and the relational
grounding of human insight. By attending to these phenomena, philosophy
illuminates not only what we experience but the very conditions under which
experience, understanding, and ethical responsibility arise.



254 ARHE XXII, 44/2025

BIBLIOGRAPHY

Aristotle, Nicomachean Ethics, Harvard University Press, Cambridge 1934.

Atkins, R. K., ,Inferential Modeling of Percept Formation: Peirce’s Fourth Cotary
Proposition,” in Peirce on Perception and Reasoning: From Icons to Logic
(ed. K. A. Hull and R. K. Atkins), New York 2017.

Bohme, J., The Signature of All Things, Evinity Publishing, Santa Cruz 2008.

Bultmann, R., Theology of the New Testament, Vol. 1, Charles Scribner’s Sons, New
York 1951.

Champagne, M., Consciousness and the Philosophy of Signs: How Peircean Semiotics
Combines Phenomenal Qualia and Practical Effects, Springer, Cham 2018.

Churton T., Gnostic Philosophy: From Ancient Persia to Modern Times, Inner
Traditions, Rochester 2005.

Crouzel, H., Origen (trans. A. S. Worrall), Harper & Row, San Francisco 1989.

De Waal, C., Peirce: A Guide for the Perplexed, Bloomsbury, Sydney 2013.

Derrida, J., Writing and Difference, Routledge, London 1978.

Farhang, M., Zarathustranizam: Uvod u drevau mudrost Zarathustre, Misl, Zagreb

2005.

Flood, G., An Introduction to Hinduism, Cambridge University Press, Cambridge
1996.

Gibson, J. J., Ecological Approach to Visual Perception, Taylor and Francis, New
York 2014.

Gruica, T., ,Existential Groundings and Self-Organisation: Unravelling

Psychopathological Helplessness in the Context of Positive Psychology
through Heidegger and Autopoiesis,” in Filozofija, bioetika i mentalno
zdravlje, (eg. Kozi¢, S.; Janes, L.), Centar za bioetiku Fakulteta filozofije i
religijskih znanosti, Zagreb 2024.

Heidegger, M. Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tiibingen 1967.

Jung, C. G., Answer to Job, Princeton University Press, Princeton 2011.

Justin, ,,The Book of Baruch,” in Essential Gnostic Scriptures (ed. W. Barnstone and
M. Meyer), Shambhala, London 2010.

Kant, 1., Critique of Pure Reason, Cambridge University Press, Cambridge 1998.

Kierkegaard S, Der Bergiff der Angst, Rowohlt, Leck 1967.

Leder, D., The Absent Body, University of Chicago Press, Chicago 1990.

Levinas, E., Otherwise Than Being or Beyond Essence (transl. A. Lingis), Duquesne
University Press, Pittsburgh 2011.

Levinas, E., Totality and Infinity, Martinus Nijhoff, London 1979.

Marleau-Ponty, M. The Structure of Behavior, Duquesne University Press, Pittsburgh
1983.

Merleau-Ponty, M. Phenomenology of Perception, Routledge, London 2012.

Nagel, T., ,,What Is It Like to Be a Bat?”, The Philosophical Review 83, no. 4 (1974),
p. 435-450.

Nagel, T., The Possibility of Altruism, Princeton University Press, Princeton 1979.

Nietzsche, F., Gotzen-Ddmmerung (ed. Baeumler, A.), Alfred Kroner Verlag, Stuttgart
1954.

Origen, De Principiis, New Advent Digital Library

Pagels, E., The Gnostic Gospels, Random House, New York 1979.



PAIN, PLEASURE, AND THE HUMAN CONDITION... 255

Peirce, C. S., ,,A Definition of Feeling,” in Collected Papers of Charles Sanders
Peirce, Vol. 1 (ed. C. Hartshorne and P. Weiss), Harvard University Press,
Cambridge 1931.

Peirce, C. S., ,,The Reality of Thirdness,” in Collected Papers of Charles Sanders
Peirce, Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press,
Cambridge 1935.

Peirce, C. S., ,,Three Types of Reasoning,” in Collected Papers of Charles Sanders
Peirce, Vol. 5, ed. C. Hartshorne and P. Weiss, Harvard University Press,
Cambridge, MA 1935.

Peirce, C. S., Philosophical Writings of Peirce, ed. J. Buchler, Dover Publications,
New York 1955.

Peirce, C. S., Pragmatism as a Principle and Method of Right Thinking, State
University of New York Press, New York 1997.

Peirce, C. S., The Philosophy of Peirce: Selected Writings (ed. J. Buchler), Harcourt,
Brace and Company, London 1940.

Petri¢ F., Zoroaster i njegovih tristo i dvadeset kaldejskih prorostava (ur. Banié¢-Pajnié¢
E.), Institut za Filozofiju, Zagreb 2011.

Plato, Phaedrus, Perseus Digital Library

Plato, Republic, Perseus Digital Library

Plato, Timaeus, Perseus Digital Library

Scarry, E., The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World, Oxford
University Press, Oxford 1985.

Schopenhauer, A., The World as Will and Idea, Vol. 1 (trans. R. B. Haldane), Triibner
& Co., London 1909.

Spinks, C. W., ,,Peirce and Jung: Modern Gnostics in Search of Soul”, Trickster'’s
Way, 2 no. 4 (2003).

Van Den Broek, R., Grostic Religion in Antiquity, Cambridge University Press,
Cambridge 2013.

Wagner, J. N., ,,Pain and Temporality: A Merleau-Pontyian Approach,” Medicine,
Health Care and Philosophy 27, no. 3 (2024): 321-331.

Widengren, G., Mesopotamian Elements in Manichaeism (King and Saviour II):
Studies in Manichaean, Mandaean, and Syrian-Gnostic Religion, Almqvist
& Wiksell, Uppsala 1946.

Yamauchi, E. M., Gnostic Ethics and Mandaean Origins, Gorgias Press, Piscataway
2004.

Zahavi D., Self and Other: Exploring Subjectivity, Empathy, and Shame, Oxford
University Press, Oxford 2014.



256 ARHE XXII, 44/2025

TOMA GRUICA
Karl-Franzens Universitit Graz, Odsjek za Filozofiju, Sekcija za

klasi¢nu fenomenologiju, Austrija

BOL, ZADOVOLIJSTVO I LJUDSKO STANJE
KOD PEIRCEA I LEVINASA: KOMPARATIVNO
ISTRAZIVANJE FENOMENOLOGIJE,
GNOSTICIZMA T ETIKE

Sazetak: Ovaj rad nudi analizu Peirceove fenomenologije u odnosu na klasicne
metafizicke i religijske tradicije, kao i savremene filozofske perspektive, poput
Kanta, Heideggera i Levinasa. Povezuju¢i gnosticka, hriS¢anska i platonska
tumacenja bozanskog i zla, studija smesta Peirceove kategorije u Siri metafizicki
kontekst. Posebna paznja posvecena je fenomenima bola i zadovoljstva, shva¢enim
kao elementarne strukture Prvosti (Firstness) koje, kada se razvijaju u iskustvenom
zivotu, otkrivaju viziju ljudskog stanja koja pokazuje zapanjujuce sli¢nosti sa
gnostickim interpretacijama. Kroz ovo Citanje, Peirce se pojavljuje kao mislilac ¢ija
fenomenologija, iako pragmatisticki orijentisana, otvara gotovo gnosticko shvatanje
ljudske patnje, prolaznosti i mogucénosti transcendencije.
Kljuéne refi: fenomenologija, pragmatizam, gnosticizam, hris¢anstvo, bol,
zadovoljstvo, zlo, neoplatonizam, metafizika, Charles Sanders Peirce
Primljeno: 1.9.2025.
Prihvaceno: 10.11.2025.



Arhe XXII, 43/2025
UDK 165.62
27-145.2

DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.257-279
Originalni nau¢ni rad
Original Scientific Article

VUK BEGOVIC!
Univerzitet u Hajdelbergu, Teoloski fakultet, Odeljenje za religijsku
filozofiju, Nemacka

BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI
CRTICE O JEDNOJ MOGUCOJ FENOMENOLOSKOJ
TEOAISTETICI

Sazetak: Ovim prilogom autor nastoji da iz fenomenoloske perspektive rasvetli
ambivalenciju transcendirajuée izvornosti hris¢anskog fenomena u registru aisthésisa.
Drugo ime te ambivalencije nalazi se u Aristotelovoj upotrebi pojma diaphanes,
sublimiranom dobro poznatim participom ,,avévopov” (De An. 11 6, 418a28-30). Da
se nesto iz anonimnosti pojave mora izliti kroz perceptio, sugerise medijalni proces
vizibilizacije, tj. diferenciraju¢i proces vizibilizovanja same pojavnosti. Otuda teza:
Bog se p(r)ojavljuje kao varijacija medijuma sopstvene pojavnosti. Ukoliko je Bog
kao medijum diapavig, onda on nije samo delatno projavljeno dejstvo medijuma,
veé 1 opazajna varijacija vlastite pojavnosti. Na taj nacin, teologija opazanja moze
zadobiti nepovlasceni status (pre svega hris¢anske) medijalne teorije koja ne samo
da percipira, niti tek hermeneutic¢ki destruira, sumnja, pojasnjava ili samoopisuje,
konceptualizuje ili (re)formuliSe, no veé per-formativnom logikom ocrtava konture
uslova svoje moguénosti. Time omogucava stalno pomeranje granica moguéeg u
pogledu onostranosti kao nezaustavljivo dolaze¢e vidljivosti in potentialis — uvek
naknadno obcrtavajuci konture dolazece Inosti. Upravo zbog toga ova fenomenoloska
theoaisthétika ¢ini vidljivim nemogucénost da se Drugo zauzda unutar okvira klasi¢no-
teoloskog pojma (logosa).

Kljuéne redi: fenomenalnost, anonimnost, diaphanes, medijalnost, aisthésis, Bog

1Z CEGA, U CEMU, KROZ-STA?

Sta, zapravo, znadi to da me je Bog opazio pre nego §to sam uopste
postao svestan sopstvenog opazanja? Gde i kako se, unutar tog medijalnog

I E-mail adresa autora: vukbegovic9@gmail.com

257



258 ARHE XXII, 44/2025

uslova koji prethodi svakom svesnom ¢inu gledanja i misljenja, rada sama
moguénost opazanja? Sta zna¢i da teologija, tumaceéi Zivo i bozansko per-
ceptio ¢oveka, pronalazi svoju tihu i anonimnu ta¢ku izvora — ono $§to je
Zan-Lui Kretije nazvao anonimnos$¢u greha de profundis?? Jer pojavljivanje
fenomena, ¢ak i u svojoj prividnoj, ¢istoj anonimnosti, nikada nije uistinu
potpuno anonimno, no uvek ve¢ nosi trag pogleda koji mu je prethodio. Sama
¢injenica da nam se pojavnost uopste moze predociti — i to kao nesto §to iz-
ranja iz vlastite bezdane anonimnosti — svedoc¢i o dubokoj fenomenoloskoj
ambivalenciji svakog opazajnog iskustva. Istovremeno, Cinjenica da sam
medijum opazanja neprestano proizvodi nezaustavljivu atopiju ukazuje na
to da ono $to se pojavljuje uvek izranja i iskrsava drugacije nego $to bismo
oc¢ekivali — drugacije nego Sto bi trebalo, i drugde nego Sto bismo mogli da
predvidimo.3 Takode ¢injenica da perceptivna medijalnost — odnosno medi-
jalni senzorijum pojavnosti — neprekidno proizvodi nezaustavljivu atopiju
same fenomenalnosti, svedo¢i o tome da se ono Sto se pojavljuje nikada ne
projavljuje samo od sebe, no uvek posredstvom neéeg drugog. Ziveéi u svetu
nezaustavljive, nepredvidive i refleksiji nikada do kraja dostupne pojavnosti,
covek je zateCen — i gotovo razapet — izmedu protencije zivljenja i retenci-
je umiranja. Otuda pretpostavka da je covek raskrivaju¢i medijum Bozijeg
(samo)opazanja ne moze ostati puka samorazumljiva ociglednost. Naprotiv,
ba$ ta — danas gotovo zaboravljeno zacuduju¢a — ociglednost mora biti
dovedena u pitanje upravo zato §to se Cini isuvise ociglednom. Samim tim
identitetska pitanja bivaju naruSena ve¢ samim postavljanjem ovog pitanja,
izbegavajuci svaki otpor prema drugosti — otpor koji samu pojavnost pitanja,
ili kako bi rekao Hajdeger, Durchsichtigkeit der Seinsfrage,* iznova dovodi u
novo pitanje. Otuda i polazna orijentaciona tacka ¢ovekovog iskustva moze
— 1 mora — biti odredena neobi¢nim uvidom u to da je covek istovremeno
i neko ko opaza i neko ko je opazen. Ali §ta ova Cinjenica znaci teoloski?
Sta, ta¢nije, interpretatio BoZijeg opaZanja zna¢i za hris¢anstvo i njegovu te-
ologiju — i §ta znaci da teologija, upravo u tumacenju tog opazanja nas samih,
pronalazi svoj pocetak?

Teologija opaza samo onoliko koliko je ¢ovek ve¢ opazen i od Boga
prosuden. To je teza. Medutim, da bismo izbegli banalnost §to oCiglednijeg
i minimalnog odredenja uslova teologije — shvacéenih tek kao teorije, navod-
no zasnovane na nepromenljivim uslovima moguénosti — neophodno je

2 Up. Chrétien, J.-L., La voix nue, str. 165 —7 i L’Arche de la parole, str. 33.

3 Up. Merleau-Ponty, M., Das Auge und der Geist, str. 305 i Das Sichtbare und das Un-
sichtbare, str. 320.

4 Up. Heidegger, M., Sein und Zeit, str. 517.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 259

radikalno postaviti pitanje o samim uslovima pojavnosti. Ovo pitanje ne bi
bilo moguce postaviti ukoliko bismo zanemarili klju¢nu orijentacionu ulogu
(radikalne, pa i relativne) drugosti. Navodni ,,izlaz iz bi¢a”, ili bezuslovni
prelazak iz poretka ontogeneze u poredak Cistog socijeteta — koji pokrece
motivaciju preokreta teologije u sferu deontoloskog — ovde mora dobiti
strozu 1 precizniju poentu. Ta poenta moze slediti tragove Merlo-Pontijevog
pokusaja da se iz jedne Ciste i neumoljive datosti pojavnog — kako nas u to
uverava Marion — reartikuliSe zahtev za drugoscu, zahtev da se poveruje u
eksteriornu izvesnost pojavnog uopste. PoteSkoca u preciziranju uvida u
tacku prekida — koja se pojavljuje kao otvaranje imanencije i trenutak pro-
diranja kroz fenomenalnu pojavnost, opisivu kao Cista i radikalna drugost
— ostaje nedovoljno tematizovana dok se drugost ne ispostavi ne samo kao
etika radikalnog (Levinas), ve¢ i1 kao Ziva, opipljiva i tesko osporiva aistetika
dijafanog alteriteta. To §to teologija oduvek racuna s navodnom radikalnom
drugos$¢u ne znaci nuzno da je ona time vec¢ i dovoljno radikalno obuhvacena
u vlastitom tematskom horizontu — narocCito ako se njeno radikalizovanje
uzima kao jedina moguénost i kvaziizvesnost. Ve¢ samo mesto prekida — ono
Sto bismo mogli nazvati atoposom prodiruce transcendencije — koje strasno
favorizuje Levinas, a s njim i Anri, Marion, te u jednom trenutku Derida i
ucenik mu Nansi, kao alternativu motivu ,transcendencije u imanenciji’’,
podrazumeva ve¢ prelom: osudbinjenje izvornosti ¢ovekove izvesnosti na
stalnu zadocnelost 1 ometenost tragi¢nog samoiskustva. Ovo slamanje, kon-
traintencionalno rezigniranje imanencije koja, izreSetana transcendencijom,
postaje misliva kroz jedno beskona¢no aproksimizovanje, ovde se zeli razu-
meti na drugaciji nacin.

Zato teologija, ukoliko Zeli — ili ukoliko Zeli da uopste moze — da opaza,
mora biti znatno stroza prema samoj sebi, naroCito onda kada na to nije
spremna filozofija, a joS manje njena kéi, fenomenologija. Nespremnost
fenomenologije da se ozbiljnije pozabavi teoloskim zahtevima transcen-
dencije naglasavao je vise puta i sam Huserl. Ipak, hris¢anska teologija — ako
ne ve¢ od Hegela, no ono makar od (Kjerkegora i) Karla Barta, pa narocito
kroz teoloske aproprijacije Levinasove teorije (kao Sto su katolicki Marion,
pravoslavni Zizjulas ili luteranski Stoelger) — nije mogla da zaobide pojam
metafigure drugosti niti da lako zanemari njen korektivni znacaj. Time se
vec ispostavlja jedan temeljni antropoloski zahtev za neprestanom teoloskom
reartikulacijom vlastite drugosti. Jer teologija je (navodno) na pravom putu

5 Up. Gaitsch, P., ,,Theologische Wende”, u: Handbuch Phdnomenologie (2023), str. 111
— 19; Gabellieri, E., ,,Entre phénoménologie et théologie. Pour une «metaxologie»”, str. 1009
—59; Janicaud, D., Le tournant théologique, 1991.



260 ARHE XXII, 44/2025

samo ukoliko neumorno redefiniSe sopstveni odnos prema vlastitoj izuzetnoj
i izvanrednoj predmetnosti — prema pitanju ,,Boga kao tajni ovoga sveta”®.
Na raskrs¢u Rikerove hermeneutike i Levinasove etike, Merlo-Pontijeva
optika, a jo§ primerenije Valdenfelsova, otvara prostor za promisljanje ne-
taknute tacke izvornog relativiteta. No ta tacka moze se uistinu misliti tek
kada bude retematizovana u dijafanim, medijalnim konturama (bozanske)
pojavnosti.” Covek je, kroz svoje izvorno i jednom za svagda prozivljeno
iskustvo, nolens volens relativizovan, jer ga nepredvidivost onoga §to ga u
zivotu zati¢e povezuje sa heteronomijom pojavnoga: jer niti je samo isto, niti
samo drugo, no uvek nesto i neko izmedu — izmedu dva momenta, izmedu
dva niStavila, izmedu zZivota i smrti.

Tako Levinas ve¢ 1935. godine objavljuje svoj programski tekst pod
naslovom De [’évasion, a u nemackom prevodu Ausweg aus dem Sein (,,1zlaz
iz bi¢a”).8 Temeljni pojam i motiv alteriteta — obeleZen antintencionalnim i
strogo aperceptivnim karakteristikama eksteriornosti, blizine i beskonac¢ne ra-
dikalnosti njene pojavnosti — sublimira teolosku radikalizaciju u jedan navod-
ni ,teoloski okret fenomenologije”. Sazetak Levinasove kriticke refleksije,
upuéene Huserlu jo§ od vremena njegove disertacije o Anschauung-u,’
zagovara radikalno prodiranje u imanenciju. Kvaziteolosko Durchbrechung
fenomenologije ne pokazuje samo da kartezijanski relikt umne subjektivnosti
viSe nije centralna tacka oko koje se staroaristotelovska ontologija dobrano
okretala, ve¢ 1 da oznacava (navodno) radikalniji prekid sa svakom egocen-
tricnom ontologijom, koja viSe unutar tradicionalnih metafizickih okvira ne
moze biti razmatrana. Proboj transcendencije postaje, zapravo, kriptoteoloski
imperativ Levinasove aliterofanije. Beskonacna rastemeljenost opravdava se
logikom ubeskonacenog afektiranja, sluze¢i kao neiscrpno izvoriste Cove-
kovog bica (u/iz) drugosti. IzmeStanjem iz metafizicke ontologije u deon-
tolosku metaetiku, fenomenoloska optika se izoStrava radikalnim prekidom
sa svakom mogu¢om logikom kapacitivnosti ljudskog iskustva. Radikalna

6 Up. Jungel, E., Gott als Geheimnis der Welt, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1977.

7 Ovde svakako programski za ovaj rad drzim bitnim Aloino ¢itanje (poznog) Merlo-
Pontija.

8 Levinas implicitno kritikuje Hajdegera, nastoje¢i da se ¢ovekova Zelja za postojanjem
nagonskog i racionalnog opravdanja postojanja prevlada, tako $to na mesto puke potrebe za
nagonskim odrzanjem mora stupiti zadovoljstvo kao afektivitet koji u sustini iskustva bivstvo-
vanja slama forme bic¢a. Levinas ne Zeli transcendenciju izvan ili bez bi¢a, ve¢ transcendiranje
iz samog bica, u vidu ekstatickog izraza momenta ogoljenosti zelje jedne ek-sistencije. Levi-
nas ¢e to oznaciti sa terminom d ‘excedance. Up. Lévinas, E., Ausweg aus dem Sein, str. 15
(14).

9 Up. Levinas, E., Husserls Theorie der Anschauung, str. 107 — 48.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 261

pasivnost humanusa mora uciniti bi¢e responzivno odgovornim prema svojoj
izvanjskosti. Uporiste sopstva u Inome — kao beskonacni proces revidiranja i
permanentne iteracije smisla — generiSe vid odustajanja od svakog horizonta i
svakog intencionalizma prerano.

Ali ukoliko ne prodremo u sadrzajni momenat prekida imanencije u ime
transcendirajué¢e eksteriornosti — prisutan u gotovo svim neometafizickim
oblicima (neo)modernih zahteva za istinom — logika ovog odnosa bi¢e una-
pred odredena i determinisana ideoloskim raskidom sa hajdegerovskom on-
tologijom i kritikom svakog moguc¢eg oblika metafizike. Taj prekid, sagledan
kroz hajdegerovsku fundamentalno-ontolosku optiku, ali i kroz huserlovsku,
popredmecuju¢u fenomenologiju transcendentalnog ega, predstavlja os-
novno obelezje onoga $to je mladi Levinas u temelju svog rada oznacavao
sintagmom /e besoin d’évasion. Potreba da covek pobegne od stradanja i
patnji izrazava, istovremeno, mogucnost teorijskog opravdanja te nemo-
gucénosti — opravdanja koje, sasvim u duhu Levinasa, legitimno podrzava
beg u fiktivnost drugosti (genetivus subiectivus). Ipak, takva afenomenalnost
inosti, ispostavljajuéi se kao izvorno neuhvatljiv prekid pojavno-refleksivnog
horizonta ostaje uvek nepredvidiva.l9 Jer ,,elementalno” nije beskona¢no
zguSnjavajuca aproksimacija ¢ija vidljivost nikada ne dolazi do izrazaja, ve¢
ono predstavlja ,,virtuelnu elementalnost” — minimalno-idealnu transpoziciju
izvornosti medijalne vidljivosti Inoga. Ili, kako bi to Merlo-Ponti imenovao
sa —foi perceptive.ll U tom smislu, apriornost nije ni ono # ¢emu, niti nesto
iz Cega se medijalnost ispostavlja kao posrednik (uslova) mogucnosti zasni-
vanja opazajne izvesnosti, ve¢ pre svega jedno kroz-Sta (wo-durch) — koje,
upravo time Sto postaje opazajno-pojavni apriori, istovremeno prestaje to
biti.!12 Taj ¢isto pojavni anonimni aposteriorni apriori rasprostiru¢i se kroz
totalno iskustvo pojavnosti, nije ni samo imanentan ni samo transcendentan,
ve¢ je medijalno potentan — upravo zato §to je Covek iminentno posredujuce
bice. U pravom smislu re¢i — persona. Tako se ova antropoloska kategorija
medijalnog (,,Wo-durch”) uspostavlja kao minimalni preduslov — medijalni
momenat ontofanog iskona svekolikoga iskustva ¢ovekovog zivjenja.

10 Ukoliko se eksteriornost alteriteta raskriva medijalno, ¢ija medijalnost hroni¢no zaostaje,
tada Levinasova ,.clementalna gustina” pojavnosti, koja se nikada ne preobrazava u predmet,
pruza legitiman temelj za teologiju opazanja. Ali ovoga puta — onu koja izvire iz Merlo-Ponti-
jeve fenomenologije medijalnosti opazanja, smestene unutar otvorene ontologije vidljivog.

11 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 139; 90: ,,Rekli smo da je
perceptivna vera, pre svake filozofije, uverena da ima posla sa jednom konfuznom totalnos¢u
u kojoj su sve stvari, tela i duse zajedno — i koju ona naziva svetom.”

12 Valdenfles na ovom mestu govori o fenomenologiji ,,izmedu” (Phenomenologie des Zwi-
schen). Up. Waldenfels, B., Bruchlinien der Erfahrung, str. 186.



262 ARHE XXII, 44/2025

»TRANSZENDENZ DURCH ERSCHEINUNG«
(HUSERL JOS JEDNOM)

,Upravo to izvorno otkrivanje bi¢a u epohalnoj istoriji bivstvovanja
primorava nas danas da mislimo i preispitamo Boga posle metafizike kroz
aesthesis.”'3 Medutim, Sta zbilja zna¢i — na prvi pogled trivijalna — tvrdnja
da se hris¢anski Bog otkrio u svetu pojavnosti prvenstveno ¢ulno-opazajno,
kroz aisthésis? Ako je cilj (i zadatak naroCito hris¢anske) teologije da opaza
jedan iz-uzetni, izvanredni fenomen, kako formirati fenomenalne pret-
postavke jedne opste shvacene teoloske refleksije?Ako se hris¢anski Bog,
pojavljujucéi se, otkriva prvenstveno kao fenomen — najpre kroz inkarnaciju
i krst, a ,,zatim” i kroz vaskrsenje i anafori¢ni ¢in vaznesenja — u ¢emu lezi
specificnost ove otkrivenosti ukoliko ne postoji izuzetak koji bi se izdvojio
iz opSte pojavnosti, a potom, na drugaciji 1 posve nov, dakle jevandeljski
nacin, razotkrio kroz samu pojavnost? Ako se Bog tek u liku i imenu Isusa
Hrista otkriva kao personalni dogadaj — dakle, kao najkonsekventniji dogadaj
njegove (telesne) konkretnosti — nije li onda takav dogadaj misliv upravo kao
opazajna konkrecija Bozijeg otkrivenja? Bog, koji se iz vlastite anonimnosti
svetu objavljuje kroz ¢in samodarivanja posredstvom coveka, ostaje Neko
ko, samoocitovanjem, ulazi u hristofanijski skopus novog opazajnog hori-
zonta. Utoliko, Bog nije neko ko je jednostavno opaZen kao puka, jednom
nekada od nekoga percipirana ¢injenica. Njegova opazljivost ne ispostavlja
se nuzno kao puki prekid ili aperceptivni zjap, no k’o Neko ko — dijafano
ukljucujuéi sveukupnost lateralnosti ovoga pojavljivanja — raskriva (uslove)
naSe mogucnosti uvida u nedokucivost Neopazljivog. Jer, Bog se permanen-
tno raskriva kao nedostatni uslov svoje pojavnosti. Medutim, ako se Bog
otkriva putem telesnog medijuma per-sonalno, tada se ne otkriva tek kao
novi vid opazanja, ve¢ prvenstveno medijalno tj. dija-fano. Kao novost kroz
koju opazanje samoraskriva vlastitu vidljivost in potentialis. 1li jo$ preciznije
— posredstvom medijuma percepcije.

Ali kome, kada i gde zaista postaje jasno — a time i ocigledno — da je
pojavnost principijelno jedini posrednik i provodnik transcendencije, a da se
pri tome ne zavrsi u pukoj imanentnoj i samodovoljnos¢u zasic¢enoj fenome-
nalnosti? Ako je celokupan horizont pojavnosti — kao i sve ono §to nam se, u
kakvom-takvom obliku vidljivosti, pokazuje za nas i kroz nas’# — ne samo la-

13 Up. Manoussakis, P., God after Metaphysics, str. 5.

14 O dijaontoloskom pogledu na ¢oveka kao ,,kroz-bi¢e” videti: Berosuh, B., ,, Bumu kpos...
Kpoz ouhe meoujyma unu — npenyoujym 3a jeony oujaommonoeujy”, y: Lipxeene cmyouje, Op.
24 (2027). [prilozeno]



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 263

teralno (potencijalno) neizreciv, ve¢ i u svojoj pokazivosti u osnovi anoniman
i ocigledno ogranicen, tada se pitanje transcendencije ispostavlja kao nuzna
pretpostavka za teolosko promisljanje opazanja. I kako pri tom artikulisati
zahtev za mogucom orijentacijom zasnovanoj na bezuslovnoj transcenden-
ciji kroz pojavljivanje? Ukoliko je, prema medijalno-fenomenoloskoj optici,
svako ,,Erscheinen” uvek ve¢ i ,,Durchscheinen” — kako nas u to na tragu
Aristotela i Merlo-Pontija uverava friburski fenomenolog Emanuel Aloa —
tada je Huserlova predstava transcendencije, koja prodire kroz pojavnost,
zamisliva jedino kao medijalna iritacija opazanja. Motiv ,,transcendencije u
imanenciji”, koji Levinas ocenjuje kao relikt kartezijanske filosofije subjekti-
viteta, Huserl koristi u nesto drugac¢ijem opsegu nego Sto je uobic¢ajeno —i to,
StaviSe, u sasvim drugacijem kontekstu. Jer,

»(g)ilt das nicht nur fiir das empirische Ich und Icherleben, sondern auch fiir
das transzendentale, somit fiir das empirische, weil es schon radikal fiir das
transzendentale gilt, dann hatten wir hier eine grundwesentlich andersartige
Transzendenz als <die> der Welt bzw. der Transzendenz durch Erscheinung.”!5

lako je Huserl strogo metodoloski ostao privezan za tok ejdetski imanen-
tizovane ,,ja-svesti”, zanimljiva je njegova otvorenost prema transcendenciji
jedne ,,posve druge vrste”. Ova se transcendencija, s jedne strane, ne moze
u potpunosti iskljuciti iz reduktivno-poredbenog horizonta predmetne svesti,
ali s druge, mora (mo¢i) zadrzati svoj ambivalentni polozaj na granici pa-
radoksalnog slamanja imanencije. Dok npr. Valdenfelsova logika pojavnosti
samopodrazumeva dijastaticki uslovljenu povucenost — i samim tim uskra-
¢enost 1 izmaknutost — fenomena, i upravo time kao izvorna zakasnelost
konstituiSe samu fenomenalnosti inherentnu naprslinu iskustva, dotle ce,
na primer, MerSova (Mersch) ekstaticka logika ove pukotine zavrsiti u fra-
gmentarnoj prezentnosti amedijalno izrazene materijalnosti kao (takode res-
ponzivno-artisticke) drugosti;!¢ i kao $to Levinasova optika od pocetka mora
biti okarakterisana kao ,,aficiranost kroz ne-fenomen”!7, ostavlja se prostor
za jednu korekciju u znaku Merlo-Pontijeve i na samo prvi pogled strogo
imanentizovane fenomenologije. Ali upravo ova Huserlova (doduse) late-
ralna re-artikulacija drugosti kao ,.transcendencije kroz pojavljivanje” sadrzi

15 Up. Husserl, E., Hua III/2, str. 563: ,,Ako to vazi ne samo za empirijsko ja i ja-dozivljaj,
veé i za transcendentalno — pa samim tim i za empirijsko, budu¢i da ono u radikalnom smislu
ve¢ vazi za transcendentalno — tada ovde imamo jednu po svojoj sustini bitno drugaciju tran-
scendenciju od transcendencije sveta, odnosno transcendencije kroz pojavljivanje (podvukao
V.B.).”

16 O tome vise Mersch, D., Ereignis und Aura, str. 345 i dalje.

17" Up. Levinas, E., Jenseits des Seins, str. 116.



264 ARHE XXII, 44/2025

izvesni implikat anonimnosti jednog neobicno neklasifikuju¢eg oblika nega-
tivnosti, koji, za razliku od Levinasa, Merlo-Ponti prepoznaje tamo gde se
izmedu golog bica i njegove naknadne reprezentacije samoraskriva pukotina
(Spalf) za jednu anonimnu prezentaciju.!$ Anonimna prezentacija predstavlja
zapravo svaku mogucu sklonost — ili pak njeno nali¢je — ka propozicional-
noj fikcionalizaciji fenomenalnog horizonta pojavnosti. Dok ¢e Derida ovu
logiku transponovati u polje signifikantne procesualnosti anonimnog adresa-
ta-prapisca, a Levinas u anonimnom tragu lica drugosti, Merlo-Ponti ¢e ovu
dinamiku anonimnosti situirati u primatu opazajne vere (foi perceptive).Tako,
hajdegerovskom anonimnom Man gotovo niko (makar samo teorijski) nece
ostati ni stran ni duzan.

Uostalom, ako se Citava dramaturgija oko plauzibilizovanja vanrednosti
teologije i njenog tematskog horizonta mora sastojati ponajpre u tome da li,
gde 1 kako prihvatiti nacelo paradoksalnog, a istovremeno logicki neproti-
vre¢nog primata odsutnosti u odnosu na prisutnost — koji nemoguée mesto
ukrStanja transcendencije i imanencije odreduje kao jedini prihvatljivi uslov
mogucnosti konsekventnije teologije — onda na ovom mestu ovaj uslov mora
biti dovoljno uzdrman ne bi li se njegova ociglednost mogla bar delimi¢no
ublaziti. Ovo ublazavanje ne bi smelo biti sprovedeno naglim, ekskluzivnim
ili pak odricnim oblicima, no izoStravanjem, odnosno opazajnim refoku-
siranjem ove odsutnosti. 1 kao §to Valdenfels opisuje neutemeljivo izvornu
dijastati¢ku autorelaciju koja sluzi slepoj mrlji (blinder Fleck) teorije,!® uka-
zujuci na one prilucevine (Widerfahrnisse) kao dogadaje, koji se ,,bezuslov-
no” povlace, tako, s druge strane, i medijalni dogadaji ostavljaju za sobom
upravo nesto Sto se moze tek opaziti; iako je uvek i do kraja nejasno Sta ta¢no
to jeste, Cinjenica je da se to moze (u)videti. Upravo ova, inicijalna, slepa mr-
lja samoodnos$ajnosti predstavlja izraz meduzbivanja koje se povlaci, ali koje
istovremeno ostavlja uvid u to da se nesto ne samo (prazno) dogodilo, no da
se time istovremeno ucinilo moguéim da postane vidljivo. Da se nesto moze
opaziti, predstavlja se upravo kao otkrivenjska konkrecija, kao neopoziva
i nesporna Cinjeni¢na dogadajnost, a time i1 kao aktualnost otkrivenja, a ne
apstraktno vrednovanje otkrivenjske autopercepcije. Ukoliko se npr. Bog ot-
kriva dejstvovanjem energije (energeia/actus) — u cemu se Grigorije Palama,
pozni Seling i Dalfert mogu sloziti — tada se on ne zbiva kao ¢ista i neposred-
na aktualnost (actus primus), ve¢ kao povucena dogadajnost (Entzug), ostav-

18 Na ovom mestu se pozivam na Aloin uvid u Huserlovu diferencijaciju izmedu Sichprd-
sentieren i (Sich)Prdsentieren-Lassen. Up. Alloa, E., Das durchscheinende Bild, str. 204.

19 Upravo u tome samoodnos (Selbstbezug) ima svoju slepu mrlju, koju nijedna refleksija
nikada ne moze osvetliti” (up. Waldenfels, B., Bruchlinien, str. 181).



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 265

ljaju¢i mogucénost da ovaj dogadaj moze postati vidljiv. Jer ,,intuitivno perci-
pirano ne zeli samo da bude sacuvano i potvrdeno, ve¢ takode Zeli da bude
istinito, §to zahteva promenu subjektivnosti i time 1 ,pritisak® (Zugszwang)
samog doZivljaja, §to podrazumeva misaoni skok (Gedankensprung).”20

Ali kako teoloski obrazloziti tezu da je covek oduvek ve¢ bio opazen, od-
nosno, i odakle uopste pridolazi logika pretpostavke da je opazen? Ukoliko
je fenomenoloska definicija opazanja sublimirana u vidljivost in potentialis
— dakle kao uvek mogucée, ali ne nuzno ostvareno otvaranje pojavnog — kako
je onda teoloski moguce misliti opazanje kao moc¢ ili sposobnost, ako je sama
teo-optika verovanja utemeljena upravo na prekidu i dekonstrukceiji svakog
samorazumljivog pojma homo capax veritatis? Drugim re¢ima, nije li vera
moguca tek tamo gde opazajna moc prestaje biti samorazumljiva, a postaje
darovana? Da bi Bog — sa stanovista otkrivenja gledano — mogao da opaza
coveka pre nego Sto covek kroz veru opazi svoju opazenost od strane Boga,
mora se pretpostaviti neumitna datost fenomenalnosti, koja se u svom izvor-
nom samodogadanju razotkriva, bilo u formi prezasi¢enosti (Marion), bilo
u formi ispraznjenosti od svake fenomenalnosti (Derida). Covek u sveuku-
pnosti jednakoizviruéeg samo-strano-odnosa (p)ostaje opazen, ili kako je to
Blumenberg govorio,

,pogoden/zateCen svojom vidljivoséu usled upadljivosti uspravnog hoda i ne-
mocéi svoje nespecifi¢ne organske opremljenosti.”?!

I svejedno da li se Bog krije ili ne u pec¢ini naSe anonimnosti, upravo
zbog toga je covek sve dok zivi,

»podlozan zavodljivosti povratka u pe¢inu.”22

Shodno tome, ako je za Merlo-Pontija kao i za Blumenberga telesnofeno-
menoloska optika prvenstveno usmerena zanimanjem za (vidljivi) svet, onda
je sam ,,svet uopste, istinu po sebi i tajno prizvan da bi se poremetila nasa
percepcija i nasumiéno bacila natrag u na$ »unutra$nji zivot«”23, jer ,,istina
je da je svet ono $to vidimo.”24 Tako se jedinstvena prasinteza sveta, stva-
ri i moga tela, ali i tela (i sveta) drugih, objedinjuje kroz ,,opazajnu veru”,
pokazujuc¢i se kao prirodni, samoprocesualni preduslov ne samo za samu

20 Up. Timm, H., Das Weltquadrat, str. 11.

21 Up. Blumenberg, H., Hohlenausgdnge, str. 55: ,,(B)etroffen von seiner Sichtbarkeit durch
die Auftélligkeit des aufrechten Ganges und durch die Wehrlosigkeit seiner unspezifischen
organischen Ausstattung.”

22 Tsto.

23 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 15

24 TIsto, str. 14



266 ARHE XXII, 44/2025

fenomenologiju, ve¢ i kao opsti fenomenoloski stav prema svetu i drugima.
Ova imanentno proistekla hijazma podrazumeva — u kontinuitetu s Huserlo-
vim promis$ljanjima — pojam tzv. ,,Stiftung”-a, odnosno konstitucije izvorno
kontrastnog fenomena.2> U tom smislu, preduslov (posebne) otkrivenjske di-
menzije Bogopojavnosti jeste pre svega pojavnosti intrinsicna konstitutivnost.
Otkrivenje se tada odvija autofenomenalno — dakle, kao samoraskrivajuce
samoopazanje — nalik slikarskom postupku, koje varirajuéi prosiruje prirodne
granice percepcije. Medutim, produziti opazanje i ¢ulne modalitete ne znaci
nuzno ih izduziti ili pro8iriti u njihovim moguénostima, kao da bi se moglo
opazati izvan granica opazljivog, ve¢ znaci biti u isto vreme u izvoru uvida
i pomerenosti ovog uvida. U pogledu vere, to bi znacilo da se iskuSavanjem
ona poima kao permanentno produzavanje neizvesne izvesnosti. Ako nas
Bog vidi, opaza i prati pogledom, tada nas ne uocava tek spolja ili odozgo,
ve¢ kroz naSu sopstvenu moznost uocavanja da smo opazeni. Nasa moé
opaZanja postaje, u tom smislu, mesto vidljivosti u kojem se Bog sam u tom
cudnom, reverzibilnom ¢inu bozanskog vero-opazanja prepoznaje. Shodno
tome, teologija sugeriSe refleksivno produzavanje opazanja, ali samo ukoliko
se vera pokaze kao (ne samo modusni) samoopazajni produzetak (ex-tensio)
njenog medijuma. Nesto se moze opaziti jedino posredstvom necega, ali je
ve¢ samo opazanje uvek ve¢ medijalno — kroz ono kroz Sta opazanje uopste
postaje moguce. Jer, kako uverava Merlo-Ponti, ,,zagonetka je u tome $to je
moje telo (Leib) istovremeno ono koje vidi i ono koje je vidljivo.”26

FENOMENALNOST I ANONIMNOST

Sta, dakle, za opazajnu teologiju znaéi to da se Onostrano raskriva di-
jafano — medijalno, kao diapavic — posmatrano iz antropoloske, a time i
amartioloske perspektive? Ako je, prema dosadasnjoj pretpostavcei, aicOnocig
sama potencija pojavnosti (Erscheinungspotenz), da li ¢e — i zasto — Bog os-

25 Ipak u pogledu pitanja same pasivne sinteti¢nosti Merlo-Ponti modifikovano u njegovom
stilu protiv Huserla: ,,Pasivna sinteza bila bi sama po sebi kontradikcija, jer bi sinteza znacila
komponovanje, dok bi sva pasivnost bila u puko prihvatanju — a ne u sastavljanju — mnostva.
Medutim, govor o pasivnoj sintezi zapravo zeli re¢i da je u njoj mnostvo prozeto kroz nas, ali
ipak nismo mi ti koji ostvaruju njegovu sintezu [...] Ono $to se ovde naziva pasivnos$éu nije
nase prihvatanje tude stvarnosti ili kauzalni uticaj spoljnog na nas; naprotiv, to je obaveza, bi-
vanje u situaciji u kojoj prethodno nismo postojali, situacija koju stalno iznova zapoc¢injemo i
koja nas tek konstituise” (up. Merleau-Ponty, M., Phdnomenlogie der Wahrnehmung, str. 485;
226; 301).

26 Up. Merleau-Ponty, M., Das Auge und der Geist, str. 279.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 267

tati anoniman cak i onome ko ,,ima usi da cuje i o¢i da vidi” (Mk 8,17-18;
Mt 13)? Zasto, uprkos svemu, Bog ostaje, ako ne svima, onda barem vecini,
zagonetno anoniman? Sta, zapravo, zna¢i amartiologka osudbinjenost ¢oveka
— tog bica koje pred Bogom stoji razapeto izmedu opazanja i opazenosti? I
kakvu tezinu nosi sama amartioloska &injenica u onome $to Zan-Lui Kret-
jen naziva anonimnoséu greha de profundis? Cinjenica u koju nas svojim
onto-fenomenoloskim uvidima uverava kasni Merlo-Ponti — dakle, da je
Covek opaZzen okom samoga sveta — inicira paradoksalnu pretpostavku
da je Covek, samim tim §to je opaZen, hteo ne hteo, viden kao anoniman.?’
Opazen anonimno$¢u vidljivosti samoga sveta. Na kraju krajeva, covek je
viden i prepoznat iz same anonimnosti pojavnosti, kroz jos uvek neizrecenu
razliku izmedu Boga i sveta, izmedu drugosti i istosti, izmedu necega i neko-
ga — bilo metafori¢ki, pojmovno, formalno ili konceptualno.?8 Univerzalnost
ove anonimnosti podrazumeva, prema tome, uvid koji se ostvaruje kroz
opazanje, formiraju¢i medupolje amartioloski zasi¢ene simultanosti: izmedu
otkrivenosti i skrivenosti, gresnosti i opravdanosti, vidljivosti i nevidljivosti,
pasivnosti i aktivnosti, fenomenalnosti i anonimnosti. Put od fenomenologi-
je ka teologiji, ve¢ opterecen paradoksalnostima, ne polazi prvenstveno od
teoloski ekspliciranih intencija, no upravo iz amartiologije. Ako je, prema
Hajdegeru, fenomenologija prosla put od ucenja o izbegavanju privida do
njegovog favorizovanja, onda bi se istorija fenomenologije mogla procitati
kao skracena verzija duge istorije (hriS¢anske) amartiologije. Jer, nije li od
samoga pocetka cilj bio

,havesti Adama i Evu da poveruju da je svet njihove percepcije sve §to postoji i

da im je uvek i zauvek dostupan.”?®

Medutim, §ta zapravo preostaje ¢oveku u njegovoj lapsi¢noj, dakle,
prirodno zatecenoj datosti, ako ne upravo to da u jednom trenutku moze
uvideti svoju anonimnost — i uvek mogucu vidljivost te iste anonimnosti?
Anonimnost, manifestuju¢i se u svojoj najizvornije zamislivoj pojavnosti,
razotkriva se u onome Sto je Valdenfels, oslanjaju¢i se na Merlo-Pontijev
paradoks ,,nesvesnog nesvesnog”, nazvao Selbst-Fremd-Bezug, a $to je Luter
znatno ranije sazeo formulom simul iustus et peccator. Anonimnost ¢e se,

27 Bez da je oko sveta u ulozi kiklopa kome Odisej saopstava svoje ne-ime (ovzio). Up.
Homer, Die Odyssee, 9, 364 — 7.

28 Valdenfels tako sustinski formatira jedan dogadaj razlike: ,,Razlika izmedu necega i neko-
ga, koja dopusta dalju nijansiranost, bila bi rezultat procesa diferencijacije u kojem ucestvuju
i drugi — ziva bica i stvari — isto tako kao i ja sam” (up. Waldenfels, B., Bruchlinien der Erfah-
rung, str. 114).

29 Up. Blumenberg, H., Lebenszeit und Weltzeit, str. 36.



268 ARHE XXII, 44/2025

zapravo, razotkriti kao nesumnjivo negativan i neukidiv momenat pojavnosti,
jer covek je — hteo on to ili ne — od pocetka anonimni prolaznik u ovom sve-
tu, koga ¢e zaborav kroz smrt i minulost neminovno progutati. Ova tragi¢na,
gotovo mitska dimenzija ¢ovekove egzistencije kao anonimnog izgnanika u
svetu prolazne pojavnosti, mora na ovom mestu specifi¢no artikulisati amar-
tiolosku dimenziju negativnog — upravo onu koja onemogucava svaki inici-
jalni i temeljni uvid. Medutim, ostaje nejasno kako se amartioloski ukodirana
ambivalencija moze razumeti u iskustvu ¢ovekovog odve¢ paradoksirajuceg
odnosa prema Onostranom? Ako se anonimnost u okviru sveukupnog sklopa
pojavnosti projavljuje kao iritacija fenomenalnosti u samopovlac¢e¢em gestu,
prepoznatljivom prvenstveno kroz afektivno zbivanje patosa, kako misliti
njenu opazajnu dimenziju, s obzirom na to da ova primordijalna anomalija
Covekovog iskustva ostaje amartioloSki neoporeciva, te stoga teSko — a bez
(vere u) Boga gotovo i nemoguce — uocljiva? Samim tim, amartiolosSka poen-
ta dobija dodatni znacaj ukoliko pokusamo da shvatimo dijafanu medusferu
anonimnosti kao medijalnost, koja se uvek nasukava na svoj amedijalitet i
otkriva intrinsi¢ni, neoposredovani ostatak posredovanja.Tako ,,pojavljivanje
necega Sto jeste predstavlja stvarni preokret unutar anonimnoga bi¢a.”30

U sustini — jo§ od starih fizicara i Platona, preko (hris¢anskih varijan-
ti) neoplatonizma i mistike — pitanje je oduvek bilo kako precizirati odnos
izmedu fenomenalnosti i negativnosti, fenomenalnosti i sapripadne joj
afenomenalnosti; ne, medutim, ovoga puta u znaku puke privacije, no kao
negativno-produktivne fenomenalnosti. Odnos pojavnosti i njoj pripadajuce
anonimnosti mora se razumeti u okviru (dija)medijalno shvaéene vidljivosti.
Anonimno, prema tome, ne moze biti ni samovidljivo ni nevidljivo, niti se
moze odrediti kao krajnje afenomenalno — kao neki toboze samorazumljivi
ne-fenomen. Ono se, samim tim, ne moze svesti ni na ¢isto ili radikalno
Drugo, niti na ontolosku datost pojavnog (Gegebenheit), iako ne iskljucuje
njihove subjektivne, formalne korelate — poput Levinasovog akuzativnog
»mene” ili Marionovog dativnog ,,meni”. Otuda anonimnost moze biti prin-
cipijelno gledano kao nesto univerzalno vidljivo. Jer ,,vidljivo je definisano
kao dimenzionalnost bica, tj. kao univerzalno, i zato $to je, dakle, sve §to nije
deo njega, nuzno obuhvaceno u njemu 1 samo je modalitet iste transcendenci-
je.”31 To bi zbilja znacilo da se u Levinasovom ¢istom, i od svake imanentne
primese oslobodenom transcendentalizmu prepoznaje Merlo-Pontijev nepre-
dvidivi momenat vidljivosti — ona transcendencija koja prodire kroz svet, ne

30 Up. Levinas, E., Die Zeit und der Andere, str. 26:,,Pojavljivanje necega §to jeste (>etwas,
das ist<) predstavlja stvarni preokret unutar anonimnog bica.”
31 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 324.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 269

otvarajuci se ni jednim ,,preglednim pogledom”, ve¢ nastajuci ,,cute¢i pred
pogledom’32 (schweigend vor dem Blick). Izmedu zatvorenosti imanencije
1 navodno joj sapripadne nedostiznosti apsolutne transcendencije ne zbiva
se tek puki slom ili prekid, no pre svega uvek neizvesni, fluktuirajuci rub
iminencije. U tom smislu, anonimno se pokazuje kao nesto iminentno samoj
fenomenalnosti. Ovde se, takode, ne radi ni o Hajdegerovom anonimno si-
tuativno-faktiCkom Man, niti o Marionovoj saturiranoj datosti jednog Sich,
no pre o onome $to se — uz Merlo-Pontija — moze misliti u horizontu Blu-
menbergovog ,,visSe od” (mehr als) same pojavnosti. Jer tek tada bi vazilo da
,»videti znaci uvek videti viSe nego Sto se uistinu vidi” (Sehen bedeute immer,
mehr sehen, als man sieht).33 Samim tim se ova iminentna anonimnost feno-
menalnosti ispostavlja ne kao puki privativum, kao nedostatak na (kvalitetu)
vidjivosti. Takode, nije mogucée govoriti o anonimnosti kao palijaciji feno-
menalnosti. Vazno je naglasiti da privatio ne vrsi ulogu nedostatka, manjka,
jer je svakoj predstavi povlacenja inherentno neizvesno razgranicenje i vizi-
bilizovanje predstave. Zato amartioloSka kvalifikacija fenomenalnosti ostaje
na ovome mestu misliva — mozda odve¢ na prvi pogled hegelovski — kao
performacija negativnog.34

Tu dolazimo do preciziranja momenta nastajanja, a potom prepoznavanja
razlike izmedu anonimnog nekoga i anonimnog necega tj.razlike izmedu
koga i Sta. Dok se Valdenfelsova responzivna struktura od ,,Sta”-dogadanja
i ,,ko”-odgovora na ovaj dogadaj razlaze u direkcijama wovon—worauf,3> za
Emanuel Alou ova razlika biva pomerena prema vizibilizujuéi pregniranoj
responzivnosti kroz razliku woraus—wodurch.3® Da se nesto iz anonimnosti
mora pre svega izliti kroz perceptio sugerise medijalni proces vizibilizacije tj.
diferencirajuéi proces vizibilizovanja same pojavnosti. Pri tom momenat po-
javnosti transcendirajuce stvarnosti (drugosti) se ne pretpostavlja niti predu-
preze u shematizam dualnosti bi¢a i drugosti, ravni ontologiciteta i socijeteta,
no se univerzalnost alteriteta raskriva u svakom partikularnom pojedincu kao
potencijalna vidljivost jedne drugosti. Drugost se projavljuje upravo kao mo-
gucnost same drugosti, tacnije kroz jedno Drugo. Jer,

32 TIsto, str. 311.

33 Isto, str. 311 — 2.

34 Negativno se ne pretpostavlja i niSta ne uslovljava; jedino $to negativno moze da ucini
jeste da se otkrije kao nemoguca moguénost i da se performativno — kao geometrijski proces —
izvrsi.

35 Up. Waldenfels, B., Bruchlinien, str. 118.

36 Aloa zapravo ne pravi ovu razliku. Ova je razlika na ovom mestu pokusaj da se Levina-
sov ,.izlazak iz bica” (De /'évasion) intuitivizuje jednim medijalnim momentom ,,kroz”” ovog
izlaska.



270 ARHE XXII, 44/2025

,,ono §to se pokazuje, nikada se ne pokazuje samo iz sebe samoga (£v £00Td),
ve¢ uvek u prolazu kroz drugo, >kroz< (814) jedno drugo.”3’

Drugo se ne raskriva prilucujuéi eksteriorno u vidu permanentnog prekida
imanencije interiornog, ve¢ se Onostrano projavljuje kroz nesto drugo same
imanencije, kao nesto posve moguce. Dok je kod Aristotela to nesto kroz Sta
se raskriva drugost anonimno i u sustini shvaceno kao nesto medijalno (dija-
fanes),’8 ono ¢e se u apofati¢koj hri¢anskoj tradiciji deklarisati kao nevidl-
jivo, u mistici kao skriveno, tajno i bestemeljno, ili u dekonstruktivistickim
fazama protestantizma i kao asenzualno, aprezentno i strogo aperceptivno.
Ali ukoliko se oduvek ve¢ radilo o univerzalnoj vidljivosti drugosti onda je
njena iterabilnost sadrzana ne u pukoj privaciji niti pak u primordijalnoj,
fiktivizujucoj praznini no u varijaciji medijalnosti njene pojavnosti. lako je
anonimno uvek nesto nevidljivo, ono je kao jedno ,,nevidljivo (...) fu, bez da
bude objekt, ono je Cista transcendencija.”3?

Ako se nesto pojavljuje u svojoj heteronomnoj datosti kao univerzalno
vidljivo, tada je anonimno u pojavnosti uistinu nesto Sto vidljivo moze posta-
ti. Anonimno predstavlja nesto drugo kroz $ta se drugo nesto moze pojaviti
—1 stoga uvek prisutno kao potencijalna vidljivost. Tako

»(0)va vidljivost, ova generalnost osetljivog u sebi, ovo meni (Moi-meme)
samom urodeno Anonimno, nazvali smo meso (chair), i poznato je da u tradi-
cionalnoj filozofiji ne postoji ime za to (podvukao V. B.). Meso nije materija u
smislu delova bica koji se spajaju ili stalno povezuju kako bi formirali nesto §to
postoji. Vidljivo (stvari, kao i moje telo) takode nije neko »psihi¢ko« materijal-
no, koje bi, Bog zna kako, bilo dovedeno u postojanje kroz stvari koje stvarno
postoje i utic¢u na moje stvarno telo (Leib). Na opsti nacin gledano, vidljivo nije
ni ¢injenica ni zbir »materijalnih« ili »duhovnih« €injenica. I jednako tako, to
nije predstava za duh: duh ne bi mogao biti zarobljen u svojim predstavama, on
bi se opirao ovom uvodenju u vidljivo, Sto je svojstveno gledaju¢em. Meso nije
materija, nije duh, nije supstanca.”40

lako se Merlo-Ponti sluzi metaforom ,,mesa” koje jeza njega osnovni
»element” bica, 1 uprkos tome Sto deluje kao da insistira na strogoj ima-

37 Up. Alloa, E., Das durchcheinende Bild, str. 91: ,,Was sich zeigt, zeigt sich damit nie
allein aus sich heraus (gv eavt®), sondern immer im Durchgang durch Anderes, >durch<(dw)
ein Anderes.”

38 Up. Ar. De An. 11 6, 418a28-30.

39 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 290 — 1; 290: , Nacelo:
ne tretirati nevidljivo kao neko ‘moguée’ drugo vidljivo, niti kao nesto ‘moguce’ $to bi moglo
biti vidljivo za nekog drugog.”

40 Tsto, str. 183.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 271

nentnosti subjekta u svetu objektivne pojavnosti, psihizam (ili ,,dusa”) za
njega ostaje poput peéine, Spilja (Héhle), a ne vise praznina (Leere) tela.4!

PRODIRANIJE (DURCHBRECHEN)

Ako se Bog u svom pokazivanju otkriva kao Onaj koji se svetu i Co-
veku kao Drugi kroz veru ukazuje i raskriva, tada se postavlja pitanje: kako
predstaviti hristolosku kompleksnost ove visestruko konfigurisane pojavnos-
ti — pojavnosti jednog anonimnog per se? Bez preterane zadrske, moze se
po¢i od pretpostavke da je dogadaj pre svega singularni dogadaj opazanja.
Deskripcija perceptivnosti morala bi utoliko biti precizirana u performa-
tivnom miljeu aicOnoig-a.42 Zato se izvorna dimenzija dogadanja pokazuje,
zapravo, kao njegovo — sa Levinasom re¢eno — prodiranje, provaljivanje, ili
Cista irupcija transcendencije u svet eruptivne pojavnosti. Ovaj, pre svega,
prodiru¢i dogadaj transcendencije — kao izvanredna projava Inoga u vidu
deikticke konkretizacije pojavnog — vec je izvorno zatecen u svojoj dijafanoj
verziji medijalnosti fenomena.

Ako je otkrivenjska poenta opazajnoteoloski posmatrano u tome da se
Bog samootkriva kao kroz fenomenalnost prodiruca transcendencija, kao $to
propoveda Levinas, u ¢emu se onda tacno moze pokazati i raskriti hristoloski,
dakle singularni smisao jedne ovakve dijafano shva¢ene fenomenalnosti? U
ovom fenomenoloski posmatranom, dakle prodiru¢em slamanju imanencije,
kroz koje se zbiva i takore¢i paradoksalno vrenjski raskriva transcendencija —
kroz pojavnost — kao medijalni dijafanitet fenomenalnosti, moze biti slobod-
no predstavljeno odnosom pokazivanja i opazanja, tj. formalno korelativnim
pojmovima deixis-a i aisthésis-a, 1 to kroz sledecu pretpostavku: Pokazivanje
pokazuje uvek vise i drugacije no Sto se opaza. S druge strane, opazanje opa-
Za uvek vise i drugacije od onoga sto se pokazuje. Shodno ovome, ukoliko
se Bog ne samo kazuje nego i ponajpre pokazuje, nije li utoliko Bog upravo
neko ko se kroz nesto moze i opaziti; dakle kao neko ko se kroz pojavljivanje
pokazuje i samim tim ujedno postaje hteo-ne-hteo (usled sve svoje neopazlji-
vosti) opazen? Jer Bog, u isti mah, opaza naSe opazanje njegovog vaseljen-
skog ispoljavanja. No, ta Bozija pokazivost ne podrazumeva nuzno i njegovu

41 Tsto, str. 295: ,,Dusa je pecina tela, telo je nabujajuce (oticanje, otvaranje) duse (...) Dusa,
to za-sebe, jeste pecina a ne praznina, nije apsolutno ne-bi¢e u odnosu na neko bic¢e koje bi
bilo punoca i tvrdo jezgro.”

42 Ono §to Mers u Ereignis und Aura najpreciznije pokazuje jeste da se Merlo-Pontijev mis-
aoni proces moze tumaciti kao preokret metaforike percepcije u metaforiku dogadaja — i to ne
samo kroz metafore pisma, traga i sli¢nog.



272 ARHE XXII, 44/2025

opazljivost — niti bilo kako obrnuto. Bog se — p(r)ojavljujuéi se — pokazuje
kroz ono Sto se moze opaziti, a ipak ostaje neopazen; i, obratno, opaza se
kroz ono $to se u isti mah ne moze pokazati, ali se ipak pokazuje. Bog moze
da se pokaze iako je neopaziv, te je samim tim Sto se moze pokazati (uvek
samo potencijalno) opaziv.

Samim tim bi ovde trebalo ista¢i jednu teorijsku napomenu u pogledu od-
nosa i razlike izmedu neopazanja i opazanja, visestruko preciziranu od strane
nemackog teologa Ingolfa Dalferta u knjizi Deus Preasens. Naime, Dalfert
¢e pokusati da odnos Bozije prisutnosti dovede u nerazdvojnu vezu upravo
sa Bozijom neopazljivoscu. Jer kako Dalfert tvrdi ,,Bog nije opazljiv. On
nije neko ovo tu (Dies da) $to se moze razlikovati od drugih, ve¢ Neko, bez
koga ovo tu ne bi moglo postojati”, jer, nastavlja Dalfert, ,,Bog nije nesto Sto
bismo mogli opazati kao Ovo fu medu drugim stvarima, ali ne bismo mogli
opazati niSta bez Bozije prisutnosti. Bez Boga ne bi postojalo nista opazljivo,
ali Bog nije slucaj onoga $§to mi mozemo opazati sa nasih pozicija i pomocu
na$ih sredstava.”*? Prema Dalfertovoj otkrivenjskologi¢koj optici, ono $to
jedino od Boga moze biti opazeno bi¢e njegova beskonacna razlika u odnosu
na predmetni svet opazanja. Ali kako je uopste usled sve teoloske razlike
Bog ujedno i prisutan i neopazljiv ukoliko je neopazljiv samo i upravo zato
$to je prisutan? Prema Dalfertu, to moze biti moguée samo ukoliko ,,svako
opazanje pociva na jednom samootkrivanju ili mu ono prethodi. Opazanje je
uvek drugo, samootkrivanje (Sicherschlieffen) je prvo — i to ¢ak i tamo gde se
oba spajaju u jedan te isti akt (4kf).”*4 Upravo tradicionalnim postupkom su-
bordiniranja opazanja u odnosu na Bozije omniprezentujuc¢e samootvaranje,
moze se ustvrditi Bozije kondicioniranje opste perceptivnosti. Ali ako se ve¢
nesto opaza, iako postoji mogucnost da se izvesnost transcendencije negira,
onda je opazanje sasvim izvesno na takav nac¢in moguce da se Bog moze opa-
ziti 1 kao neko ko se ne mora kao Bog opaziti. Ali da se ne bi kojim slucajem
zapalo u bilo koju vrstu panteizma, teoloska diferencija mora ostati negde
s one strane njene bezuslovne pretpostavke. Ukoliko bismo tvrdili da je u
pogledu transcendencije opazajna isklju¢ivo Bozija razlika u odnosu prema
svetu konkretne vidljivosti, tada bi ta razlika morala otpoceti upravo tamo
gde se nikada ne dostize i gde se uvek projavljuje s dijastatickim zaka$n-
jenjem (Grigorije Niski, Valdenfels). Samim tim je razlika, koliko god da je
ona teoloski tj. protoloski neminovna, ostaje do kraja — izmedu pokazivanja
i opazanja — neuhvatljiva i samim tim nikada kao razlika (dovoljno) vidljiva.

43 Up. Dalferth, I. U., Deus Praesens, str. 107.
44 TIsto, str 109.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 273

Tako je ova prodiruca istovremeno performativna transcendencija, jer se
Bozija eruptivna (tj. vrenjska) manifestacija artikuliSe kao dijafani odgovor
na njenu nemogucnost. Ono §to se raskrivajuci pokazuje — ali 1 pokazujuci
raskriva — kroz Bozije otkrivenje je ¢injenica da sama nemogucnost vere u
njega moze postati vidljiva.*> Ova nemoguénost verovanja moze otuda posta-
ti vidljiva, iz ¢ega proizilazi spektar mogucnosti (nacina) verovanja. Lepota
ovog paradoksa ogleda se u tome $to se protivre¢nost ne samo da mora lo-
gicki opravdati, ve¢ moze upravo kroz sam paradoks postati vidljiva. Udes
Drugosti (Wider-fahrnis) kroz neopozivost svog pojavljivanja u ovome svetu
kao kontrastno zbivanje patosa — §to je poenta Valdenfelsovog tumacenja
telesnosti kao dogadaja stranog — zasniva ne samo konkreciju zbivanja fe-
nomenalnosti, ve¢ ujedno i temeljno obelezje asimetricnog, ergo kontrasti-
rajuc¢eg prodiranja transcendencije, koja se ne moze a ne pokazati, i samim
tim ne moZe a ne opaziti. Radi se o Bozijem samo-raskrivanju kroz dijafano
fokusirano opazanje, koje kroz sebe predocava paradoksiju opazanja Bozije
neopazljivosti.*® Kroz verovanje takva predo¢enost Bozijeg pokazivanja pos-
taje responzivno dijafana,*’ a sama vera dijafani response.

PRODUKTIVNI NEDOSTATAK: SINGULARNOST I GENEZA
NEGATIVNOSTI

Ako je prema Valdenfelsu (medu)dogadaj izvorno okasnelo priluc¢ujuce
zbivanje patosa, za Ditera MerSa ekstaticki momenat materijalnosti u doga-
daju prisutnosti (prisutnosti), a za Emanuel Alou na tragu G. Boema (ali i
Merlo-Pontija i Valerija) kontrastno zbivanje — tada se, u teoloSkom registru,
unutar Kaputove, Vatimove ili Nansijeve stavroorijentisane optike, dogadaj
moze razumeti i kao permanentno nedostajanje, kao puki nedostatak. Medu-
tim, ova negativna forma stavroteloSkog odredenja dogadaja, sublimirana u
luteranskoj $ifri mere passive, preko Barta tradira hegelovsku reimaginaciju

45 U aistetskom registru znacilo bi to da je sam Bog ve¢ jedno opazanje.

46 Sveti Grigorije Palama nadovezujuéi se na Grigorija Bogoslova pravi jasnu razliku
izmedu pojmova mapadeicor 1 deidon — projavljivanja i1 pojavljivanja svetlosti Bozanstva. U
prvom pojmu, svetlost objavljuje istovremeno i skrivenost i otkrivenost Bozanstva, jer stvarna
pojava Bozanstva na Tavoru jeste pojava koja se projavljuje, a ne samo pojavljuje i s trenut-
kom nestaje. Up. I'puropuje Ilanama,Tpefia mpujaoa, str. 434.

47 Svakako da ono §to oznac¢ava nemacki pridev durchscheinend ne treba mesati sa neretko
slicno prevodenim grckim pojmom diaphanes, odnosno pridevom durchsichtig. U srpsko-
jezickom slucaju, providnost svakako nije — ne samo strogo fenomenoloski gledano — isto §to 1
prozracnost ili prozirnost.



274 ARHE XXII, 44/2025

protestantski shvacene singularnosti (sola). Klju¢no pitanje glasi: Sta znaci
to da je covek — usled svoje Ciste (Luter), radikalne (Levinas) ili ko-relativne
pasivnosti (Valdenfels) — neko ko je coram Deo (Christo, cruce itd.) opa-
zen, te samim tim in potentialis vizibilan, bilo u protoloskom, bilo u oprav-
danologickom registru? Ako bismo, pak, smrt na krstu (Jingel, Moltman,
Stoelger), tesko uogljivu konkreciju inkarnacije (Hik, Tejlor, Huizing) ili
vaskrsnu reimaginaciju telesne manifestacije (Dalfert, Falke) pokusali strogo
konkretizovati isklju¢ivo samo u okviru opazajnog registra pojavnosti, zapali
bismo ili u zamku ekskluzivistickog doketizma, ili, s druge strane, u opasnost
mesalijanizma.

Ali nije 1i ,,Culni svet je stariji od univerzuma misljenja, jer je prvi vidljiv
i relativno stalan, a drugi, koji je nevidljiv i1 sadrzi praznine, oslanja se na
kanonske strukture ¢ulnog sveta” 748 Jer dogadaj (kao Er-dugnis) u svoj svo-
joj singularnosti predocava sustinski nedostatak koji nije nista drugo do od
strane dogadaja ostavljena moguénost da se nesto moze opaziti — ili, tacnije,
da nesto moze postati vidljivo. U toj nadolazecoj vidljivosti same pojavnosti
oko tela postaje organ dogadaja i organon pojavnosti. Responzivnost oka
oznacava uvidanje jedne zbivajucosti. Stoga kroz dogadaj koji se uvida,
opaZza se ono §to je na neobiCan nacin ve¢ unapred bilo opazeno — ono $to se
,»odvajkada” opaza kao neopazivo. Tako posebnost dogadanja znaci opazanju
kroz manjak uvidanja inherentan vid negativnosti.*® Shodno tome anonim-
nost i fenomenalnost naizgled mogu biti formalno identi¢ni, u predopazajnoj
magmaticnosti fenomenalnosti neizdiferencirani. Jer ono $to se projavljuje,
pokazuje se kroz anonimnost vidljivosti, poput fenomenalnosti ¢iji okviri ne
mogu biti svedeni niti na njenu datost (Marion), niti na njen aprezentni zjap,
pukotinu (Derida i sli¢ni). Zato se u skladu sa tezom ovog rada pokusSava pre-
dociti anonimna izvornost kao medijalnost fenomenalnosti, ne nuzno usme-
rena ka relativistiCkim pretpostavkama o inicijalnoj osuje¢enosti i samim tim
nemogucénosti same geneze, ve¢ tragajuci za relativno neutemeljenim mo-
mentom izvornosti koji ne bi vodio u apsurdnost pitanja same vremenitosti.
Kao sto ¢e biti pokazano, ovo ima svoje posledice u pretpostavci da se tran-
scendencija ne prepoznaje ni u jednom od dva modusa njene aperceptivnosti,
niti u njenoj ne-Culnosti, ve¢ u zasi¢enom polju pojavnosti kao zaslepljenoj

48 Up. Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, str. 21 — 2; isti, Sinn und
Nicht-Sinn, str. 23: ,,Stalno zaboravljamo te¢ne i dvosmislene pojave i prolazimo kroz njih
neposredno do stvari koje su preko njih prezentovane.”

49 Ovaj nedostatak koji se od Aristotelove metafizike misljenja proteze kroz neoplatonis-
ticke subordinacije nedostiznosti uma, zatim kroz Hegelovu metodsku istorizaciju ove um-
nosti, pa sve do Hajdegerovog ontologizovanja i Levinasovog anti-ontologizovanja praznine,
moze se u aistetskom registru shvatiti kao primordijalni preduslov svih misaonih formi.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 275

mrlji vidljivosti, kao mesu vidljivosti pogleda same svetovnosti. Medutim,
ako samu genezu prati prospektivna — u odnosu na njenu izvornost zakasnela
i fenomenalno$¢u zasi¢ena — opazljivost, kao potencirajuci operator moguceg
spektra izricanja o njenoj izvornosti kao vidljivosti in potentialis, tada ¢e ge-
nezu, umesto da bude shvaéena aperceptivno, dakle u modusu a-prezentnosti
kao posledi¢ne zakasnelosti, osloboditi svake cenzure izmedu opazanja i
jezika, percepcije i govora — kroz rastucu vizibilizaciju u opazanju ve¢ za-
pocetih artikulacionih procesa pojavnosti.

Tako negativnost profiliSe genezu ¢ine¢i je vidljivom, ne vise kroz priva-
tivnu konfiskaciju uslova mogucnosti, ve¢ kroz produktivnost samog privatio
kao opsteg nedostatka odredivosti. Ono §to je u samom korenu geneze njego-
va je im-potentna produktivnost jedne vidljivosti — §to bi mozda bio pandan
Huserlovoj pasivnoj genezi — Cija se nedostantnost ne mora meta-forizovati
u jednu prazninu, pukotinu ili zjap, ve¢ per-formirati sam negativitet, tj. iz-
vrsavati reformaciju negaitiviteta i samim tim produkovati uvek novu formu
ovog negativiteta. lako je bilo koja forma negativiteta u aristotelovskom poj-
mu stérésis oznacena ne vise kao entitet ili negativna sustina (nihil), ve¢ kao
dispozicija, privatio, i dalje ostaje nerazjasnjeno pitanje forme same negativ-
nosti. U antimanihejskom registru (Avgustin) privatio-argumentacija imala je
za apologetski cilj opravdanje procesa nastanka sveta ex nihilo. Primenjena
privatio-logika na platonisti¢ku arhitekturu i formaciju kosmicke stvarnosti
stvorila je apofaticki ideal teologije i formalno metodsko sredstvo same apo-
logije. Tako u ontoloskom poretku stvari ne-bi¢e mora imati nedostatak bica;
u kosmo-etickom registru, zlo je nedostatak dobra, a u metafizici svetla, tama
je puki nedostatak svetlosti. Ovaj nedostatak ne moze se predstavljati bilo
kojom (pojmovnom, metaforickom, ikoni¢kom itd.) predstavom, ve¢ jedino
Sto moze jeste performativno se artikulisati kroz prirodni sled fenomenalno-
sti. Sama svrhovitost privacije je u tome $to se ona permanentno autonegira
tako Sto se kroz uvek drugu formu negativnosti brise prethodno njena pozna-
ta forma, shodno ¢emu sam privatio gubi na znacaju ,,logike negacije”.3°

Povezanost fenomenalnosti i njene medijalne performativnosti upravo
kroz negativitet artikuliSe ne puku kompenzaciju nedostatka, niti se u al-
fa-privativnom modusu apofatizuje nedostatna izvornost u vidu teoloskog ili
pak pukog diskurzivno-pojmovnog opravdanja, ve¢ se doslovno radi o per-
formativnom, produktivnom nedostatku kome je sama nemoguc¢nost nedosta-
tka intrinsicna. Samim tim u fenomenalnost upisani negativitet manifestuje
se kao performativni genetski sled kroz vidljivost — dakle, kao diaphanes.

50 Jer ,,ovde je re¢ o jednoj vrsti razlikovanja (...), koja uskracuje strogu ‘logiku’ negacije i
stoga ne podleze negativitetu pojma” (up. Mersch, D., Sichtbarkeit/Sichbarmachung, str. 47).



276 ARHE XXII, 44/2025

Klju¢ni terminus te modalni momenat fenomenalnosti bi¢e njen varijabilni
potencijal, potencijal za otvorenost u smislu paradoksiranja polja vidljivosti
same pojavnosti. Ono §to ne moze postati vidljivo sledi se performativno kao
imaginarno prevazilazenje ugrani¢avajucih okvira pojavnosti. Jer ne radi se
samo o pomeranju granica, no o vizibilizaciji njenih razgranicenja. Upravo
bi to bila funkcija i logika medijuma: ne da zameni, supstituiSe ili eliminira
nedostatak re-prezentacije, ¢ime bi se zavrsilo u klasi¢no negativnologickom
radu ,,negacije negacije”, no da prvenstveno artikuliSe, pri ¢emu njena artiku-
lativnost prethodi logickom negativitetu, tako §to ga ne ukida, ve¢ visestruko
i po mogucéstvu Sto vise varira. Jer ako ,,je” transcendencija ujedno i njena
performacija (negativiteta), onda se transcendencija ne izvrSava (iskljucivo)
kroz rad ,,negacije negacije”, ve¢ kroz uvek novu formu negativnosti i samim
tim nove forme razlikovanja. Bog u svojoj Drugosti ostaje uvek Drugi u od-
nosu na razliku koja se kroz njega svetu projavljuje. Ako Bog nije razlika, i
razlika nije Bog, onda je Bog upravo Bog zato Sto mora biti i postajati uvek
razli¢it od svakog moguceg razlikovanja.’! I za to je neophodan uvek novi
vid negativiteta.

Recju, Bog se javlja kao nemogucénost njegovog opazanja — i samim tim
kao moguénost opazanja te nemogucnosti. To bi bio jedan neprestano no-
vonastajuéi teoaistetski aksiom Bogojavljenja. Iz Ciste anonimnosti Bog se
opazajno (samo)posreduje kroz-pojavnost, dijafano, permanentno varirajuci
medijum njegove pojavnosti. Medutim, ovde niposto nije re¢ o inkarnativ-
nom tipu autoperformacije transcendencije — ontoloski shvacene kao inkar-
naciono-hristoloska eksplikacija stvaralacko-teoloske zakonitosti u otkriven;j-
skom registru. Umesto toga re¢ je o teomedijalnoj deskripciji fenomena kao
beskona¢nom (samo)raskrivanju potencijala i time uslova same vidljivosti.
Jer ukoliko se Bog raskrivajuci projavljuje kroz pojavnost, tada se otkriva
kroz nesto posve ireducibilno — ¢ime se dijafani princip otkrivenjskosti ne-
prestano samoraskriva. Aistetika Bozijeg otkrivenja tako postaje otkrovenje
samoopazanja samih uslova mogucnosti otkrivenja. Bog se projavljuje uvek
pre nego Sto se pojavi, raskrivajuéi se kroz anonimnu medijalnost i postajuci
deskriptor same pojavnosti. On deluje transcendentno — ne eksteriorno, no
kroz same granice fenomenalnog. Time zaobilazimo autodekonstruktivni
pristup (Nansi) i predlazemo pomeranje ka autoperformativnoj reartikulaciji
(izvornosti) geneze hris¢anstva. Re¢ je o stalnom pomeranju (metafizicki za-
datih) uslova mogucnosti otkrivenja. Zato je od znacaja osloniti se na kasnu
fazu Merlo-Pontijeve dijakriticke retematizacije ontologije kroz slikarski

5l Up. Berosuh, B., ,Teonomka pudepenunja: usmely HyxkHOCTH, MOryhHOCTH U
HemoryhHoct”, y: L{pkeene cmyouje 22-2025, ctp. 191 i dalje.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 277

postupak misljenja, koji, umesto (Deridine) cenzure, uvida kontrastno doga-
danje izmedu jezickog i perceptivnog. Autoperformativnost hris¢anstva od-
vija se slicno slikarskom postupku u kojem Merlo-Ponti uocava dijakriticki
potencijal ontologije. Dok slikajuc¢a ruka nadolazi, telo je uvek i ve¢ isuvise u
odnosu na ruku zadocnelo. Zato slikar pre svega re-aktivira, re-motivise ono
nesto §to ve¢ unapred pred njim podleze — nikada u modusu gotovo datog (tj.
prezentnog), nego uvek kao stalno predstruktu(r)irano. Rec¢ju, umetnost opa-
zanja (Wahrnehmungskunst) stoji sasvim u znaku onoga sto ¢e Klas Huizing
nazvati ,, Wahrnehmungsschule der Sinne”, jer ,,pristup transcendenciji doga-
da se preko Culnosti (Sinnlichkeit), a tek kasnije (ako uopste) posredstvom
misljenja.”s2

LITERATURA

Alloa, E., Das durchscheinende Bild, Diaphanes, Ziirich, 2011.

berosuh, B., ,Teomomka nudepeHuuja: usmelhy HykHOCTH, MoryhHOcTH W
HemoryhHocTr”, y: [{pkeene cmyouje 22-2025, ctp. 173 —203.

Berosuh, B., ,butn kpo3 ... Kpo3 6whe menujyma minm — mpermyamjym 3a jeqHy
IUjaoHTONOTH]Y, y: Llpkeene cmyouje 24-2027 [prilozeno]

Blumenberg, H., Lebenszeit und Weltzeit, Suhrkamp am Main, 1986.

Blumenberg, H., Héhlenausgdnge, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989.

Chrétien, J.-L., La voix nue: Phénoménologie de la promesse, Editions de Minuit,
Paris, 1990.

Chrétien , J.-L., L ’Arche de la parole, PUF, Paris, 1999.

Dalferth, I. U., Deus Praesens, Mohr Siebeck, Tiibingen, 2021.

Gaitsch, P., ,,Theologische Wende”, u: Handbuch Phdnomenologie (prir. E. Alloa, T.
Breyer i E. Caminada), Mohr Siebeck, Tiibingen, 2023., str. 111 — 19.

Gabellieri, E., ,,Entre phénoménologie et théologie. Pour une «metaxologie»” u
Revista Portuguesa de Filosofia 76(2-3), July 2020., str. 1009 — 59.

Heidegger M., Einfiihrung in die phdnomenologische Forschung, Klostermann,
Frankfurt am Main, 1994.

Husserl, E., Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Erstes Buch: Ergdnzende Texte (1912—1929), Springer,Berlin,
1988.

Huizing, K., Asthetische Theologie I. Der erlesene Mensch — eine literarische
Anthropologie, Kreuz, Stuttgart, 2000.

Janicaud, D., Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise, L‘éclat,Combas,
1991.

Jingel, E., Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen, 1977.

52 Up. Huizing, K., Asthetische Theologie I, str. 23.



278 ARHE XXII, 44/2025

Lévinas, E., Ausweg aus dem Sein, Meiner, Hamburg, 2005.

Lévinas, E. Die Zeit und der Andere, Meiner, Hamburg, 1989.

Lévinas, E., Husserls Theorie der Anschauung, Verlag Turia, Wien/Berlin, 2019.

Manoussakis, God after Metaphysics: A Theological Aesthetic, Indiana University
Press, Bloomington, 2007.

Merleau-Ponty M., Das Auge und der Geist, Philosophische Essays, Meiner, Hamburg,
1984.

Merleau-Ponty, M., Phdnomenologie der Wahrnehmung,Walter de Gruyter, Berlin,
1966.

Merleay-Ponty, M., Prosa der Welt, Fink, Miinchen, 1984.

Merleau-Ponty, M., Das Sichtbare und das Unsichtbare, Fink, Miinchen, 1986.

Mersch, D., Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Asthetik des Performativen,
Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2002.

Mersch,D., ,,Sichtbarkeit/Sichtbarmachung: Was heifit »Denken im Visuellen«?”, u:
Sichtbarkeiten 2. Prisentieren. Zeigen zwischen Korper, Bild und Sprache
(prir. F. Goppelschroder i M. Beck), Diaphanes, Ziirich-Berlin, 2014., str.
17 -69.

Timm H., Das Weltquadrat. Eine religiose Kosmologie, Giitersloher Verlagshaus
Mohn, Giitersloh, 1985.

Waldenfels B., Bruchlinien der Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 2002.

Waldenfels B., Phdnomenologie der Aufmerksamkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main,
2004.



BOG IZMEDU OPAZANJA I ANONIMNOSTI 279

VUK BEGOVIC
University of Heidelberg, Theology Faculty, Philosophy of Religion,
Germany

GOD BETWEEN PERCEPTION AND ANONYMITY
NOTES TOWARD A POSSIBLE PHENOMENOLOGICAL
THEOAISTHETICS

Abstract: In this contribution, the author seeks to illuminate, from a phenomenological
perspective, the ambivalence of the transcendent originality of the Christian
phenomenon within the register of aisthésis. Another name for this ambivalence is
found in Aristotle’s use of the term diaphanes, sublimated through the well-known
participle anonymon (De An. 11 6,418a28-30). That something must pour forth from the
anonymity of appearance through perceptio suggests a medial process of visibilization
— that is, a differentiating process by which appearance itself becomes visible. Hence
the thesis: God appears as a variation of the mediality of his own appearing. If God,
as medium, is diaphanes, then he is not merely the actively manifested effect of the
medium, but also the perceptual variation of his own appearing. If, therefore, God is
the medium through which he appears (reveals and expresses Himself) to the world,
then his appearance is a variation of Himself—as medium. In this way, a theology
of perception may acquire a non-privileged status (primarily Christian) as a medial
theory — one that does not merely perceive, nor merely hermeneutically deconstruct,
clarify, self-describe, conceptualize, or (re)formulate, but rather performatively and
almost artistically traces the contours of the conditions of its own possibility. In doing
so, it enables a continuous shifting of the boundaries of the possible with regard
to the Beyond—as an unstoppable, forthcoming visibility in potentialis (Merleau-
Ponty) — always retroactively projecting the contours of Otherness. It is precisely this
phenomenological theoaisthésis that renders visible the impossibility of constraining
Otherness within the framework of the classical theological concept (logos).

Keywords: phenomenality, anonymity, diaphanes, mediality, aisthesis, God

Primljeno: 20.2.2025.
Prihvaceno: 26.6.2025.






Arhe XXII, 44/2025
UDK 1 Geddl K.
1 Cantor G.
DOI: https://doi.org/10.19090/arhe.2025.44.281-297
Originalni nau¢ni rad

Original Scientific Article

DPORPE VUKASINOVIC!
Univerzitet u Beogradu, Filozofski fakultet

GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU
KONTINUUMA II: KANTOROV PROBLEM
KONTINUUMA?

Sazetak: Kantorov problem kontinuuma je pitanje: Koliko tacaka ima na pravoj u
Euklidskom prostoru? Kantor (Georg Cantor) je verovao da je broj tacaka na pravoj,
tj. kardinalnost kontinuuma, prvi beskonacni kardinal koji dolazi posle kardinalnosti
skupa prirodnih brojeva. To je gruba formulacija Kantorove hipoteze kontinuuma.
Kantor je u viSe navrata tokom svoje karijere pokusavao da dokaze hipotezu
kontinuuma. Medutim, njegov napor nije urodio plodom. Pocetkom XX veka,
teorija skupova biva formulisana kao aksiomatska teorija. Ta aksiomatska teorija
se zove Cermelo-Frenkelova teorija skupova sa aksiomom izbora, tj., ZFC teorija
skupova. Na osnovu rezultata Gedela (Kurt Godel) i Koena (Paul Cohen), znamo da
teorija ZFC niti dokazuje, niti opovrgava Kantorovu hipotezu, te Kantorov problem
kontinuuma ostavlja nereSenim. Medutim, prema Gedelovom misljenju, Kantorov
problem kontinuuma se moze resiti proSirivanjem teorije skupova ZFC novim
aksiomama koje ¢e nam dati celovitiji uvid u strukturu univerzuma skupova. Ovaj rad
je drugi u nizu od dva rada u kojima nam je cilj da predstavimo neke od Gedelovih
predloga za pristup reSavanju Kantorovog problema kontinuuma, kao i Gedelovu
platonisticku filozofsku poziciju koja stoji u osnovi tih predloga. U ovom radu nam je
cilj da predstavimo Gedelove predloge za nove aksiome i njihove posledice, zajedno
sa opravdanjem koje se u prilog tih principa moze ponuditi. Prvo ¢emo predstaviti
Gedelove reakcije na stanovista prema kojima je Kantorov problem kontinuuma resen
dokazom nezavisnosti CH. Potom ¢emo razmotriti Gedelovo misljenje o istinitosti
CH. Zatim ¢emo navesti neke od jakih aksioma beskonacnosti i njihove posledice
po Kantorov problem. Na kraju ¢emo razmotriti aksiomu konstruktibilnosti kao
kandidata za novu aksiomu.

Kljuéne reci: Gedel, platonizam, teorija skupova, hipoteza kontinuuma

I E-mail adresa autora: dj.vukasinovic@stud.f.bg.ac.rs

2 Ovaj rad sadrzi tre¢i deo autorovog zavr$nog rada pod nazivom Gedel o Kantorovom
problemu kontinuuma koji je odbranjen na Univerzitetu u Beogradu — Filozofskom fakultetu
septembra meseca 2021. godine.

281



282 ARHE XXII, 44/2025

UVOD

Ovaj rad je drugi u nizu od dva rada u kojima nam je cilj da predstavimo

neke od Gedelovih (Kurt Godel) predloga za pristup resavanju Kantorovog
problema kontinuuma, kao i Gedelovu platonisticku filozofsku poziciju koja
stoji u osnovi tih predloga. U prethodnom radu smo videli da je Gedel plato-
nista, odnosno smatra da matematicki iskazi opisuju od uma nezavisno posto-
jecu stvarnost koju ¢ine objekti poput brojeva i skupova, te da matematicari
u svojima istrazivanjima otkrivaju istine o toj stvarnosti. Ne samo to, nego
je on i pojmovni realista, te smatra da matematicki pojmovi, poput pojma
skupa, ima realnu, od uma nezavisnu egzistenciju. Ovakva pozicija Gedelu
omogucava da tvrdi da postoji odgovor na Kantorov problem kontinuuma,3
uprkos njegovim i Koenovim rezultatima o nezavisnosti hipoteze kontinuu-
ma. Ta hipoteza je istinita ili lazna u strukturi koju ZF'C pretenduje da opise.
To $to je ZFC ne odlucuje samo znac¢i da ZF'C ne pruza dovoljno bogat opis
univerzuma skupova. Kazemo: ,,dovoljno bogat” jer nijedna teorija nikada ne
moze pruZiti potpun opis, buduci da je matematika neupotpunjiva. Medutim,
ZFC se moze prosiriti novim aksiomima koji reSavaju probleme stare teorije
i daju bolji uvid u strukturu univerzuma skupova. Opravdanje novih aksioma
ne moze biti matematicko, jer ih ne dokazujemo matematicki. Medutim, ipak
mozemo pruziti neke vidove opravdanja, od kojih Gedel razlikuje unutras-
nje i spoljaSnje opravdanje, pri ¢emu ni jedno ni drugo samo po sebi nije
dovoljno za celovito opravdanje novih aksioma. Unutrasnje opravdanje se
zasniva na analizi pojma skupa koja neposredno €ini jasnim istinitost prin-
cipa koje pokusavamo da opravdamo. Gedel smatra da je pojam skupa ite-
rativan, odnosno da su skupovi rezultat transfinitne iteracije operacije ,,skup
od” — neodredene operacije koja od skupova pravi nove skupove. Sa druge
strane, spoljasnje opravdanje se temelji na pragmaticnim posledicama koje
prihvatanje principa sa sobom povlaéi. Sto su posledice ,,bolje”, to je princip

3 Podsetimo se, Kantorov problem kontinuuma je pitanje: Koliko tacaka ima na pravoj u
euklidskom prostoru? Kantor (Georg Cantor) je verovao da je broj tacaka na pravoj, tj. kardi-
nalnost kontinuuma, prvi beskonac¢ni kardinal koji dolazi posle kardinalnosti skupa prirodnih
brojeva. To je gruba formulacija Kantorove hipoteze kontinuuma. Kantor je u viSe navrata
tokom svoje karijere pokusavao da dokaze hipotezu kontinuuma. Medutim, njegov napor nije
urodio plodom. Pocetkom XX veka, teorija skupova biva formulisana kao aksiomatska teorija.
Ta aksiomatska teorija se zove Cermelo-Frenkelova teorija skupova sa aksiomom izbora, tj.,
ZFC teorija skupova. Na osnovu rezultata Gedela i Koena (Paul Cohen), znamo da teorija
ZFC niti dokazuje, niti opovrgava Kantorovu hipotezu, te Kantorov problem kontinuuma os-
tavlja neresenim.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 283

Posto je matematika neupotpunjiva, kako smo u prethodnom radu vide-
li, ne mozemo se nadati da ¢emo ikada formulisati teoriju koja ¢e opisivati
celokupnu matematicku stvarnost. Medutim, mozemo se nadati da ¢emo
pronadi aksiome koje ¢e nam dati neSto potpuniji opis odredenih segmenata
te stvarnosti. Recimo, mozda mozemo naéi aksiome koje ¢e nam, zajedno sa
trenutno prihvacenim aksiomama teorije skupova, dati odgovor na pitanje o
poziciji kardinalnosti kontinuuma u hijerarhiji beskonacnih kardinala. Prema
Gedelovom misljenju, put ka reSenju Kantorovog problema kontinuuma jeste
put formulisanja i opravdavanja novih aksioma teorije skupova. Specifi¢no,
jakih aksioma beskonac¢nosti.

U ovom delu rada cilj nam je da predstavimo Gedelove predloge za nove
aksiome 1 njihove posledice, zajedno sa opravdanjem koje se u prilog tih
principa moze ponuditi. U prvom delu ¢emo predstaviti Gedelove reakcije
na stanovi$ta prema kojima je Kantorov problem kontinuuma reSen dokazom
nezavisnosti CH. Potom ¢emo razmotriti Gedelovo misljenje o istinitosti
CH. Posto je Gedel, bar u drugoj polovini svoje karijere, bio uveren u to
da je CH lazno, to nam moze pomo¢i da razumemo koje bi aksiome, prema
Gedelovom misljenju, bile adekvatni kandidati za zadovoljavajuce resenje
Kantorovog problema. U tre¢em delu ovog rada ¢emo navesti neke od jakih
aksioma beskonacnosti i njihove posledice po Kantorov problem kontinuu-
ma. Na kraju ¢emo razmotriti aksiomu konstruktibilnosti kao kandidata za
novu aksiomu.

DA LI JE KANTOROV PROBLEM KONTINUUMA PROBLEM?

Prema Gedelovom misljenju, Kantorov problem kontinuuma nije resen
¢injenicom da je CH nezavisno od ZFC:

Samo neko ko (kao intuicionisti) odri¢e da pojmovi i aksiome klasi¢ne teorije
skupova imaju bilo kakvo znacenje (ili bilo kakvo dobro odredeno znacenje)
moze biti zadovoljan takvim reSenjem, a ne neko ko veruje da oni opisuju neku
dobro odredenu stvarnost. Jer u ovoj stvarnosti Kantorova pretpostavka [hipo-
teza kontinuuma — prim. prev.] mora biti istinita ili lazna, a njena neodlucivost
danas poznatim aksiomama samo znaci da ove aksiome ne sadrze potpun opis
ove stvarnosti (...).4 5

4 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1947, str. 181.

5 Kada je ovo pisao, nezavisnost CH jo$ uvek nije bila ustanovljena. Medutim, Gedel je
ve¢ 1947. godine, a mozda i ranije, sumnjao da ZFC moze da odlu¢i CH. Kao §to je jasno, bio
je u pravu. Ovi redovi iz obe verzije Gedelovog rada o Kantorovom problemu kontinuuma su



Odbrana ovog Gedelovog stava je data Gedelovom odbranom platonizma
koju smo predstavili u prvom radu koji je pomenut u Uvodu. Dalje ¢emo tu
odbranu dopuniti jo§ nekim Gedelovim argumentima koji su u vezi sa reak-
cijama na pozicije prema kojima je Kantorov problem kontinuuma resen ili,
eventualno, nikada nije ni postojao.

Na prvom mestu, Gedel objasnjava da je Brauverov intuicionizam ,,pot-
puno destruktivan u njegovim posledicama” po analizu pojma skupa, pa i
samu teoriju skupova. Teorija neprebrojivih beskonaénih kardinala ,,odbace-
na je kao besmislena”.® U izvesnom smislu, prema misljenju intuicionista,
Kantorov problem kontinuuma nikada nije ni postojao. Pre se problem sastoji
u tome Sto su neki matematicari spremni da prihvate neodrzive principe koji
rezultiraju problemima poput Kantorovog problema kontinuuma. Odbaci-
vanje takvih principa, koje je prema misljenju intuicionista nuzno, rezultira
obesmisljavanjem Kantorovog problema.

Razlog protiv ovakvog stava intuicionista je u vezi sa posledicama posto-
janja nekih velikih skupova po elementarnu teoriju brojeva. Naime, iskazi o
viSim nivoima hijerarhije podrazumevane iterativnim pojmom skupa imaju
posledice po istinitost iskaza nultog nivoa hijerarhije, odnosno, po istinitost
iskaza elementarne teorije brojeva. Utoliko §to konstruktivisti prihvataju
postojanje objekata nultog nivoa hijerarhije, iskazi visih nivoa hijerarhije
moraju biti uzeti kao smisleni bar u tom smislu $to neki medu ovim iskazima
povlace resSenje odredenih problema teorije brojeva. CH i —CH nemaju po-
sledice po teoriju brojeva.” 8 Medutim, iskazi koji mozda mogu da ih odluce,
poput jakih aksioma beskonac¢nosti, svakako imaju.

Na drugom mestu,

[pJuka psiholoska Cinjenica o postojanju intuicije koja je dovoljno jasna da pro-
izvede aksiome teorije skupova i otvoren niz prosirenja tih aksioma dovoljno

napisani pod pretpostavkom da je njegova ocena o tome da su sredstva ZF'C nedovoljna da
reSe Kantorov problem ispravna.

6 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 257.

7 Moore, G. H., ,,Introductory note to 1947 and 1964” u Kurt Gédel. Collected works. Volu-
me II. Publications 1938 — 1974. (priredili S. Feferman, J. W. Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H.
Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort), Oxford University Press, Oxford 1990, str. 169.

8 U vreme pisanja druge verzije rada o Kantorovom problemu kontinuuma, Gedelu nije
bilo poznato da je ~CH takode ,,sterilna” po teoriju brojeva, bududi je to tek kasnije dokazano.
To $kodi nekim od Gedelovih argumenata, ali ne supstancijalno. Pre svega argumentima u
vezi sa kritikom analogije izmedu geometrije i teorije skupova (Gddel, K. ,,What is Cantor’s

continuum problem? 1964”, str. 267), ¢iji je deo izlozen dole.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 285

je da da znacenje pitanju o istinitosti ili laznosti iskaza kao Sto je Kantorova
hipoteza kontinuuma.?

Pri tome, ovde nije vazno da li nam ta intuicija pruza razumevanje poj-
mova koji postoje nezavisno od nasih definicija i konstrukcija ili ne, dovoljno
je da mi te pojmove razumemo, te da na temelju tog razumevanja mozemo
da formuliSemo aksiome teorije skupova. Reci kao §to su ,,istina” ili ,,skup”,
ovde ¢ak mogu biti uzeti kao facon de parler.

Na kraju, kao posledicu formalistickog shvatanja matematike, uz neza-
visnost CH, imamo da su teorije ZFC + CH i1 ZFC + —CH jednako prihvat-
ljive.10 Ovaj problem grananja moze biti postavljen i nezavisno od forma-
lizma, povlacenjem analogije izmedu teorije skupova i geometrije. Buduci
je Plejferova aksioma paralelnosti nezavisna od apsolutne geometrije, i ona
i njena negacija mogu posluziti, kao §to i sluze, kao aksiome u dva razlicita
sistema geometrije — euklidska geometrija i geometrija Lobacevskog. Ukoli-
ko je situacija u teoriji skupova sli¢na situaciji u geometriji, pitanje istinitosti
ili laznosti CH je deplasirano. Medutim, Gedel smatra da se situacije razli-
kuju.!! Teorija skupova, za razliku od sistema geometrije, nije hipoteti¢ko-
deduktivni sistem, jer aksiome teorije skupova ne mogu biti proizvoljne.
Medutim, u slu¢aju hipoteti¢ko-deduktivnog sistema, kakav je euklidska ge-
ometrija, pitanje istinitosti nezavisnog tvrdenja moze zadrzati smisao ukoliko
pridamo primitivnim pojmovima tog sistema neko dobro odredeno znacenje.
Na primer, ako aksiome euklidske geometrije shvatimo kao tvrdenja o kru-
tim telima, svetlosnim talasima i drugim fizickim objektima, onda je pitanje
istinitosti Plejferove aksiome sasvim smisleno. Situacija u teoriji skupova je
donekle sli¢na poslednjem primeru. Razlika se sastoji u tome §to znacenja
primitivnih termina geomtrije vezujemo za fiziku, dok predmeti transfinitne
teorije skupova nisu predmeti iskustva ili bar objekti koji imaju posledice po
predmete iskustva kojima se fizika bavi.

9 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 268.

10 Neki formalisti, poput Koena, nisu spremni da obe teorije uzmu kao prihvatljive, zbog
njihovih posledica po elementarnu teoriju brojeva (Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I”, str.
498). Tacnije, zbog posledica teorije ZFC + ¢, gde je ¢ neka nova aksioma koja odluc¢uje CH
i koja ima posledice po elementarnu teoriju brojeva, za razliku od CH ili —~CH koje nemaju.
(Cini se da ovaj Koenov formalizam naginje ka Hilbertovom formalizmu.)

1 Tsto, str. 267.



286 ARHE XXII, 44/2025

HIPOTEZA KONTINUUMA

U ovom odeljku ¢emo razmotriti Gedelovu kritiku CH. Kritika CH je i
kritika aksioma koje za posledicu imaju CH, kao §to je i navodenje argumen-
ta u prilog —~CH argument u prilog plauzibilnosti aksioma koje povlace -CH.
Ovo ¢e nam pomoc¢i da vidimo koje aksiome, prema Gedelovom misljenju,
mogu da posluze u svrhe zadovoljavajuceg resenja Kantorovog problema.

Moze se ponuditi spoljasnje opravdanje koje favorizuje CH u odnosu na
njenu negaciju:

Uopstena CH je veoma jednostavna i snazna pretpostavka koja trenutno resava
sva pitanja kardinalne aritmetike. (...) U knjizi Hypothese de Continu Sjer-
pinjski [Waclaw Franciszek Sierpiniski — prim. prev.] je dedukovao 82 iskaza
iz CH. Nasuprot tome, Martin [D. A. Martin — prim. prev.] i Solovej [Robert
M. Solovay — prim. prev.] su primetili (...) da ni za jedan od ta 82 iskaza nije
poznato da li su odlu¢eni negacijom hipoteze kontinuuma.!2

Medutim, Gedel smatra da su neke posledice CH ,,paradoksalne”, navo-
de¢i niz takvih posledica.!3 Na primer, jedna od posledica CH koju Gedel
smatra kontraintuitivnom, a koju razmatra i Medijeva (Penelope Maddy),!4
jeste ova. Kantorov skup, kao 1 ostali savrSeni skupovi, nije skup jake mere
nula. Borel (Emile Borel), koji je uveo pojam skupa jake mere nula, pret-
postavljao je da nijedan skup kardinalnosti kontinuuma nije skup jake mere
nula. Medutim, CH povlaci, suprotno Borelovim i Gedelovim intuicijama, da
postoji takav skup. Prema Medijevoj, problem se mozda sastoji u tome §to je
nejasno kako skupovi relativno velike kardinalnosti mogu imati malu meru.

Posto je naveo nekoliko ovakvih kontraintuitivnih posledica CH Gedel
predvida jedan prigovor.

Moze se re¢i da puno rezultata opste topologije koji su dobijeni mimo kori-
$¢enja hipoteze kontinuuma takode jesu veoma neocekivani i neplauzibilni.
Medutim, koliko god to bilo ta¢no, situacija se ipak razlikuje po tome §to, u
najvec¢em broju slucajeva (kao §to su, npr., Peanove krive), privid suprotstav-
ljenosti [intuicije i rezultata opSte topologije — prim. prev.] moze biti objasnjen
nedostatkom slaganja izmedu nasih intuitivnih geometrijskih i skupovno-teorij-
skih pojmova koji se javljaju u datim teoremama.!s

12 Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I”, str. 495.

13 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964, str. 263 — 264.
14 Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I, str. 495 — 496.

15 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964, str. 264.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 287

Primer Peanove krive, koje Gedel pominje, bila bi slika neprekidne funk-
cije iz jedini¢nog intervala u jedini¢ni kvadrat koja sadrzi svaku tacku tog
kvadrata. Postojanjem takve funkcije bi bilo dokazano da jedini¢ni kvadrat
moze biti konstruisan kao kriva. Isto tako, postoje funkcije koje elemente
jedini¢nog intervala preslikavaju u proizvoljne n-dimenzionalne jedini¢ne
kocke.

Posto su izneli sadrzaj prethodnog Gedelovog citata, i Medijeval® i Mur
(G. H. Moore)!7 navode slede¢e Martinove (Donald A. Martin) reci:

lako Gedelove intuicije nikada ne treba uzimati olako, veoma je tesko videti da
ova situacija jeste razli¢ita od situacije sa Peanovim krivama, a ¢ak je nekima
od nas tesko da vidimo zasto su primeri koje Gedel navodi uopste neplauzibil-
ni.18

Ponudi¢emo jedno objasnjenje Gedelove karakterizacije nekih posledica
CH kao neplauzibilnih koje, doduse, ipak deluje sumnjivo. Posto kontrain-
tuitivnost razmatrane posledice CH ne dolazi od sukoba sa geometrijskom
intuicijom, €ini se da je re¢ o sukobu sa intuicijom (tj. razumevanjem) pojma
skupa. Kao $to ¢emo videti uskoro, Gedel je verovao da je aksioma konstruk-
tibilnosti!® previse restriktivna, utoliko $to tvrdi ,,minimalno svojstvo”, te da
jedino ,;maksimalno svojstvo” moze biti uskladeno sa iterativnim pojmom
skupa. Negacije posledica CH za koje Gedel kaze da su kontraintuitivne, za
posledicu imaju —CH, pa, samim tim, i V' # L. Tako su negacije posledica
plauzibilne budu¢i da se mozda slazu sa aksiomom koja je dijametralno su-
protna V' = L, a koja bi bila u skladu sa iterativnim pojmom skupa. Samim
tim, posledice CH nisu plauzibilne.20

16 Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I”, str. 496.

17" Moore, G. H., ,,Introductory note to 1947 and 1964” str. 165.

18 Citirano prema: Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I”, str. 496.

19 Aksioma konstruktibilnosti tvrdi da je svaki skup konstruktibilan. To znac¢i da je svaki
skup element konstruktibilne hijerarhije koju gradimo na slede¢i nacin. Polazimo od praznog
skupa i nivoe hijerarhije indeksiramo ordinalima. Ako je nivo indeksiran ordinalom sledbeni-
kom, onda je taj nivo sacinjen od svih podskupova prethodnog nivoa hijerarhije koje mozemo
da definiSemo pominjuéi samo objekte sa tog, prethodnog nivoa hijerarhije. Ako je nivo in-
deksiran graniénim ordinalom, onda taj nivo sadrzi skupove iz svih nizih nivoa. Klasu svih
skupova koji su dobiveni na ovakav nacin obelezavamo sa L — to je Gedelov konstruktibilni
univerzum kojim se sluzio da dokaze konzistentnost CH. Aksiomu konstruktibilnosti obele-
zavamo 1 ovako: V' = L, budu¢i da ona tvrdi da je univerzum skupova ¥ bas konstruktibilni
univerzum L.

20 Primetimo da ovakvo objasnjenje ni u kojem slu¢aju ne opravdava Gedelovo tvrdenje da
su te posledice CH ,,paradoksalne”, nego samo da nisu plauzibilne.



288 ARHE XXII, 44/2025

JAKE AKSIOME BESKONACNOSTI

Aksiome velikih kardinala 1 jake aksiome beskonacnosti su principi
koji garantuju postojanje nekih veoma velikih skupova, ¢ija je egzistencija
nedokaziva sredstvima ZFC. Ukoliko neke od tih aksioma dodamo teoriji
ZFC, mozda ¢emo dobiti jacu teoriju koja moze da resi Kantorov problem
kontinuuma.

U ovom odeljku ¢emo predstaviti neke aksiome koje tvrde postojanje ve-
likih kardinala, njihovo opravdanje i njihove posledice po Kantorov problem
kontinuuma. Ogranic¢i¢emo se na aksiome koje tvrde postojanje nedostizivih,
Maloovih i merljivih kardinala, budu¢i da Gedel te principe pominje u drugoj
verziji rada o Kantorovom problemu kontinuuma. Prvo ¢emo uvesti prin-
cip refleksije, a to je princip koji nam moze pomoci u opravdanju aksioma
velikih kardinala. Potom ¢emo se baviti aksiomama koje tvrde postojanje
nedostizivih i Maloovih kardinala. Na kraju, razmatramo aksiomu koja tvrdi
postojanje merljivog kardinala.

Princip refleksije tvrdi da je univerzum teorije skupova toliko velik da
se ne moze opisati sredstvima ma koje nase teorije.2! On je prirodna pos-
ledica iterativnog pojma skupa, kako smo ga ranije okarakterisali. Ako
smo 1 pomislili da smo stigavsi do nekog nivoa V, (za koji u tom trenutku
mislimo da je upravo V), zajedno sa aksiomama koje se odnose na taj nivo i
koje nam garantuju da je taj nivo zatvoren za odredene operacije, iscrpeli ceo
univerzum, iterativni karakter pojma skupa nas podse¢a da operaciju ,,skup
od” mozemo dalje iterirati, te da tu nije kraj.

Slede¢i Vangovi (Hao Wang) redovi mogu da pomognu u razumevanju.
Govore¢i o metodima opravdanja aksioma velikih kardinala, Vang
objasnjava:

Drugi metod opravdanja aksioma beskonac¢nosti je putem principa refleksije.
Iterativni pojam skupa implicira da je univerzum svih skupova veoma velik.
Kada smo izrazili odredena svojstva univerzuma, ve¢ mozemo naci skupove
koji imaju ova svojstva. (...) On [princip refleksije — prim. prev.] kaze da ni-
kada ne uspevamo da zahvatimo univerzum onime §to pozitivno posedujemo
(ili mozemo da izrazimo), a karakterizacija je zadovoljena odredenim (velikim)
skupovima.22

21 Adzi¢, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 203.

22 Wang, H. ,,The concept of set” u Philosophy of mathematics: Selected readings
(priredili P. Benacerraf i H. Putnam.), Cambridge University Press, Cambridge 1983,
str. 554 — 555.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 289

Medutim, gorenavedena formulacija principa refleksije nije dovoljno
precizna. Navode¢i principe za koje Gedel predlaze da se koriste prilikom
opravdanja novih aksioma, Vang objasnjava:

Princip refleksije: univerzum svih skupova se strukturalno ne moze odrediti
(structurally undefinable). Jedan nacin da se ovo tvrdenje nacini preciznim
je sledece: Univerzum skupova ne moze na jedinstven nacin biti karakterisan
(tj., razlikovan od svih svojih inicijalnih segmenata) ma kojim unutrasnjim
strukturalnim svojstvom e-relacije, koje se moze izraziti bilo kojom logikom
konacnog ili transfinitnog tipa, ukljucuju¢i infinitarne logike ma kog kardinal-
nog broja.?3

Tako, princip refleksije mozemo izraziti na slede¢i nacin:

Princip refleksije. Ako univerzum V zadovoljava neko svojstvo ¢, onda postoji
ordinal o takav da V,, zadovoljava svojstvo ¢.24

Primene ovog principa ¢emo videti ubrzo. Napomenimo da nece svako
dobro odredeno svojstvo univerzuma J garantovati postojanje skupa sa tim
svojstvom.2> Recimo, instanca principa refleksije ,,Ako univerzum ¥ sadrzi
sve ordinale, onda postoji skup koji sadrzi sve ordinale” je lazna. Stoga, treba
biti oprezan prilikom instanciranja principa refleksije.

Pogledajmo kako Gedel komentariSe aksiome koje tvrde postojanje ne-
dostizivih i Maloovih kardinala.

Najjednostavnija medu ovim ,aksiomama beskonacnosti” tvrdi postojanje
nedostizivih brojeva (u jacem ili slabijem smislu) [tj. tvrdi postojanje slabo ili
jako nedostizivih kardinala — prim. prev.] (...). Potonja aksioma, grubo govore-
¢i, ne podrazumeva nista drugo do da totalitet skupova koji se mogu dobiti kori-
$¢enjem procedura izrazenih drugim aksiomama takode formira skup (i, dakle,
novu osnovu za dalju primenu ovih procedura). Druge aksiome beskonacnosti
su isprva bile formilisane od strane P. Maloa [Friedrich Paul Mahlo — prim.
prev.]. Ove aksiome jasno pokazuju, ne samo da je danas koris¢eni aksiomatski
sistem teorije skupova nepotpun, nego i da se bez proizvoljnosti moze dopuniti
novim aksiomama koje samo dalje razvijaju sadrzaj pojma skupa (...).26

Primenom principa refleksije mozemo opravdati postojanje nedostizivih,
Maloovih, ali i nekih drugih velikih kardinala. Na primer, univerzum V zado-

23 TIsto, str. 540.

24 U Vangovom citatu, princip je formulisan kao ekvivalencija. Medutim, strana zdesna na
levo je jasna na osnovu uobicajene karakterizacije V' i neCega $to bi u ovakvima neformalnim
razmatranjima odgovaralo pojmu elementarnog podmodela.

25 Adzi¢, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 209.

26 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 260 — 261.



290 ARHE XXII, 44/2025

voljava instance sheme zamene. Dakle, postoji ordinal a takav da V, zado-
voljava instance sheme zamene. Pri tome, ordinal « ¢e biti jako nedostiziv.2’

Pored unutrasnjeg, moze se ponuditi i spoljaSnje opravdanje ovakvih
aksioma. Pre svega, postuliranje egzistencije ovih kardinala povlaci resenje
nekog diofantovskog problema.28 Pored toga, tu su i rezultati relativne konzi-
stentnosti Soloveja koji pretpostavljaju egzistenciju nedostizivog kardinala.2?

Medutim, ovi kardinali ne mogu da posluze prilikom resavanja Kanto-
rovog problema. Kardinali poput nedostizivih i Maloovih pripadaju grupi
kardinala koji se nazivaju mali veliki kardinali. Mali veliki kardinali su veliki
kardinali ¢ija je egzistencija konzistentna sa ' = L. Stoga, Cak i da neka od
aksioma koja tvrdi postojanje malih velikih reSava Kantorov problem konti-
nuuma, ona bi ga resila na nezadovoljavajuéi nacin, jer bi dokazivala CH.

Kako ve¢ rekosmo, Gedel pominje jo$ jednog kandidata za novu aksio-
mu. To je aksioma koja postulira egzistenciju kardinala koji je daleko veéi od
do sada razmotrenih. Taj kardinal se zove merljiv kardinal. Grubo govoreéi,
to je prvi ordinal koji je pomeren kada univerzum V transformi§emo na nacin
da oCuvamo istinitost tvrdenja koja u njemu vaze.

Postojanje ovih kardinala ima veoma zanimljive posledice. Naime, Skot
(Dana Scott) je pokazao da postojanje merljivog kardinala povlac¢i da V' = L.
Drugim rec¢ima, ako postoji merljiv kardinal, postoje i skupovi koji nisu kon-
struktibilni. Stavige, ako postoji merljiv kardinal, postoje nekonstruktibilni
skupovi celih brojeva.

Medutim,

[n]ije nacinjeno potpuno jasnim da su ove aksiome implicirane op$tim pojmom
skupa na isti na¢in kao i Maloove.30

Zadovoljavajuce opravdanje, pozivanjem na princip refleksije, sastojalo
bi se u tome da se objasni da je x merljiv akko je V, zatvoreno za neke opera-
cije.3! Medutim, nije jasno da li takvo opravdanje postoji.

U vezi sa opravdanjem postojanja merljivog kardinala principom reflek-
sije, treba imati u vidu slede¢e. Objasnjavajuci primenu principa refleksije
pri opravdanju nekih malih velikih kardinala, Vang dodaje:

Oni su takode bili koris¢eni pri opravdanju vecih kardinala. Ali, na primer,
principi refleksije drugacijeg oblika koji su dovoljno jaki da opravdaju merljive

27 Reinhardt, W. N., ,,Remarks on reflection principles, large cardinals, and elementary em-
beddings”, Proceedings in Symposia in Pure Mathematics, br. 13 (2), str. 190 — 191.

28 (Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 267.

29 Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I”, str. 504.

30 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 260 — 262.

31 Adzi¢, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 264.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 2901

kardinale (...) ne izgledaju kao da su jasno implicirani iterativnim pojmom
skupa.32

Govore¢i o principima refleksije ,,drugacijeg oblika”, Vang misli na ono
§to Martin naziva ,,pseudo-princip refleksije (pseudo-reflection principle)”,33
a §to se odnosi na Rajnhardovo (W. N. Reinhardt) shvatanje principa refleksi-
je. U Rajnhardovu poziciju se ne¢emo udubljivati. Ipak, treba napomenuti da
Rajnhardove varijante principa refleksije pravdaju postojanje kardinala poput
merljivih, ali i veée velike velike kardinale. Medutim, one nemaju oblik za-
dovoljavajuceg opravdanja, kako smo ga gore okarakterisali.34

Medutim, unutrasnje opravdanje nije jedini, kao ni odlucujuéi, vid oprav-
danja. Postojanje merljivog kardinala je pretpostavka bogata posledicama.
Pored do sada navedenih u vezi sa konstruktibilnim skupovima, navedimo
jos svega jednu.35

Suslin (Argpei Anekcanaposuu CyciuH) je pokazao da se u okviru te-
orije ZFFC moze dokazati da svaki neprebrojiv leskup ima savr$en podskup.
Medutim, ako teoriji ZF'C pridodamo tvrdenje POSTOJI MERLJIV KARDINAL,
onda mozemo pokazati da i svaki neprebrojiv 212 skup ima savrSen podskup,
tako ,,prosirivsi” Suslinov stari rezultat.

Nazalost, iako je ,,Gedelovo predvidanje da ¢e postuliranje velikih kar-
dinalnih brojeva iznedriti nove ¢injenica o celim i realnim brojevima” ta¢no,
kako kaze Medijeva,3¢ ipak nas postuliranje postojanja merljivog kardinala
nece odvesti ka resenju Kantorovog problema. Levi (Azriel Lévy) i Solovej
su pokazali da je CH nezavisno u odnosi na teoriju ZF + POSTOJI MERLJIV
KARDINAL. StaviSe, ovo se moZe generalizovati na prakti¢no sve velike kar-
dinale. Pouka u vezi sa velikim kardinalima jeste da, ne samo da ne pruzaju

32 Wang, H. ,,The concept of set”, str. 555.

33 Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I”, str. 506.

34 Rajnhard je svoje stanoviste izneo u Reinhardt, W. N., ,Remarks on reflection principles,
large cardinals, and elementary embeddings”. Za kritike Rajnhardove pozicije, videti Adzi¢,
M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, str. 261 — 264 i Maddy, P., ,,Believing the Axi-
oms. I1I”, The Journal of Symbolic Logic, br. 53 (3), str. 753 — 754. Zanimljivo je primetiti da
je, urazgovoru sa Rajnhardom, Gedel istakao da mu se Rajnhardovo opravdanje aksioma €ini
nezadovoljavaju¢im (Reinhardt, W. N., ,,Remarks on reflection principles, large cardinals, and
elementary embeddings”, str. 189). Prema Gedelovom misljenju, analizom pojma struktural-
nog svojstva pojma skupa bi se postiglo bolje opravdanje. Medutim, sam Rajnhard objasnjava
da je njegovo shvatanje strukturalnih svojstava aproksimacija Gedelovih.

35 Za listu dosta vise rezultata koji su posledice postojanja merljivog kardinala, a koji bi
onda pruzili spoljasnje opravdanje postuliranja postojanja merljivog kardinala, videti Maddy,
P, ,,Believing the Axioms. I”, str. 506 — 508.

36 TIsto, str. 506.



292 ARHE XXII, 44/2025

zadovoljavajuce resenje Kantorovog problema, nego da ne pruzaju reSenje
uopste.

Medutim, iako nas aksiome velikih kardinala ne vode direktno resenju
Kantorovog problema, ipak se iz njih moze nesto nauciti, sli¢no kao i u sluca-
ju ,,nastanka” iterativnog pojma skupa i razloga za postuliranje aksioma ZF'C.
Imamo spoljasnje opravdanje koje nas ovlas¢uje da postuliramo postojanje,
recimo, merljivog kardinala. Medutim, iterativni pojam skupa je nedorecen u
pogledu aksioma velikih velikih kardinala. Ukoliko pristanemo na postojanje
velikih velikih kardinala, onda moramo proucavati posledice tih aksioma, $to
¢e rezultirati boljim razumevanjem pojma skupa. Mozda ¢e se pokazati da je
insistiranje na iterativnom aspektu pojma skupa potpuno neopravdano, te da
se moramo okrenuti nekom drugom aspektu, a mozda ¢e se pokazati i da je to
insistiranje opravdano, ukoliko taj pojam ucinimo jos jasnijim.

AKSIOMA KONSTRUKTIBILNOSTI

Saljivdzija je jednom sugerisao da da je Gedel objavio
da je dokazao hipotezu kontinuuma, umesto njene puke
konzistentnosti, vise ne bi bilo problema kontinuuma.
Zacudo, Gedel je skoro uéinio bas to (...).37

U pojedinim trenucima svoje karijere, Gedel jeste verovao u istinitost
= L, pa i, ipso facto, u istinitost CH. Medutim, negde oko 1944. godine je
promenio misljenje.38

Kada je Gedel objavio da je dokazao konzistentnost CH, takode je dodao:

Cini se da iskaz (...) ["= L — prim. prev.], kada je dodat kao nova aksioma, daje
prirodno upotpunjenje aksioma teorije skupova, utoliko §to odreduje nejasan
pojam proizvoljnog beskona¢nog skupa na nedvosmislen na¢in.3?

Prihvatanje V' = L nije rasprostranjeno u skupovno-teorijskoj zajednici.
Pogledajmo Sta o V' = L kaze Jensen (Ronald Jensen), jedan od retkih koji tu
aksiomu prihvata:

37 Isto, str. 492.

38 TIsto.

39 Godel, K. ,,The consistency of the axiom of choice and of the generalized continuum
hypothesis” u Kurt Gédel. Collected works. Volume I1. Publications 1938 — 1974. (priredili S.
Feferman, J. W. Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort),
Oxford University Press, Oxford 1990, str. 27.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 293

Ova aksioma na jasan nacin govori o prirodi matemati¢kog univerzuma. Ma-
tematicki je plodna jer reSava mnogo problema i vodi do zanimljivih pojmova
i teorija. Filozofski je privlacna jer podrzava ,,Okamov brijac”, koji kaze da
treba izbegavati suvisne egzistencijalne tvrdnje. Li¢no nalazim ovu aksiomu za

veoma privla¢nu.40

Opravdanja u vidu ontoloske Stedljivosti dolazi uz spoljasnje opravdanje
aksiome konstruktibilnosti. Pored toga Sto aksioma konstruktibilnosti resava
Kantorov problem kontinuuma i dokazuje AC, ona je dokazuje neka zani-
mljiva kombinatorna tvrdenja. Recimo, najpoznatije medu tim tvrdenjima je
O princip i neke njegove varijante. Na tragu Gedelovog citata gore, mozemo
dodati da nam V' = L omogucava razjasnjenje nekih skupovno-teorijskih poj-
mova, u prvom redu, pojma partitivnog skupa.4!

Jensen objasnjava da

[a]ksioma konstruktibilnosti sa jedne strane i veliki kardinali (...) sa druge,
otelovljuju dva radikalno razli¢ita shvatanja univerzuma skupova. (...) Vecina
zagovornika = L i sli¢nih aksioma pravdaju svoje verovanje blagom verzijom
Okamovog brijaca. L je adekvatan za svu matematiku; daje jasne odgovore
na duboka pitanja; vodi zanimljivoj matematici. ZasSto bi trebalo pretpostaviti
vise? Zagovornici jakih aksioma beskonacnosti obi¢no sebe nazivaju platoni-
stima i to koriste da opravdaju svoje uverenje. Medutim, ne razumem zasto nas
verovanje u objektivno postojanje skupova obavezuje da trazimo sve jace eg-
zistencijalne postulate. ZaSto platonizam nije kompatibilan sa blagim oblikom
Okamovog brijaca (...)? Ne$to drugo mora da je u pitanju.*?

Zaista, ¢ini se da Jensen u pravu. Gedel je, na primer, bio platonista i u
vreme kada je pisao redove citata sa pocetka odseka. Jensenova ,,dijagnoza”
problema je veoma zanimljiva, ali se ne¢emo upustati u nju.*3

U Gedelovom slucaju, nije njegovo odbacivanje V' = L neposredna posle-
dica puke Cinjenice da je on platonista. Po svemu sude¢i, radi se o tome da,
prema Gedelovom misljenju, V' = L protivre¢i pojmu skupa.

Kao $to smo ranije pomenuli, Gedel je verovao da iz

aksiome koja je u nekom smislu ovoj [V = L — prim. prev.] suprotna, negacija
Kantorove pretpostavke mozda moze biti izvedena. Mislim na aksiomu koja bi
(slicno Hilbertovoj aksiomi potpunosti u geometriji) tvrdila neko maksimalno

40 TJensen, R., , Inner Models and Large Cardinals”, The Bulletin of Symbolic Logic, br. 1 (4),
str. 397 — 398.

41 Doduse, protivnici aksiome konstruktibilnosti veruju da je to u¢injeno na jedan vestacki,
neprirodan nacin. Tako i reSenje Kantorovog problema kontinuuma nosi iste atribute.

42 TIsto, 400.

4 (Citalac moZe na¢i Jensenovo objasnjenje u Jensen, R., ,,Inner Models and Large Cardi-
nals”, str. 400 — 401.



294 ARHE XXII, 44/2025

svojstvo sistema svih skupova, gde aksioma A [V = L — prim. prev.] tvrdi mi-
nimalno svojstvo. Primetimo da se ¢ini da samo maksimalno svojstvo moze biti
uskladeno sa pojmom skupa (...).%* [kurziv D. V.]

Hilbertova (David Hilbert) aksioma potpunosti u geometriji garantuje da
je euklidska geometrija maksimalna struktura koja zadovoljava druge aksi-
ome euklidske geometrije.*> Aksioma koja ovoj nalikuje je fon Nojmanova
(John von Neumann) aksioma ogranicenja velicine. Ta aksioma garantuje da
je klasa 4 skup akko ne postoji bijekcija iz 4 u univerzum skupova V. Gedel
objasnjava da je ova aksioma veoma zanimljiva budu¢i je ona

princip maksimalnosti (maximum principle), unekoliko sli¢an Hilbertovoj ak-
siomi potpunosti u geometriji. Jer, grubo govoreci, ona kaze da bilo koji skup
koji, u nekom dobro odredenom smislu, ne povlaci protivrec¢nosti postoji. To
Sto je princip maksimalnosti takode objasnjava ¢injenicu da ova aksioma po-
vlaci aksiomu izbora. Verujem da osnovni problemi apstraktne teorije skupova,
kao $to je Kantorov problem kontinuuma, mogu biti reSeni na zadovoljavajué¢
nacin samo uz pomo¢ jacih aksioma ove vrste, koji su u izvesnom smislu su-
protni ili komplementarni konstruktivisti¢koj interpretaciji matematike.46

Ako shemu zamene i aksiome unije i izbora, zamenimo fon Nojmanovom
aksiomom, one postaju teoreme.
Pogledajmo i kako Vang objasnjava vezu izmedu iterativhog pojma sku-
pa i principa maksimalnosti:
[H]ipoteze koje za cilj imaju obogaéivanje sadrzaja partitivnog skupa (...) ili da
uvedi viSe ordinala u skladu su sa intuitivnim modelom. Verujemo da je kolek-
cija svih ordinala veoma ,,dugacka” i da je svaki partitivni skup (beskona¢nog
skupa) veoma ,,debeo”. Stoga, bilo koja aksioma koja ima takve posledice je u
skladu sa nasim intuitivnim pojmom.47

Aksioma konstruktibilnosti u velikoj meri ogranicava ,,debljinu” partitiv-
nog skupa, buduci ga ograni¢ava samo na skup svih definabilnih podskupova
datog skupa. Da li aksioma konstruktibilnosti ogranic¢ava i ,,visinu”, shodno
iterativnom pojmu skupa, nije u potpunosti jasno. Naime, rekli smo da posto-
janje merljivog kardinala povlaci da V' # L. Ukoliko bi analizom pojma skupa
sledilo postojanje merljivog kardinala, onda bismo sa sigurnoséu mogli da
kazemo da aksioma konstruktibilnosti ogranicava i ,,visinu” hijerarhije sku-
pova. Medutim, to nije potpuno jasno.

44 Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964”, str. 262 — 263.

45 Moore, G. H., ,,Introductory note to 1947 and 1964” str. 168.

46 Citirano prema: Moore, G. H., ,.Introductory note to 1947 and 1964”, str. 168.
47 Wang, H. ,,The concept of set”, str. 553.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 295

Za kraj, napomenimo da ova varijanta principa maksimalnosti nije ista
kao ona koju Medijeva razmatra u svojim do sada citiranim radovima. Ta
varijanta principa maksimalnosti je daleko jaca, bar naizgled, utoliko $to
pruza neposredno opravdanje postuliranja velikih velikih kardinala samo na
temelju Cinjenice $to ti skupovi uvecavaju univerzum skupova, a bez obzira
na to da li je jasno kako ti skupovi mogu biti dobijeni iteracijom operacije
,»skup od”.

ZAKLJUCAK

S jedne strane, aksiome velikih kardinala ne pruzaju reSenje Kantorovog
problema kontinuuma. S druge strane, aksioma konstruktibilnosti ne pruza
adekvatno reSenje. Medutim, neke varijante Gedelovog programa nalazenja
novih aksioma zive i danas. Bilo da su platonisti ili da nastupaju samo iz
pozicije nekakvog metodoloSkog platonizma, matematicari nastavljaju da
tragaju za novim aksiomama koje treba da rese elementarno i prirodno pita-
nje kojim smo se u ovom radu, iz ugla Gedelove filozofije matematike, ba-
vili. Ovo pitanje se ¢ini od fundamentalnog znacaja, ne samo za matematiku,
nego i za filozofiju matematike. Utoliko je prirodno $to mu je Gedel tokom
svoje karijere posvecivao punu paznju, a mozda je i to razlog §to matematica-
ri ne odustaju od njegovog resavanja.

LITERATURA

Adzi¢, M., Gedel o aksiomatizaciji teorije skupova, Doktorska disertacija, Beograd
2004.

Godel, K., ,,What is Cantor’s continuum problem? 1947 u Kurt Gédel. Collected
works. Volume II. Publications 1938 — 1974. (priredili S. Feferman, J. W.
Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort),
Oxford University Press, Oxford 1990.

Godel, K. ,,What is Cantor’s continuum problem? 1964” u Kurt Gédel. Collected
works. Volume II. Publications 1938 — 1974. (priredili S. Feferman, J. W.
Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort),
Oxford University Press, Oxford 1990.

Godel, K. ,,The consistency of the axiom of choice and of the generalized continuum
hypothesis” u Kurt Godel. Collected works. Volume II. Publications 1938 —
1974. (priredili S. Feferman, J. W. Dawson Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore,
R. M. Solovay i J. van Heijenoort), Oxford University Press, Oxford 1990.

Jensen, R., ,,Inner Models and Large Cardinals”, The Bulletin of Symbolic Logic, br.
1 (4).

Maddy, P., ,,Believing the Axioms. I, The Journal of Symbolic Logic, br. 53 (2).



296 ARHE XXII, 44/2025

Maddy, P., ,.Believing the Axioms. 11, The Journal of Symbolic Logic, br. 53 (3).

Moore, G. H., ,,Introductory note to 1947 and 1964” u Kurt Gédel. Collected works.
Volume II. Publications 1938 — 1974. (priredili S. Feferman, J. W. Dawson
Jr., S. C. Kleene, G. H. Moore, R. M. Solovay i J. van Heijenoort), Oxford
University Press, Oxford 1990.

Reinhardt, W. N., ,,Remarks on reflection principles, large cardinals, and elementary
embeddings”, Proceedings in Symposia in Pure Mathematics, br. 13 (2).

Wang, H. ,,The concept of set” u Philosophy of mathematics: Selected readings
(priredili P. Benacerraf i H. Putnam.), Cambridge University Press,
Cambridge 1983.



GEDEL O KANTOROVOM PROBLEMU KONTINUUMA II 297

DORDE VUKASINOVIC
University of Belgrade, Faculty of Philosophy

GODEL ON CANTOR’S CONTINUUM PROBLEM II:
CANTOR’S CONTINUUM PROBLEM

Abstract: Cantor s continuum problem is the question: How many points are there on
aline in Euclidean space? Cantor (Georg Cantor) believed that the number of points on
a line, i.e. the cardinality of the continuum, is the first infinite cardinal that comes after
the cardinality of the set of natural numbers. This is a rough formulation of Cantor’s
continuum hypothesis. Cantor repeatedly tried to prove the continuum hypothesis
during his career. However, his efforts did not bear fruit. At the beginning of the 20th
century, set theory was formulated as an axiomatic theory. That axiomatic theory is
called Zermelo-Frenkel set theory with axiom of choice, i.e., ZFC set theory. Based on
the results of Kurt Godel and Paul Cohen, we know that the ZFC theory neither proves
nor disproves Cantor’s hypothesis, leaving Cantor’s continuum problem unsolved.
However, according to Godel, Cantor’s continuum problem can be solved by extending
ZFC set theory with new axioms that will give us a more complete insight into the
structure of the universe of sets. This paper is the second in a series of two papers in
which we aim to present some of Godel’s proposals for an approach to solving Cantor’s
continuum problem, as well as Godel’s Platonist philosophical position underlying
those proposals. In this paper, we aim to present Godel’s proposals for new axioms
and their consequences, together with the justification that can be offered in support
of those principles. We will first present Godel’s reactions to the views according to
which Cantor’s continuum problem is solved by proving the independence of CH. We
will then consider Godel’s opinion on the truth of CH. We will then state some of the
strong axioms of infinity and their consequences for Cantor’s problem. Finally, we
will consider the axiom of constructibility as a candidate for a new axiom.
Keywords: Gddel, Platonism, set theory, the continuum hypothesis

Primljeno: 2.3.2025.
Prihvaceno: 8.5.2025.






PRILOZI

LETOPISNE BELESKE
Nastavnika 1 saradnika Odseka za filozofiju
Filozofskog fakulteta u Novom Sadu

Po pozivu Drustva za Novu fenomenologiju, prof. dr Damir Smiljani¢ od
13. do 15. februara posetio je arhiv Hermana Smica (Hermann-Schmitz-Arc-
hiv) na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Rostoku (Nemacka).

Od 4. do 6. aprila u Rostoku, prof. dr Damir Smiljani¢ ucestvovao je na
godisnjoj skupstini Drustva za Novu fenomenologiju (GNP) i na nau¢nom
skupu Musikalische Beriihrungen. Zur Phdnomenologie der Musik u organi-
zaciji GNP 1 Instituta za filozofiju Univerziteta u Rostoku.

U okviru mobilnosti nastavnog osoblja (CEEPUS program), prof. dr Zelj-
ko Kaluderovi¢ drzao je predavanja na SveuciliStu Josipa Jurja Strossmayera
u Osijeku (Hrvatska), Fakultetu za odgojne i obrazovne znanosti u Osijeku, u
periodu od 21. do 25. aprila.

Na Congreso del Centro de los Estudios Filosoficos Culturales de Méxi-
co, odrzanom 3. maja, doc. dr Tanja Todorovi¢ ucestvovala je sa temom ,,La
pura fenomenologia y los limites de lo inconsciente”.

Na 45. godisnjoj konferenciji EstetiCkog drustva Srbije, ¢ija je tema ovog
puta bila Estetika, kultura i mediji, prof. dr Una Popovi¢ izlagala je na temu
»Istina, nacelo dela i kod: ontologija generativne umetnosti”’. Konferencija je
odrzana 19. juna u Beogradu, u Zavodu za proucavanje kulturnog razvitka.

Od 23. do 27. juna u Krusevu (Severna Makedonija) odrzana je Third
World Conference for Religious Dialogue and Cooperation. Na ovoj mani-
festaciji, odnosno na Medunarodnoj konferenciji ,,Religion and the Contem-
porary Phase of Globalization: Possibilities and Challenges”, ucestvovao je
prof. dr Zeljko Kaluderovié.

Novi Sad ove godine bio je domacin 58. Medunarodnog kongresa
amerikanista (58° Congreso Internacional de Americanistas (ICA)). Na
simpozijumu Legacy of Socialism. Bridging Latin America and Yugoslavia,
odrzanom u sklopu ove manifestacije, Odsek za filozofiju predstavljalo je
petoro izlagaca. Tema referata doc. dr Nevene Jevti¢ bila je ,,Ambiguities of
Romantic Marxism: The Case of Mariategui” Doc. dr Tanja Todorovi¢ izla-
gala je na temu ,,Socialistic Themes in the Works of Elena Poniatowska and
Danko Grli¢: Advocacy for the Marginalized”. Naslov izlaganja doc. dr Mine

299



300 ARHE XXII, 44/2025

bikanovi¢ glasio je ,,Paulo Freire and Milan Kangrga on Freedom”. Doc.
dr Marica Rajkovi¢ ucestvovala je sa izlaganjem ,,Technique and Poietics
in Dussel’s Philosophy of Liberation”. Referat doc. dr Lazara Atanaskovica
bio je posvecen temi ,,Question of Praxis: Yugoslav Praxis School and Latin
American Liberation Theology”. Kongres je odrzan od 30. juna do 4. jula.

Od 7. do 12. jula 2025. godine na Fakultetu za filozofiju i religijske
studije u Zagrebu (Hrvatska) odrzana je treca letnja Skola CEEPUS mreze
Philosophy and Interdisciplinarity na temu ,Interdisciplinary Perspectives
on Philosophy, Art and Religion”. U okviru ove letnje skole prof. dr Dragan
Prole odrzao je predavanje pod naslovom ,,Cave’s Turn”, a doc. dr Nevena
Jevti¢ radionicu ,,Tragic Practice of 19th Century Speculative Medicine”. U
sklopu ove mreze, prof. dr Goran Rujevi¢ je period od 9. do 13. decembra
2024. godine proveo na nastavnickoj mobilnosti na Filozofskom fakultetu u
Splitu (Hrvatska).

U Novom Sadu, 3. septembra, prof. dr Damir Smiljani¢ odrzao je izla-
ganje ,,Postmoderna sinteza sadizma i narcizma” na nau¢nom simpozijumu
Knjizevnost i nasilje u organizaciji Drustva knjizevnika Vojvodine u okviru
XX Medunarodnog knjizevnog festivala.

Dana 6. septembra u Madridu (Spanija), prof. dr Damir Smiljani¢ izlagao
je na temu ,,Putreszenz statt Dekadenz. Eine Lebensphilosophie nach Ma-
inlénders Gusto” na nau¢nom skupu ,, Dekadenz” bei Mainlinder u organi-
zaciji Internacionalnog Filip Majnlender drustva (IPGM) i njegove Spanske
sekcije u kulturnom centru Ateneo de Madrid.

Izlaganjem pod naslovom ,,Pax artificialis”, prof. dr Una Popovi¢ uzela je
ucesce na Interdisciplinarnoj nau¢noj konferenciji Filozofija medija: mediji i
mir, odrzanoj 12. septembra u Beogradu u Zavodu za proucavanje kulturnog
razvitka.

Godisnja konferencija Srpskog filozofskog drustva, 32. po redu, odrzana
je u Sremskim Karlovcima 13. septembra na temu Tradicija i savremenost.
Prof. dr Una Popovi¢ izlagala je na temu ,,Grigorije Niski o odnosu sustine i
energije”.

Prof. dr Damir Smiljani¢ 24. septembra odrzao je onlajn izlaganje ,,Au-
sdrucksbewegungen und Eindruckserlebnisse. Klages’ Beitrag zu einer pat-
hischen Erkenntnistheorie” na nau¢nom skupu Das Pathische u organizaciji
Ludwig Klages drustva na Univerzitetu Tor Vergata u Rimu (Italija).

Referatom na temu ,,Fragmenti vremena i fenomenoloska analiza maste
kod Ive Andrica: krhkost objekta i razbijeno iskustveno polje”, doc. dr Tanja
Todorovi¢ ucestvovala je na 17. skupu u okviru projekta posveéenog delu Ive
Andri¢a pod nazivom Andri¢ virtuelni. Skup je odrzan u Madridu (Spanija)
od 2. do 4. oktobra.



LETOPISNE BELESKE 301

Na okruglom stolu posvec¢enom Mirku Zurovcu, odrzanom na Filozof-
skom fakultetu u Beogradu 20. novembra, ucestvovala je prof. dr Una Popo-
vic.

U okviru konferencije Book Talk 2025, odrzane 3. oktobra u Galeriji Ma-
tice srpske u Novom Sadu, prof. dr Damir Smiljani¢ ucestvovao je na panelu
Moze li knjizevnost da menja svet?

Referatom na temu ,,Heidegger on Painting: The ‘oscilating’ Intentio-
nality”, prof. dr Una Popovi¢ ucestovala je na konferenciji Balkan Analytic
Forum, BAF 3: Intentionality & Intentionality of Emotions. Konferencija je
odrzana na Filozofskom fakultetu u Beogradu 4. oktobra.

Na Filozofskom fakultetu u Novom Sadu 4. oktobra odrzana je Meduna-
rodna konferencija Language and Social Sciences in Context: Remembrance
Culture. Doc. dr Marica Rajkovi¢ izlagala je na temu ,,The Philosophy of
Memory: Narrative as the Point of Intersection Between Past and Potential”.
Doc. dr Tanja Todorovi¢ predstavila je rad ,,Memory, Imagination, and the
Absent: A Phenomenological Insight into the Moods of Reproductive Cons-
ciousness in Kristeva”.

U Kulturnom centru Vojvodine ,,Milo§ Crnjanski” u Novom Sadu, 18.
novembra odrzano je javno snimanje emisije za tre¢i program Radio Beo-
grada, posvecene temi ,,Dekonstrukcija rasistickih govora”. Doc. dr Lazar
Atanaskovi¢ predstavio je rad ,,Rasizam i imperijalizam”. Doc. dr Nemanja
Mici¢ odrzao je referat ,,Nomadologija — s one strane tlaciteljskih rezima”.

Prof. dr Una Popovi¢ odrzala je izlaganje ,,.Delo kao modalni sistem:
rasudivanje u stvaranju” na konferenciji Moralna odgovornost i problemi
savremenog drustva — ‘Odgovornost i rasudivanje: epistemicki, moralni i
drustveni aspekti’. Konferencija je odrzana 28. novembra na Filozofskom
fakultetu u Beogradu.

Na Takmicenju u besedniStvu srednjih Skola Srbije, odrzanom 29.
novembra u Gimnaziji ,,Svetozar Markovi¢” u Novom Sadu, prof. dr Una
Popovi¢ bila je ¢lan zirija.

U Beogradu, 10. 1 11. decembra, u organizaciji Srpske akademije nauka i
umetnosti i Odeljenja za filozofiju Filozofskog fakulteta u Beogradu, odrza-
na je medunarodna konferencija 7ri veka Kanta: saznanje, nauka i vrednosti.
Predavanje po pozivu odrzao je prof. dr Stanko Vlaski, ¢ija je tema bila
»Kantov pojam simbola: perspektiva prakticke vere”. Prof. dr Una Popovi¢
odrzala je izlaganje ,,Kant i tokenizovana reputacija: digitalni apriori”.

Na konferenciji Umetnicko delo i estetska recepcija u organizaciji Este-
tickog drustva Srbije, prof. dr Una Popovi¢ ucestvovace sa izlaganjem pod
naslovom ,,Non finito — metafizicko tumacenje”. Konferencija ¢e se odrzati u
Beogradu 26. decembra.






AUTHORS

LAZAR ATANASKOVIC (1988) is an Assistant Professor of Philoso-
phy of History and Contemporary Philosophy at the Faculty of Philosophy,
University of Novi Sad. He wrote and published numerous scientific articles.

VUK BEGOVIC (1991) holds a Master’s degree in (Orthodox) Theolo-
gy and is currently pursuing his PhD at the University of Heidelberg, where
he specializes in Dogmatics and the Philosophy of Religion. His work ex-
plores the intersections of religious philosophy and philosophical theology,
with a particular emphasis on (theological) phenomenology and (phenome-
nological) ontology.

TOMA GRUICA (1998), Dr. phil., mag. hist., is a Doctor of Philosophy
from the University of Graz. His research situates phenomenology in inter-
disciplinary contexts, with a particular focus on the thought of Martin Heide-
gger and Emmanuel Levinas. His areas of scholarly interest include cogni-
tion, psychopathology, the phenomenology of the Other and the strange, as
well as bioethics, applied ethics, and the philosophy of Christianity. He is one
of the organizers of the International Transdisciplinary Symposium Bioethics
and Aporia of Psyche at the University of Zagreb, Faculty of Philosophy and
Religious Sciences. He is a member of the Central and East European So-
ciety for Phenomenology, and the European Society for Aesthetics, and the
author of several scientific articles.

ORHAN JASIC (1984) is an Associate Professor of Theology at the
Faculty of Islamic Studies, University of Sarajevo, where he teaches dogma-
tics, tasawwuf and comparative religions. He is also an associate professor of
philosophy at the Department of Philosophy and Sociology, Faculty of Hu-
manities and Social Sciences, University of Tuzla, where he teaches ethics,
bioethics, history of medieval philosophy and German classical philosophy.
He is the (co)author of three books and many research articles in the fields of
Muslim dogmatics, comparative religions, theology of moral and ethics.

ZELJKO KALUDEROVIC (1964) is a Full Professor of Ancient Greek
Philosophy, Ethics, and Bioethics at the Faculty of Philosophy, University
of Novi Sad. He is the author of several books, including Aristotle and the
Presocratics (2004), The Hellenic Concept of Justice (2010), The Presocratic
Understanding of Justice (2013), Philosophical Triptych (2014), Dike and
Dikaiosyne (2015), Early Greek Philosophy (2017), The Stagirites (2018),
Bioethical Kaleidoscope (2021), History of Hellenic Philosophy I-1I (2024)
and Contemporary Bioethics (2025). He has written and published nearly
170 articles in various science and philosophy journals across Albania, Bo-
snia and Herzegovina, Croatia, Germany, the Hellenic Republic, Hungary,

303



304 ARHE XXII, 44/2025

Italy, Montenegro, North Macedonia, Romania, the Russian Federation, Ser-
bia, Turkey, Ukraine, the United Kingdom, and the United States of America.
In June 2022, Zeljko Kaluderovié was awarded the title of Doctor Honoris
Causa by the National and Kapodistrian University of Athens (the Hellenic
Republic).

MIRELA KARAHASANOVIC (1987) is an Assistant Professor at the
Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tuzla.

TONCI KOKIC (1967) is a full professor of philosophy at the Faculty
of Humanities and Social Sciences, University of Split. He received his BA,
MA and PhD from the Faculty of Humanities and Social Sciences University
of Zagreb. His research interests include ancient philosophy and philosophy
of science. He is the author of four books: Theory of Evolution: Development
of Idea, Fundamental Principles and Reception, An Overview of Ancient
Philosophy; Theories on the Origin of Life; Outlines of the Philosophy of
Sciences. He is founder and chairman of the scientific and organizational ad-
visory board of the International Conference on Ancient Philosophy & Other
in Split (ICAP&O) and a member of the National Academic Board for the
field of Philosophy.

SPAHIJA KOZLIC (1965) is an Associate Professor at the University of
Zenica, specialized in Philosophy. He teaches courses in Philosophy of Law,
Rhetoric, Axiology and Contemporary Philosophy of Law, Methodology of
Social and Legal Sciences, and Philosophy of Education. He has published
five books on philosophy: On Understanding and Misunderstanding (2005),
Simmel s Critique of Modernity (2008), Philosophy of Law (2015), Freedom
and/or Technique (2017), and Rhetoric (2024). He is the president of the
Association for Philosophy and Socio-Humanistic Research ,,Eidos” and the
editor-in-chief of the same-named journal.

MARK LOSONCZ (1987) is a Senior Research Fellow at the Institute
for Philosophy and Social Theory at the University of Belgrade. He com-
pleted his PhD at the University of Novi Sad with a thesis on The Concept
of Time in Bergson'’s and Husserl’s Philosophy, and conducted part of his
research at Ecole des hautes études en sciences sociales (EHESS) in Paris.
He has held a postdoctoral position at the Institute of Ethics, Ludwig-Maxi-
milians-Universitdt in Munich. His research interests include consciousness
studies, theories of reality, philosophy of love, and philosophy and psycho-
therapy. He has published several works on the Hungarian minority com-
munity in Serbia and is the author/editor of thirteen books, with his works
published in multiple languages.

UNA POPOVIC (1984) is a Full Professor of Logic, Medieval and Mo-
dern Philosophy at the Faculty of Philosophy, University of Novi Sad. She



AUTHORS 305

is the author of the books Language and Being. Fundamental Ontology of
Language, Truth of Sensibilty. Baumgarten and the Problem of the Founda-
tions of Aesthetics, and Heidegger on Painting. She has published numerous
scientific articles.

MARICA RAJKOVIC PEROVIC (1984) is an Assistant Professor
of Aesthetics, Philosophy of Art, Philosophy of Culture and Philosophy of
Technics (Faculty of Philosophy, University of Novi Sad). She is the author
of the book The Problem of Aesthetics in the Philosophy of German Idealism
(2021), and numerous scientific articles.

KERIM SUSIC (1983) obtained his PhD degree in Philosophy at the Fa-
culty of Philosophy at the University of Zagreb in 2017. He currently works
at First Bosniak High School/ Cambridge International School in Sarajevo
where he teaches Philosophy, Sociology AS/A level and Global perspectives
AS level. He is also an assistant professor of philosophy at the Department
of Philosophy and Sociology, Faculty of Humanities and Social Sciences,
University of Tuzla. He published many scientific articles in the field of Phi-
losophy in the Muslim world, and History of Philosophy.

TANJA TODOROVIC (1992) is an Assistant Professor of Philosophical
Anthropology and Philosophy of Right at the Faculty of Philosophy, Univer-
sity of Novi Sad. She wrote numerous scientific articles.

STANKO VLASKI (1987) is an Associate Professor of Classical Ger-
man Idealism and Philosophy of Religion at the Faculty of Philosophy, Uni-
versity of Novi Sad. He is the author of the book Horizon of Praxis: Essays
on Kant's Philosophy (2023) and numerous scientific articles.

PORDPE VUKASINOVIC (1997) is a PhD candidate at the University
of Belgrade — Faculty of Philosophy, specializing in the philosophy of math-
ematics and logic. He has published several scholarly papers, and his current
research focuses on the reflection principle in set theory. He is employed as
a Research Assistant at the faculty where he is pursuing his degree, where he
also takes part in the teaching process.

ALEKSANDRA ZORIC (1978) is an Assistant Professor of Philosophy
of language and Quine’s philosophy at the Faculty of Philosophy, University
of Belgrade. Her main research interests are philosophy of language, episte-
mology, philosophy of science. She wrote the book Riddles of reference and
numerous scientific articles.






UPUTSTVO AUTORIMA
OPSTE NAPOMENE

U casopisu za filozofiju Arhe objavljuju se iskljuc¢ivo neobjavljeni tek-
stovi. Tom osnovnom uslovu podlezu radovi koji se recenziraju, kao i radovi
koji se ne recenziraju. Recenzirani ¢lanci prihvataju se za objavljivanje na
osnovu dve pozitivne recenzije. Recenzenti ostaju anonimni za javnost i au-
tore.

Recenzirani tekstovi razvrstavaju se u sledece kategorije:

- originalni naucni rad (rad u kome se iznose prethodno neobjavljeni
rezultati sopstvenih istrazivanja nau¢nim metodom);

- pregledni rad (rad koji sadrzi originalan, detaljan i kriti¢ki prikaz istra-
zivackog problema ili podru¢ja u kome je autor ostvario odredeni doprinos,
vidljiv na osnovu autocitata);

- kratko ili prethodno saopstenje (originalni nau¢ni rad punog formata,
ali manjeg obima ili preliminarnog karaktera);

- naucna kritika, odnosno polemika (rasprava na odredenu nau¢nu temu
zasnovana isklju¢ivo na nau¢noj argumentaciji).

Casopis objavljuje i nekategorizovane radove, odnosno prikaze i recenzi-
je filozofski relevantnih izdanja objavljenih u poslednje dve godine u zemlji i
inostranstvu, kao i prevode i izvestaje o filozofskom zivotu.

Radove objavljene u Arheu autori mogu objaviti u drugim publikacijama
uz odgovarajucu napomenu da je tekst prvi put objavljen u Arheu. Dostavlja-
njem teksta urednistvu autori daju ¢asopisu pravo prvog objavljivanja rada u
Stampanom i elektronskom obliku.

OPREMA I SLANJE RUKOPISA

PoZeljni obim tekstova:

- originalni nauc¢ni rad — od 30 do 50 hiljada karaktera (sa praznim slov-
nim mestima, ukljuc¢ujuci fusnote);

- pregledni rad — od 20 do 40 hiljada karaktera (sa praznim slovnim me-
stima, ukljucujuci fusnote);

- kratko ili prethodno saopstenje — od 10 do 20 hiljada karaktera (sa pra-
znim slovnim mestima, ukljuc¢ujuéi fusnote);

- naucna kritika, odnosno polemika — od 10 do 15 hiljada karaktera (sa
praznim slovnim mestima, ukljucujuci fusnote);

307



308 ARHE XXII, 44/2025

- prikazi, recenzije i ostali nekategorizovani radovi — od 6 do 8 hiljada
karaktera (sa praznim slovnim mestima, ukljucujuci fusnote).

Oprema rukopisa podrazumeva sledece elemente:

- ime i prezime autora,

- naziv i adresu mati¢ne institucije autora,

- e-mail adresu autora,

- pun naslov (i podnaslov) ¢lanka,

- sazetak Clanka na srpskom (od 100 do 250 reci) i engleskom jeziku
(sazetak na engleskom jeziku moZze se dati u proSirenom obliku, ali ne moze
iznositi vise od 1/10 duZine ¢lanka),

- kljucne reci (ne vise od 10),

- listu referenci (literaturu).

Tekstovi se pisu fontom Times new roman, veli¢ina slova 12, prored
1,5, justify poravnanje.

Clanci se dostavljaju postom (jedan od§tampan primerak uz prilozen CD)
na adresu:

Casopis za filozofiju Arhe

Filozofski fakultet Novi Sad, Zorana Dindiéa 2

ili kao attachment na e-mail adresu:

casopis.arhe@gmail.com

UrednisStvo ne vraca primljene rukopise.

NACIN CITIRANJA I FORMAT ISPISA REFERENCI

Preporuceni nacin pozivanja na izvore u okviru ¢lanka je putem fusnota,
1 to na sledeci nacin:

- za knjige: Prezime autora, Prvo slovo imena autora, Naslov dela, 1z-
davac, Mesto i godina, broj stranice (npr. Kant, 1., Zasnivanje metafizike
morala, Dereta, Beograd 2004., str. 35.);

- za tekst iz knjige: Prezime autora, Prvo slovo imena autora, ,,Naslov
teksta” u Naslov knjige, Izdavac¢, Mesto i godina, broj stranice (npr. Hajdeger,
M., ,,Niceove re¢i ‘Bog je mrtav'” u Sumski putevi, Plato, Beograd 2000., str.
166.);

- za Clanak 1z zbornika: Prezime autora, Prvo slovo imena autora, ,,Naslov
teksta” u Naslov zbornika (priredio Ime 1 prezime), Izdava¢, Mesto i godina,
broj stranice (npr. Riker, P., ,,Hajdeger i pitanje o subjektu” u Rani Hajdeger
(priredili D. Basta i D. Stojanovi¢), Kultura, Beograd, 1979., str. 150.);



UPUTSTVO AUTORIMA 309

- za literaturu u elektronskom obliku: Prezime autora, Prvo slovo imena
autora, ,,Naslov teksta”, pun URL i datum (npr. Kangrga, M., ,.Zbilja i uto-
pija”, http://praxis.anarhija.org/index.php/Praxis:Praxis 1972 1-2:Zbilja i _
utopija_- Milan Kangrga, 15.6.2010.)

U drugom i narednim navodenjima istog dela izostavljaju se izdavac,
mesto i godina (npr. Kant, 1., Zasnivanje metafizike morala, str. 40.), dok pri
uzastopnom citiranju istog dela u fusnoti treba da stoji oznaka isto ili Ibid. i
broj strane.

Literatura se navodi nakon clanka, a pre rezimea na stranom jeziku.
Format ispisa referenci isti je kao i kod citiranja, samo bez broja stranice.
Reference se navode abecednim redosledom, prema prezimenima autora, i to
prvo Stampane, a potom elektronske. Reference se ne prevode na jezik rada,
vec¢ se navode u izvornom obliku.






GUIDELINES FOR AUTHORS

ARHE Journal for philosophy publishes strictly (previously) unpublished
papers. This ground rule stands for both peer reviewed articles and book
reviews, translations and other. Peer reviewed articles are accepted for pu-
blishing based on two positive anonymous reviews.

Desirable length of articles:

- Original scientific work — 30.000 to 50.000 characters with spaces,
including footnotes;

- Overview article — 20.000 to 40.000 characters with spaces, including
footnotes;

- Preliminary communication — 10.000 to 20.000 characters with spaces,
including footnotes;

- Scientific polemic — 10.000 to 15.000 characters with spaces, including
footnotes;

- Book reviews, translations and other — 6.000 to 8.000 characters with
spaces, including footnotes.

Elements of the Manuscript:

- Name and surname of the author (and co-authors),

- Name and address of institution in which the author (co-author) works,

- E-mail address of the author (and co-authors),

- Full title (and subtitle) of the article,

- Summary in the language in which the article is written (100-250 wor-
ds) and English language (which can be more extensive, but must not surpass
1/10 of the article’s length),

- Keywords (not more than 10)

- Reference list (literature).

Texts should be written using the Times New Roman font, font size 12,
line spacing 1,5 and text alignment — justify.

Articles should be submitted by post (one printed copy with CD) to:
Casopis za filozofiju Arhe

Filozofski fakultet Novi Sad, Zorana Dindiéa 2

21000 Novi Sad, Serbia

or as an e-mail attachment in Microsoft Word (or similar) to:
casopis.arhe@gmail.com

We do not send back submitted articles.

References:

311



312 ARHE XXII, 44/2025

Recommended citation style within the article is ,,with footnotes”, as
following:

- for books: Surname of the author, Name initial of the author, 7itle of
the book, Publisher, Place and Year, page number (e.g. Kant, 1., Zasnivanje
metafizike morala, Dereta, Beograd 2004., p. 35.);

- for book chapters: Surname of the author, Name initial of the author,
,»Chapter title” in Title of the book, Publisher, Place and Year, page number
(e.g. Hajdeger, M., , Ni¢eove re¢i ‘Bog je mrtav'” in Sumski putevi, Plato,
Beograd 2000., p. 166.);

- for proceedings: Surname of the author, Name initial of the author,
,»Litle of the article” in Title of the Collection (ed. Name and Surname),
Publisher, Place and Year, page number (e.g. Riker, P., ,,Hajdeger i pitanje
o subjektu” in Rani Hajdeger (priredili D. Basta i D. Stojanovi¢), Kultura,
Beograd 1979., p. 150.);

- for electronic sources: Surname of the author, Name initial of the author,
,» Litle of the article”, full URL and date (e.g. Kangrga, M., ,,Zbilja i utopija”,
http://praxis.anarhija.org/index.php/Praxis:Praxis 1972 1-2:Zbilja_i_utopi-
ja_- Milan Kangrga, 15.6.2010.).

In the second and all following quotations of the same work, the publis-
her, place and year are excluded (e.g. Kant, 1., Zasnivanje metafizike morala,
p. 40), while in consecutive quotations of the same reference, a footnote sho-
uld only consist of ’Ibid.’ and the number of cited page.

List of references (i.e. Literature, Bibliography) should come after the
text and before the English summary. Arranging style of the references is
the same as in footnotes, only without number of cited page. References are
listed in alphabetical order, by surnames of authors, paperback sources first,
followed by electronic editions. References should not be translated into the
language of the article.



TEMATI CASOPISA ARHE / ISSUES OF ARCHE JOURNAL

ARHE 01/2004:

ARHE 02/2004:

ARHE 03/2005:

ARHE 04/2005:

ARHE 05-06/2006:

ARHE 07/2007:

ARHE 08/2007:

ARHE 09/2008:

ARHE 10/2008:

ARHE 11/2009:

ARHE 12/2009:

ARHE 13/2010:

ARHE 14/2010:

ARHE 15/2011:

ARHE16/2011:

ARHE 17/2012:

ARHE 18/2012:

ARHE 19/2013:

ARHE 20/2013:

ARHE 21/2014:

KANTOVA FILOZOFIJA /
KANT’S PHILOSOPHY
ARISTOTELOVA FILOZOFIJA /
ARISTOTEL’S PHILOSOPHY
KJERKEGOROVA FILOZOFIJA /
KIERKEGAARD’S PHILOSOPHY
FENOMENOLOGIJA /
PHENOMENOLOGY

HEGEL/

HEGEL

MARKS I MARKSIZAM /

MARX AND MARXISM
HAJDEGEROVA FILOZOFIJA /
HEIDEGGER’S PHILOSOPHY
HERMENEUTIKA /
HERMENEUTICS

POLITICKA FILOZOFIJA /
POLITICAL PHILOSOPHY
VITGENSTAJNOVA FILOZOFIJA /
WITTGENSTEIN’S PHILOSOPHY
BIOETIKA /

BIOETHICS

PLATONOVA FILOZOFIJA /
PLATO’S PHILOSOPHY
FILOZOFIJA ISTORIJE /
PHILOSOPHY OF HISTORY
NICEOVA FILOZOFIJA /
NIETZSCHE’S PHILOSOPHY
FILOZOFSKA ANTROPOLOGIJA/
PHILOSOPHICAL ANTHROPOLOGY
DEKARTOVA FILOZOFIJA /
DESCARTES’ PHILOSOPHY
FILOZOFIJA RELIGIJE /
PHILOSOPHY OF RELIGION
SPINOZINA FILOZOFIJA /
SPINOZA’S PHILOSOPHY
FILOZOFIJA TEHNIKE /
PHILOSOPHY OF TECHNOLOGY
SOKRATOVA FILOZOFIJA /
SOCRATES’ PHILOSOPHY

313



314 ARHE XXII, 44/2025
ARHE 22/2014: FILOZOFIJA KULTURE /
PHILOSOPHY OF CULTURE
ARHE 23/2015: LAJBNICOVA FILOZOFIJA /
LEIBNIZ’S PHILOSOPHY
ARHE 24/2015: FILOZOFIJA JEZIKA /
PHILOSOPHY OF LANGUAGE
ARHE 25/2016: FIHTEOVA FILOZOFIJA /
FICHTE’S PHILOSOPHY
ARHE 26/2016: FILOZOFIJA UMETNOSTI /
PHILOSOPHY OF ART
ARHE 27/2017: SELINGOVA FILOZOFIJA /
SCHELLING’S PHILOSOPHY
ARHE 28/2017: FILOZOFIJA PRAVA /
PHILOSOPHY OF RIGHT

ARHE 29/2018:

ARHE 30/2018:

ARHE 31/2019:

ARHE 32/2019:

ARHE 33/2020:

ARHE 34/2020:

ARHE 35/2021:

ARHE 36/2021:

ARHE 37/2022:

ARHE 38/2022:

ARHE 39/2023:

ARHE 40/2023:

ARHE 41/2024:

ARHE 42/2024:

ARHE 43/2025:

AVGUSTINOVA FILOZOFIJA /
AUGUSTINE’S PHILOSOPHY
ESTETIKA /

AESTHETICS

FILOZOFIJA TOME AKVINSKOG /
PHILOSOPHY OF THOMAS AQUINAS
ETIKA /

ETHICS

MARKSISTI XX VEKA /
20th-CENTURY MARXISTS
LOGIKA/

LOGIC

KANTOVA FILOZOFIJA /

KANT’S PHILOSOPHY
PROBLEMI ONTOLOGIJE /
PROBLEMS OF ONTOLOGY
HEGELOVA FILOZOFIJA /
HEGEL’S PHILOSOPHY
FILOZOFIJA ISTORIJE /
PHILOSOPHY OF HISTORY
FILOZOFIJA PROSVETITELJSTVA /

PHILOSOPHY OF THE ENLIGHTENMENT

FILOZOFIJA ISTORIJE FILOZOFIJE /

PHILOSOPHY OF THE HISTORY OF PHILOSOPHY

FILOZOFIJA EMPIRIZMA /
EMPIRICISM

BIOETIKA /

BIOETHICS

FILOZOFIJA ROMANTIZMA /
PHILOSOPHY OF ROMANTICISM






CIP - Karanoruzanuja y myOauKaruju
Bubmorexa Maruie cpricke

10/14(05)

ARHE - ¢asopis za filozofiju / glavni i odgovorni
urednik Stanko Vlaski. — God. 1, No. 1 (2004) —
Novi Sad : Filozofski fakultet, Odsek za filozofiju,
2004 —.—23 cm

Dva puta godisnje
ISSN 1820-0958 (Stampano izdanje)
ISSN 2560-5593 (e-izdanje)

COBISS.SR-ID 194388487




